
 
 
 
 

Território da 
Folkcomunicação 

 
 
 
 
 
 

Organizadores:  
 

Betania Maciel 
José Marques de Melo 

Maria Érica de Oliveira Lima 
 
 
  
 

 
Realização: 

 
 

 
 
 
 
 

 
 
 
 

Apoio: 
 

 
 
 
 
 



2 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



3 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Catalogação na Fonte 
Universidade Federal do Rio Grande do Norte 

Biblioteca Setorial do Centro de Ciências Humanas, Letras e Artes (CCHLA) 

 
     
T327       

         Território da folkcomunicação / Organizadores: Betânia Maciel, 
José Marques de Melo, Maria Érica de Oliveira Lima. – Natal: 
UFRN, Departamento de Comunicação Social, 2011. 

                      310 p. 
 
                       ISBN: 978-85-64594-00-5                                          
               

1. Comunicação de massa. 2. Cultura popular. 3. Folclore. 4. 
Comunicação e cultura. 5.   I. Maciel, Betânia. II. Melo, José Marques 
de. III. Lima, Maria Érica de Oliveira.                          

       
 
               

                                                                                        CDU 316.77 
                                                                                                   

 
 
 
 
 
 



4 
 

Ficha Técnica 
 
E-book produzido na Universidade Federal do Rio Grande do Norte, pelo Departamento 
de Comunicação Social 
Ano: 2011 
Local: Natal / RN / Brasil 
Organização: José Marques de Melo, Betania Maciel, Maria Érica de Oliveira Lima 
Assistente editorial: Flavia Pessoa Serafim 
Revisão final: Maria Érica de Oliveira Lima, Betania Maciel, Flavia Pessoa Serafim 
 
 
Conselho Consultivo 
 
Diretoria executiva da Rede Folkcom  
Betania Maciel – Presidente     
Osvaldo Trigueiro – Vice Presidente  
Marcelo Pires de Oliveira – Secretário 
Orávio Soares – Administrativo 
Maria Érica de Oliveira Lima – Científico 
Marcelo Sabbatini – Financeiro 
  
 
Conselho Editorial Acadêmico 
 
Antonio Teixeira de Barros (Rede Folkcom) 
Aryovaldo de Castro Azevedo Junior (UFRN) 
Betania Maciel (UFRPE/ Rede Folkcom) 
Cristina Schmidt (Intercom/Rede Folkcom) 
Fábio Rodrigues Corniani (Unipampa) 
Itamar Moraes Nobre (UFRN) 
José Marques de Melo (Cátedra Unesco/Intercom/Rede Folkcom) 
Karina Janz Woitowicz (UEPG/Rede Folkcom) 
Lucimara Rett (UFRN) 
Lucília-José da costa Mendes Gomes Justino (IELT/Universidade Nova de Lisboa) 
Marcelo Pires de Oliveira (UESC/Rede Folkcom) 
Marcelo Sabbatini (UFPE/Rede Folkcom) 
Maria Cristina Gobbi (Unesp/Rede Folkcom) 
Maria Érica de Oliveira Lima (UFRN/Rede Folkcom) 
Maria do Socorro Furtado Veloso (UFRN) 
Osvaldo Meira Trigueiro (UFPB) 
Octavio Islas (Instituto Tecnológico de Monterrey-México) 
Roberto Benjamin (UFRPE) 
Samantha Castelo Branco (UFPI) 
Sebastião Guilherme Albano da Costa (UFRN) 
Sérgio Gadini (UEPG/Rede Folkcom) 
Severiano Alves de Lucena Filho (UFPB/Rede Folkcom) 
  
   



5 
 

Sumário 
 
Apresentação ............................................................................................ 5 
 
I – Território ............................................................................................. 7 
 
Motivos folkcomunicacionais de Câmara Cascudo: antecipações ao universo de Luiz 
Beltrão 

Ivany Câmara Neiva  ......................................................................................... 9 
 
Cartografia da Folkcomunicação no cenário latino-americano 

Maria Cristina Gobbi  ..................................................................................... 28 
 
Valorização dos saberes populares na pesquisa folkcomunicacional: uma experiência 
metodológica no âmbito da audiência televisiva 

Osvaldo Meira Trigueiro  ................................................................................ 56 
 
A folkcomunicação como alavanca para o fortalecimento do poder em comunidades 
populares 

M. P. Oliveira e A. Boll ................................................................................... 69 
 
Usos da teoria da agenda-setting pelos pesquisadores da folkcomunicação: o estudo das 
lendas urbanas 

M. Sabbatini e B. Maciel.................................................................................. 81 
 
A folkcomunicação nas manifestações extraordinárias: viagem à Casa de Deus 

Cristina Schmidt Silva ..................................................................................... 93 
 
Folkmarketing no contexto da comunicação rural contêmporanea 

Severino Alves de Lucena Filho ..................................................................... 108 
 
II – Margens ......................................................................................... 125 
 
Folhetos de cordel: os poetas populares como agentes do turismo rural 

B. Maciel e G. Vicente ................................................................................... 126 
 

Cordel no rádio: recriação e expressão cultural 
Hélcio Pacheco de Medeiros  ............................................................................ 138 

 
Um olhar folkmidiático no carnaval de Olinda 

M. E. O. Lima, D. S. Nunes, G. Gerber, J. F. L. Lira, M. Medeiros e R. E. 
Amorim  .................................................................................................................... 146 
 



6 
 

Carnaval do Recife como palco de folkmarketing e imaginário  
J. Silva, D. Mendes, S. Lucena, M. G. Ataíde ................................................. 155 
 

O híbrido papangu, do sagrado ao profano, uma possível herança do bumba-meu-boi 
Eliana Maria de Queiroz Ramos  ................................................................... 171 

 
III – Fronteiras ..................................................................................... 192 
 
A cultura popular na Ilha da Magia: práticas e memória da Bruxaria 

Karina Janz Woitowicz .................................................................................. 193 
 
A Folkcomunicação Amazônica no arraial Flor de Maracujá de Porto Velho 

C. L. F. Bonito, F. R. Corniani e M. A. Bonito  .............................................. 203 
 
O contador de histórias grapiúnas: a mídia como estratégia de sobrevivência 

Hélcio Pacheco de Medeiros ......................................................................... 216 
 

Comunicação mercadológica no Alecrim, feira popular de Natal 
M. E. O. Lima, D. S. Nunes, G. Gerber e M. Medeiros ................................... 228 
 

Folkcomunicação e Jornalismo literário: matéria de interesse humano 
Ben-Hur Demeneck........................................................................................ 240 
 

Bandas de forró potiguares no mercado consumidor recifense: a dinâmica entre a 
preservação e o redirecionamento das identidades do produto cultura 

Nelson Varela do Nascimento Neto ................................................................ 268 
 

A Pernambucanidade nas campanhas promocionais do Banco Real: das raízes 
folclóricas ao folkmarketing 

L. R. F. M. M. Costa e S. A. L. Filho .............................................................. 278 
 

A Folkcomunicação como discurso identitário: uma leitura da “brasilidade” múltipla 
retratada no show Brasileirinho de Maria Bethânia  

G. M. Fernandes e P. R. F. Leal. ................................................................... 295 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 



7 
 

Apresentação 
 

José Marques de Melo 
  

Enquanto disciplina acadêmica, a Fokcomunicação vivenciou dois momentos 

cruciais: a criação do objeto, em consonância com a idéia esboçada por Luiz Beltrão e a 

configuração do campo pela prática dos pesquisadores que endossaram sua proposta 

inovadora. 

Em meu livro Mídia e Cultura Popular: História, Taxionomia e Metodologia da 

Folkcomunicação (São Paulo, Paulus, 2008) anotei evidências desse processo, 

vislumbrando os desdobramentos perceptíveis. 

A nova geração que institucionaliza a disciplina defronta-se com a missão de 

atualizar o legado do fundador para dar continuidade ao seu projeto multifacético, de 

acordo com a natureza da sociedade que marca a fisionomia do século XXI. 

Este o desafio pautado pela Rede Brasileira de Pesquisadores da 

Folkcomunicação, ao realizar sua XI Conferência Nacional, em Natal (RN), setembro 

de 2008. Depois de percorrer terrenos íngremes e ultrapassar curvas sinuosas, cobrindo 

universos que oscilam entre o abrangente – folkcomunicação e cultura brasileira, tema 

debatido em 1999 – e o específico – comunicação dos migrantes, tema palmilhado em 

2007 -, os organizadores do encontro potiguar resgataram, em certo sentido, a 

problemática lançada em 1998. Naquela ocasião, o foco esteve concentrado na 

identidade da disciplina. Impunha-se, então, vencido o primeiro decênio de pesquisas e 

reflexões, questionar os impasses teóricos e os desafios metodológicos, remanescentes 

ou advevtícios. 

Motivados a resgatar criticamente as raízes da disciplina e a mapear suas 

fronteiras, bem como inventariar os sujeitos, objetos e cenários que margeiam o espaço 

folkcomunicacional, nos dias presentes, os participantes da Rede Folkcom mobilizaram 

sinergias em todo o território nacional. 

O resultado desse mutirão cognitivo está seletivamente demonstrado neste livro 

que a professora Maria Érica de Oliveira Lima organizou com a participação de colegas 

da Rede Folkcomunicação, como a professora Betania Maciel. Aqui se encontram os 

relatos de veteranos estudiosos do campo, a exemplo de Osvaldo Trigueiro e Cristina 

Schmidt, as observações feitas pela vanguarda atual, como Maria Cristina Gobbi, 

Betania Maciel ou Marcelo Pires, mas sobretudo as contribuições da nova geração de 



8 
 

pesquisadores fascinados pela riqueza de objetos e variedade de contextos entreabertos 

por Luiz Beltrão. 

Alguns iniciantes partilham com os seus orientadores a análise e a interpretação 

dos dados coletados no campo ou as evidências denotadas nas revisões de literatura. 

Outros antecipam seus próprios olhares sobre os objetos focalizados, ousando sugerir 

generalizações descritivas e até mesmo conclusões indicativas. 

Dois capítulos merecem atenção. O ensaio firmado por Ivany Câmara Neiva a 

propósito das andanças precursoras do folclorista Luis da Câmara Cascudo pelo 

território que viria a ser delineado por Luiz Beltrão como o universo da 

folkcomunicação. Também o inventário resenhado por Maria Cristina Gobbi, a 

propósito dos objetos que o fundador da Folkcomunicação definiu como integrantes do 

universo da disciplina e que são objeto de pesquisa pelos novos estudiosos da área. 

Da mesma forma, suscita interesse o capítulo assinado por Karia Janz 

Woitowicz, escrito em formato jornalístico, resgatando o legado folclórico do 

catarinense Franklin Cascaes, a partir de suas incursões pelas veredas da bruxaria ou 

pelos becos da magia. 

Se ainda não constitui um retrato panorâmico da pesquisa folkcomunicacional 

brasileira, este livro desvenda ângulos significativos, vislumbrando pistas que podem 

orientar as incursões exploratórias da crescente legião de aficcionados que descobre este 

campo potencialmente identificado com o ethos cultural da sociedade pós-digitalizada. 

 

 

São Paulo, 15 de novembro de 2009   

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



9 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 

TERRITÓRIO 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



10 
 

Motivos folkcomunicacionais de Câmara Cascudo: antecipações ao 

universo de Luiz Beltrão 
Ivany Câmara Neiva 

 

1. Cascudo e seus motivos folkcomunicacionais 

 “Sob a bandeira de Espanha nascera a cidade de Natal onde escrevo e vivo”1, 

diz Câmara Cascudo ao final de seu Prefácio à edição brasileira datada de 1958, do 

Dom Quixote2. Nesse Prefácio, escrito originalmente em 1952 como Com Dom Quixote 

no folclore brasileiro3 concentram-se referências a proximidades culturais entre Brasil e 

Espanha, presentes em muitas das pesquisas e dos escritos de Cascudo. A partir da 

observação de que “com Dom Quixote viaja-se lentamente através de usos e costumes 

brasileiros, talqualmente vivera na sua jornada valente na Espanha velha”, Cascudo 

compara elementos de provérbios, adágios & frases feitas, de usos e costumes, de um 

modelo poético e de novelística encontrados no romance, com outros vividos e 

recolhidos “nos sertões do Brasil”. 

Era muito presente, esse seu interesse pela Espanha. E quase resultou em mais 

um livro, como nos conta Manoel Onofre Júnior, a propósito de uma entrevista feita 

com Cascudo para o jornal Tribuna do Norte, de Natal, em 1967: 

 
Havia interrompido o seu trabalho sobre Nomes da Terra, para preparar a 
terceira edição do Dicionário do Folclore Brasileiro, cuja extensão e 
importância o absorviam  
de maneira total. A publicar, tinha um novo livro – Motivos de Espanha –, ao 
qual referiu-se nos seguintes termos: 
 
“Das minhas leituras, viagens pela Espanha e pesquisas no Brasil resultou o 
encontro de um grande número de motivos legitimamente espanhóis 
integrados na cultura popular brasileira. [...]”.4 

 

Em busca de informações sobre Cascudo não só em Natal, mas também na 

Espanha, entrei em contato5 com sua filha Ana Maria Cascudo Barreto6 e sua neta 

                                                
1 Referia-se à fundação da cidade, no dia de Natal de 1599, durante a vigência da União Ibérica (“um rei, duas 
coroas”), sob o reinado de Felipe II da Espanha, que a partir de 1580 passara a ser também Felipe I de Portugal. 
2 Cascudo, Luís da Câmara. Com Dom Quixote no folclore brasileiro. Prefácio. In Cervantes Saavedra, Miguel de. 
Dom Quixote de La Mancha. Rio de Janeiro: Livraria José Olympio Editora, 1958. 3 ª ed.  
Foram publicados trechos desse Prefácio em Dom Quixote: a leitura de Cascudo. Preá – Revista de Cultura. Natal, 
RN - nº 10, janeiro/fevereiro, 2005. p. 30-35.  
3 Cascudo, Luís da Câmara. Com Dom Quixote no folclore brasileiro. Rio de Janeiro: [s.n.], 1952. 
4 Onofre Júnior, Manoel. Mestre Cascudo. Em http://www.memoriaviva.digi.com.br/cascudo/vida6.htm. Acesso em 
26.06.2006. 
5 Contatos telefônicos em janeiro de 2006. 



11 
 

Daliana Cascudo, coordenadora geral do Memorial Câmara Cascudo, em Natal. Sim, 

Cascudo tinha uma ligação afetiva forte com a Espanha, por ali viajou, e se encantava 

especialmente com Sevilha, terra dos Freyre de sua esposa, Dahlia7. 

Assim, a busca pelos motivos de Espanha8 levou a redescobertas de motivos 

folkcomunicacionais – expressão da qual agora me aproprio9 para relembrar interações 

entre as linhas de pesquisa de Cascudo e as linhas da Folkcomunicação inicialmente 

traçadas por Luiz Beltrão. Mesmo ali, no Prefácio ao Dom Quixote, estavam presentes 

esses elementos de cultura e comunicação popular.   

Relembro que, há quarenta e três anos, Luiz Beltrão lançava um pioneiro 

manifesto folkcomunicacional10, ao publicar o ensaio “O ex-voto como veículo 

jornalístico” na primeira edição da revista Comunicações & Problemas, do ICINFORM 

- Instituto de Ciências da Informação, em Recife11. A partir de suas pesquisas, Beltrão 

indicava que o ritual de oferecer e expor peças de ex-votos em espaços sagrados ia além 

do “mero acerto de contas mágicas” 12: essa tradição anunciava publicamente e 

veiculava, de forma peculiar, que se cumprira o voto ou a promessa feita pelo devoto 

aos seus santos protetores. Tendo como mote o ex-voto, Luiz Beltrão apontava 

possibilidades de análise das manifestações culturais como formas de comunicação 

popular. 

Esse diálogo entre teorias do folclore e da comunicação de massa atiçou a 

curiosidade e a inquietação intelectual de Luís da Câmara Cascudo, que então escreve, 

da cidade de Natal, uma carta a seu xará pernambucano:  
 

"O seu artigo-de-abertura (...) é um magnífico master-plan. Valorizará o 
cotidiano, o vulgar, o realmente popular de feição, origem e função. Não 
espere que venha um nome de fora, um livro de longe, ensinando a amar o 
que temos ao alcance dos olhos. Teime, como está fazendo, em valorizar o 
Homem do Brasil em sua normalidade. E não apenas os produtos do esforço 
desse Homem. Acredite na força pessoal do seu afeto no plano da penetração 
analítica. Acima de tudo, veja com seus olhos. Ande com seus pés. Depois 
compare com as conclusões de outros olhos e com as pegadas de outros pés. 
(...) Desconfie dos mentores integrais, nada permitindo às alegrias do seu 
livre trânsito. O papagaio, que tanto fala, não sabe fazer um ninho. E os 

                                                                                                                                          
6 Ana Maria Cascudo Barreto, autora de O Colecionador de Crepúsculos, sobre seu pai, lembrava, na ocasião desse 
contato,  que em 30 de julho de 2006 se iriam completar 30 anos do “encantamento” de Câmara Cascudo.  
7 Dahlia Freyre Cascudo. 
8 Interesse motivado pela participação no 52º Congresso Internacional de Americanistas em Sevilha, julho de 2006. 
(Área temática: Lingüística e Literatura. Simpósio: Os Vetores Contemporâneos de Representação da Literatura 
Brasileira e Latino-Americana. Coordenação de Sylvia H. Cyntrão).  
9 Apropriação do adjetivo “folkcomunicacional”, referente à Folkcomunicação e recorrente em estudos da área.  
10 Expressão utilizada por MELO (2003).  
11 BELTRÃO (1965).      
12 MELO (2001). 



12 
 

pássaros cantadores aprenderam na gaiola essa habilidade de prisioneiros 
profissionais” 13. 

 

Nessa carta, publicada no segundo número de Comunicações & Problemas14, 

estão presentes algumas das características do método, dos valores e dos motivos de 

Cascudo: o cotidiano, o popular, o brasileiro, a pesquisa continuada e curiosa. Essas 

linhas fazem lembrar outras, trocadas entre Cascudo e Mário de Andrade15, em que era 

recorrente a idéia modernista de construção e atualização da inteligência brasileira16, 

marcante para a obra de Cascudo, e que ele reforça quando comenta o ensaio de Luís 

Beltrão.  

Ali em 1965 aparece, também, o Cascudo comunicador, que escreve e recebe 

cartas17, bilhetes e notas.  Aquela carta publicada em Comunicação & Problemas é uma 

das muitas escritas por ele ao longo de seu trabalho e de sua vida. Câmara Cascudo foi 

um dedicado correspondente epistolar, e essas linhas de Cascudo constituem, sem 

dúvida, fontes importantes de informação, registro de memória, de metodologia e de 

espaços de pesquisa folkcomunicacional. 

Também dos anos sessenta, outra carta nos sensibiliza para a atualidade dos 

temas tratados por Cascudo. Trata-se de um bilhete datado de 1961, enviado por ele 

para seu primo – e meu avô - Antônio de Arruda Câmara, em que Cascudo se remete 

aos tipos de literatura oral identificados e incluídos originalmente em seu livro 

Literatura Oral no Brasil18, escrito de 1945 a 1949 e publicado pela primeira vez em 

1952 - “texto vagaroso, feito e refeito como renda de almofada”, atendendo “ao plano 

da Informação e não ‘exibição’ da cultura popular, permanente na Memória e 

transmitida pela voz” 19.  

Cascudo reafirma, então, seu prazer em conversar e em escrever e receber cartas, 

e comenta que vem observando características de oralidade na correspondência escrita. 

Lembra que deixara de tratar de alguns “gêneros” de literatura oral – as “lacunas” que 

registrara à época da primeira edição do livro, “quatro anos depois de terminado”. Na 

Introdução, Cascudo lamentava “não ter dado maior relevo aos desenhos e frases 

                                                
13 Comunicações & Problemas, 1965, v.1, n.2. Recife, Icinform. 
14 Idem. 
15 ANDRADE (1991). 
16 Um dos objetivos do Movimento Modernista, sempre reiterado por Mário de Andrade em sua correspondência com 
Câmara Cascudo. Ver FROTA (1981). 
17 A referência constante a cartas se deve ao meu interesse especial pelo assunto, expresso recentemente na 
construção da tese de Doutorado em História Cultural, na UnB: “Imaginando a capital: cartas a JK (1956-1961). 
18 As notas deste artigo fazem referência a trechos da 2ªedição (1978) e estão registradas como LOB, seguidas do 
número da página de onde foi recolhida a citação. 
19 LOB, Nota da 2ª Edição.  



13 
 

rescritas a carvão nos muros da cidade e à poderosa influência intelectual e social das 

anedotas” 20. Na carta, volta ao assunto e ensaia incluir a correspondência epistolar – um 

de seus ofícios preferidos – como objeto de interesse para os estudos sobre a oralidade – 

um de seus temas principais e um de seus motivos folkcomunicacionais.  

 

2. Notícias de Cascudo, o Câmara 

 

Dos quatro aos oito anos, ouvi muitas histórias contadas pelo meu avô 

Antônio21.  Eram casos do sertão do Ingá, lembranças da primeira escola, dos amigos e 

parentes, das estradas, das plantas e dos cangaceiros. Eram lendas e cantigas da região.   

Ele trazia, no mesmo patamar das histórias, personagens que só mais tarde 

descobri que existiam “de verdade”.  Um deles era o Cascudinho, um primo que morava 

no Rio Grande do Norte e também era um grande conversador.  Tinham quase a mesma 

idade – Vovô nasceu em setembro de 1895 e Cascudo em dezembro de 1898.   

Foi pelas histórias de infância que Luís da Câmara Cascudo “entrou na minha 

vida”. 

Mais tarde, Vovô me mostrava cartas que recebia do primo.  Devem ter se 

correspondido durante muito tempo, mas, de pasta em pasta e de casa em casa, só 

restaram textos completos de 1959 a 1961.  

Os assuntos tratados nessas cartas eram variados e remetiam, assim como a 

linguagem, às origens sertanejas.  Tratavam-se geralmente por “amigo velho” e às vezes 

inventavam apelidos e títulos um para o outro.  Em 29 de julho de 1960, Câmara 

Cascudo começa uma carta chamando meu avô de “Dom Antônio, Conde de Arruda 

Câmara” e se despede com um “abraço de tamanduá lírico”. 

Por essas cartas acompanhei, de longe, a produção do que Cascudo chamava de 

“um cartapácio intitulado Civilização e Cultura22, pesquisas e notas de Etnografia Geral 

no meu velho curso nesta Universidade”, em que estava “mergulhado há uns seis anos”. 

Em 19 de julho de 1960, Cascudo pedia ao amigo para ajudá-lo (“a esse professor 

                                                
20 LOB, Introdução. 
21 Antônio de Arruda Câmara (1895-1962) era paraibano do Ingá do Bacamarte, engenheiro agrônomo. Foi diretor da 
Escola de Agricultura Wenceslau Bello e Diretor do Serviço de Economia Rural, do Ministério da Agricultura, no 
Rio de Janeiro. Participou da Comissão de Estudos para Localização da Nova Capital do Brasil, 1947/ 1948. 
22 Civilização e Cultura: Pesquisas e Notas de Etnografia Geral foi concluído em 1962 e publicado pela primeira 
vez em 1972. O livro reúne resultados de pesquisas discutidos durante as aulas de Cascudo, de Etnografia Geral, na 
Faculdade de Filosofia da Universidade Federal do Rio Grande do Norte, onde foi professor de 1955 a 1963. 



14 
 

provinciano”) a “desatar esse nó” – no caso, dúvidas sobre as primeiras laranjeiras a 

chegarem ao Brasil. 

Na Páscoa de 1961, conta que no mês de junho seguinte iam se completar sete 

anos daquele trabalho, e procura quem saiba notícias de uma espécie de cana crioula 

possivelmente nativa, anterior àquela introduzida por portugueses no Brasil.  

Essa busca da cana crioula rende várias cartas e a descoberta de histórias que 

vão desde os hábitos alimentares dos indígenas brasileiros até à caninha e às cachaças 

nordestinas. 

Na seqüência dessa correspondência, em junho de 1961, Cascudo se remete aos 

tipos de literatura oral identificados e incluídos originalmente em seu livro Literatura 

Oral no Brasil, escrito de 1945 a 1949 e publicado pela primeira vez em 1952 - “texto 

vagaroso, feito e refeito como renda de almofada”, atendendo “ao plano da Informação 

e não ‘exibição’ da cultura popular, permanente na memória e transmitida pela voz” 23. 

Cascudo reafirma, nessa carta, seu prazer em conversar e em escrever e receber 

cartas, e comenta que vem observando características de oralidade na correspondência 

escrita. Lembra que deixara de tratar de alguns “gêneros” de literatura oral – as 

“lacunas” que registrara à época da primeira edição do livro, “quatro anos depois de 

terminado”.  

       Lá na Introdução do Literatura Oral, Cascudo lamentava “não ter dado maior 

relevo aos ddesenhos e frases rescritas a carvão nos muros da cidade e à poderosa 

influência intelectual e social das anedotas” 24.  

Na carta de 1961, volta ao assunto e ensaia incluir a correspondência epistolar 

(um de seus ofícios preferidos) como objeto de interesse para os estudos sobre a 

oralidade (um de seus principais temas e motivos folkcomunicacionais). Refere-se ao 

“gênero” que vislumbra na correspondência escrita:  

 
 [...] volta uma curiosidade antiga e quase me tomo de coragem para rever a 
‘Literatura Oral’ e acrescentar os ‘gêneros’ que vou garimpando aqui e ali. 
Um deles é mesmo esse das cartas, que muito me agrada escrever e receber, 
e que tenho como conversas por escrito. É bem verdade que os intervalos 
são mais demorados, mas a distância se encurta pelas ditas ‘mal traçadas 
linhas’. Como você está em litoral distante do nosso, a conversa continua 
por escrito. Mas diga se não é conversa de linhas compridas... 

 

                                                
23 LOB, Nota da 2ª Edição.  
24 LOB, Introdução. 



15 
 

Assim como Antônio participava das buscas de Cascudo, também ele 

vasculhava anotações e lembranças, sugerindo contatos para os estudos que o primo 

estava desenvolvendo sobre os Arruda Câmara. Meu avô foi construindo e 

descobrindo redes familiares a partir da Paraíba e do Rio Grande do Norte, e 

produzindo, além das informações genealógicas que pretendia25, também várias 

crônicas e notas, nas quais muitas vezes Cascudo é personagem. 

Na coluna “À Classe Rural – temas e sugestões”, que mantinha na Revista A 

Lavoura, meu avô costumava transcrever e comentar lendas e contos sertanejos 

recolhidos pelo primo Câmara Cascudo. Na edição de janeiro/fevereiro de 195726, a 

propósito de “tradições populares da pecuária nordestina”, reproduz uma carta sua para 

Cascudo, de 31 de outubro de 1956:   

 
“(...) Teve Pinto Lima (...) a feliz lembrança, que abençôo, de remeter-me 
‘Tradições Populares da Pecuária Nordestina’. Passei logo a ler esse 
magnífico documento da vida rural. (...) Leio, a cada oportunidade, trabalhos 
seus. Todos agradam, mas as tradições reunidas nesse volume apresentam, 
para mim, valor de coisa vivida, valor de coisa que o tempo não faz esquecer. 
Para um velho caatingueiro, há cerca de cinqüenta anos ausente, não importa 
onde, auscultando e percorrendo as mais variadas zonas fisiográficas do país, 
o seu novo trabalho é fonte de emoções, de alegrias e de saudades. Ninguém 
melhor do que você, meu prezado Câmara Cascudo, soube, até agora, 
apresentar e expor o quadro. É uma festa que não me foi dado assistir, com o 
mesmo colorido e naturalidade, em outros cenários ou paisagens pastoris do 
Brasil.” 

 

Cascudo sempre bem-humoradamente se definia como provinciano; meu avô o 

considerava um pesquisador erudito do popular27, e um comunicador – um 

folkcomunicador, talvez dissesse ele, se o termo já existisse em 196228.    

 

3. Reencontrando a literatura oral  

 

Mesmo hoje, quando a expressão literatura oral já aparece em verbete de 

dicionário29, é objeto de pesquisas acadêmicas e tema de congressos e seminários, 

                                                
25 ARRUDA CÂMARA (1960). Outro primo, Fábio Arruda de Lima, trabalha nessa linha e me enviou informações 
sob o título “O que seu avô não sabia”. Conta, por exemplo, que o parentesco entre Câmara Cascudo e Arruda 
Câmara existe em Portugal, mas que no Brasil os Câmara de meu avô e os de Cascudo seguiram ramos diferentes. 
26 A Lavoura. Sociedade Nacional de Agricultura. Rio de Janeiro. jan./fev.1957. A revista A Lavoura é 
publicada desde 1897, como veículo oficial da Sociedade Nacional de Agricultura. 
27 Essa interação entre o “popular” e a intelectualidade está presente na sua intensa e extensa produção: de 1920, 
quando começa a publicar, até 1986, ano de sua morte, chega a quase – ou ultrapassa - uma centena de títulos - além 
das cartas, inúmeras e dispersas. A propósito, ver SILVA (2003), MAMEDE (1970) e informações disponíveis em 
<http://www.memoriaviva.digi.com.br/>. Acesso em 28.05.2008. 
28 Relembrando: Antônio de Arruda Câmara (1895-1962). 



16 
 

mesmo hoje ainda soa paradoxal, para muitos, haver uma literatura “da voz” e não 

apenas “das letras”. Os trabalhos de Cascudo vêm sendo fundamentais não só para essa 

discussão conceitual, como para a divulgação da literatura oral brasileira e para a 

validação de linhas de pesquisa nessa área, inserindo a questão da oralidade e da 

comunicação popular nos fóruns letrados e acadêmicos. 

Na Introdução do Literatura Oral no Brasil, por exemplo, declara que seu livro 

“coloca diante do leitor letrado, do professor de literatura, um material (com) todos os 

poderes de tempo, nascimento, resistência e contemporaneidade para considerar-se 

proclamado em sua legitimidade indiscutida ao lado da outra literatura [...]”.  

Situando as origens da denominação literatura oral em 1881, por Paul Sébillot30, 

que a definia como “a literatura que, para quem não lê, substitui as produções 

literárias”, Cascudo revê essa conceituação: o essencial não seria a recepção (“quem não 

lê”) nem o caráter de substituição dos textos escritos, mas sim a transmissão e a 

persistência pela oralidade.  

Ainda na Introdução, comenta que essa expressão não era, até então, acolhida 

em publicações brasileiras: “pela primeira vez, graças ao Sr. Álvaro Lins, um 

documentário de literatura oral aparece nos quadros clássicos da literatura geral”.  

Explicita, então, a oralidade como eixo de seu trabalho ao longo do tempo, e de seus 

projetos, efetivamente desenvolvidos nos anos seguintes: “Todos os volumes que tenho 

publicado a partir de 1939 estudam gêneros da Literatura Oral [...], com bibliografia, 

classificação e sentido de sistematização. Seguir-se-ão [outros], onde se fará o possível 

de registro”. 

Nesse livro, Cascudo apresenta suas pesquisas, sua análise e seus comentários 

sobre a literatura oral no Brasil em dez capítulos sem título que tratam de conceitos, 

fontes, objeto, formas de transmissão da literatura oral; de seus elementos, temas e 

espécies; da participação indígena, da sobrevivência afro-negra, da permanência 

portuguesa; das fontes impressas; da narrativa popular, especialmente do conto, seus 

motivos, elementos, gêneros e métodos de classificação, incluindo uma “pequena 

antologia do conto brasileiro”; da poesia oral; dos autos populares e das danças 

dramáticas.  

                                                                                                                                          
29 Na Grande Enciclopédia Larousse Cultural, de 1988, há um breve histórico, registrando que “A literatura oral (...) 
não existe apenas entre povos que desconhecem a escrita”. No Novo Aurélio, de 1999, consta: “Literatura oral – O 
conjunto das lendas e/ou narrativas transmitidas por tradição”. 
30 SÉBILLOT, 1881. 



17 
 

Ao longo de todo seu texto, Cascudo enfatiza a interdependência entre as duas 

literaturas - a escrita, erudita, e a oral – e lembra que a persistência pela oralidade pode 

se dar, inclusive, pela fixação tipográfica. Ou seja: as fontes contínuas da literatura oral 

podem ser explicitamente e predominantemente orais (estórias31, cantos populares, 

danças de roda, danças cantadas, jogos infantis, acalantos, cantigas anônimas, aboios, 

anedotas, adivinhações, lendas e outras formas de expressão), e também impressas 

(publicações populares, como os antigos folhetos e livrinhos originários principalmente 

de Portugal e de Espanha, com motivos correntes nos séculos XIII ao XVI, até a 

produção brasileira contemporânea, como o cordel). 

Nesse sentido, ao longo de suas pesquisas Cascudo recolhe, compara, classifica 

“elementos vivos da literatura oral”, na qual reconhece imagens sonoras e visuais que 

persistem, mesclam-se e se transformam pela oralidade. 

Refletindo embates intelectuais de seu tempo, Cascudo teoriza sobre a produção 

popular – que inclui a literatura oral - e o folclore – que inclui a literatura folclórica. 

Estabelece fronteiras conceituais com base na temporalidade: o folclore, que tem como 

elementos característicos a antiguidade, a persistência, o anonimato e a oralidade, 

“transcende temporalidades”, não tem registro fixado no tempo; é o que fica, com o 

passar do tempo.   

Já a produção e a comunicação populares, incluindo a literatura oral, trazem 

rastros do folclore e podem ser localizadas temporalmente.  Isso é feito por Cascudo 

nesse e em outros trabalhos, nos quais busca a trajetória da transmissão, transformação e 

permanência dessa produção popular brasileira – e da folkcomunicação, diria Luiz 

Beltrão. 

 

4. O lugar do método – como contava o contador 

 

O método de trabalho de Cascudo permeia não só seus trabalhos publicados, mas 

também é perceptível nas linhas e entrelinhas das cartas e nas lembranças de quem com 

ele conversava: sempre o pesquisador estava presente, e sua forma de expressão 

revelava o contador de histórias. 

Embora em Literatura Oral no Brasil Cascudo não dedique um capítulo 

específico às questões metodológicas, ao longo de todo o texto demonstra seu 

                                                
31 Não vamos nos deter, aqui, nas discussões sobre a utilização das expressões “estória” e “história”. Cascudo gostava 
de usar, nesses casos, “estória”. 



18 
 

costumeiro cuidado com o lugar do método, pela construção de caminhos para o estudo 

dos diversos gêneros, tipos e elementos da literatura oral. 

Quanto à informação, é traço marcante na obra de Câmara Cascudo a construção 

e a utilização criteriosa das fontes - escritas e orais. A propósito, nas notas preliminares 

de Jangadeiros32, informa aos leitores que “notas, livros, amizade com velhos mestres 

de jangada, veteranos de mar e vento, credenciarão este depoimento”. 

Ao longo de toda a sua obra, inclusive nas cartas que escreveu, Cascudo 

identifica, recolhe, descreve, classifica, sistematiza informações. Em Literatura Oral no 

Brasil, busca classificar espécies de oralidade (canto, dança, auto popular, dança 

dramática, mito, lenda, fábula, tradição, conto, rondas infantis, parlendas, mnemonias, 

adivinhas, anedotas e outras), gêneros de poesia oral e de autos populares.   

Em relação ao conto, define critérios e se detém na construção de categorias para 

sistematizar e classificar as versões recolhidas. Declara não pretender interpretar os 

motivos e elementos dos contos, e sim confrontá-los e classificá-los.  Percebe 

claramente, inclusive, a atualíssima questão dos conflitos de interpretação, “dependendo 

da escola a que está filiado o explicador” 33. Reitera sua opção metodológica pela 

comparação, reconhecendo na classificação de “motivos-tipos” de Antti Aarne34 a 

primeira tentativa de sistemática para o “estudo confrontativo do conto popular” 35.  

Na sua busca pela trajetória da literatura oral, Cascudo recorre a publicações 

antigas e contemporâneas dele, européias, norte-americanas, latino-americanas e 

brasileiras, de etnógrafos, historiadores e cientistas sociais, literatos e pesquisadores da 

cultura, jornalistas, cronistas e viajantes. Como vimos, mantém-se atento à produção na 

área da comunicação popular. Confirmando seu método e seu estilo de ouvinte atento e 

contador de histórias, Cascudo reconhece a experiência vivida como fonte, e une as 

“pontas comunicantes”36 da escrita e da oralidade, entrelaçando as referências 

bibliográficas e as histórias contadas e recontadas pelas pessoas comuns, por ele 

recolhidas e registradas: “[...] verifiquei a unidade radicular dessas florestas [a literatura 

oral e a literatura escrita] separadas e orgulhosas em sua independência exterior”37.  

                                                
32 CASCUDO, 1957. Citado em SILVA, 2003, p. 141. 
33 LOB, Cap. VII, p. 256 
34 AARNE, 1910, e AARNE e THOMPSON, 1928. 
35 LOB, Cap. VII, p. 250 
36 LOB, Introdução. 
37 idem 



19 
 

Ao longo de seus textos, várias vezes reitera essa complementaridade: “Há uma 

continuidade na transmissão das estórias orais sem prejuízo da fixação culta, que 

também é divulgadora”38.  

Cascudo valoriza a oralidade, a comunicação e a memória, exercitando aquele 

entrelaçamento e o rigor metodológico em seu estudo:  

 
A solução é o depoimento pessoal. Depoimentos de leituras, de observações, 
de raciocínios, na honestidade dos cotejos, na lealdade das fontes 
bibliográficas, no solidarismo de querer conhecer para melhor 
compreender39. 

 

É freqüente a utilização da narrativa em primeira pessoa – contando experiências 

pessoais ou apresentando depoimentos e histórias contadas por outras pessoas: 
Todos os anos vividos no sertão do Rio Grande do Norte foram cursos 
naturais de literatura oral [...]. Todos sabiam contar estórias. [...] Ia eu 
ouvindo e aprendendo.40  
Minha mãe conta a estória de Valdivinos (...) 41 
Em São José de Mipibu, na minha meninice, conheci uma paraguaia que 
viera com um soldado [...]42 
Em dezembro de 1928, no Alecrim, bairro do Natal, Mário de Andrade e eu 
assistíamos a um ensaio do Bumba-meu-Boi (...) 43 
(...) Francisco Gomes d’Albuquerque e Silva, o Chico Bilro, o velho 
Francisco Birro de Mário de Andrade, que o conheceu no Natal, (...) sabia, 
como tanta gente sabe, todo o Fandango de cor.44 
Conheço homens que sobem cantando as jornadas do Fandango como seu 
Pai, avô e bisavô fizeram. 45  

 
É em relação ao conto popular – e aí continua tocando em motivos 

folkcomunicacionais - que Câmara Cascudo discute de forma sistematizada as questões 

metodológicas, buscando o método no conto e o método de estudo do conto. 

Ao tratar da “técnica da narrativa popular, fórmulas, informações, recursos 

auxiliares”, Cascudo busca identificar método no conto popular.  Identifica o ambiente, 

os horários, as fórmulas mais usuais de início e finalização quando se contam histórias, 

bem como os gestos, a entonação da voz, a pronúncia. 

Detém-se na discussão das possibilidades de método de estudo do conto popular, 

assinalando como marco de referência os trabalhos do finlandês Kaarle Krohn (1863-

                                                
38 idem 
39 idem 
40 LOB, Introdução 
41 idem 
42 LOB, Cap. III, p. 90 
43 LOB, Capri, p. 26 
44 LOB, Cap. X, p. 390 
45 LOB, Cap. X, p. 390 



20 
 

1933) e da Associação Folklore Fellow, que em 1949 publicou o FF Communications, 

reunindo estudos de especialistas de diversas nacionalidades, sobre “folklore”. 

Cascudo assinala que os trabalhos da escola finlandesa dão espaço para “versões 

[que] vêm de toda parte do mundo” 46, e opta, como caminho metodológico, pela 

adaptação do método finlandês histórico-geográfico a seus estudos da cultura brasileira. 

Mescla-o com sua própria história de vida, em que se complementavam as histórias 

contadas e as pesquisas de biblioteca. Assim, recolhe exaustivamente versões orais e 

escritas de contos e de outras expressões de literatura oral, estabelece relações entre 

elas, busca manifestações diversas de um mesmo motivo. Identifica cada versão quanto 

ao informante, à região e à época em que foi recolhida, ou registra as referências 

bibliográficas, quando a fonte é impressa. Nessa busca e nesse registro, reconstrói a 

história das diversas expressões da literatura oral, seu processo de transmissão ao longo 

do tempo, em diversas regiões, em variadas línguas e linguagens. 

Adota o procedimento metodológico da comparação entre diferentes versões de 

contos (e faz assim, também, em relação a outras modalidades da literatura oral), 

buscando origens, formas de transmissão, de permanência e mudança.  A partir dessa 

comparação confronta, por exemplo, trajetórias (no tempo e no espaço) de temas, 

motivos e elementos: “assuntos literários tratados há quinhentos ou seiscentos anos por 

escritores e poetas, perfeitamente constatáveis [agora] nos contos, anedotas, casos 

[...]”47. Pela comparação, pretende acompanhar a transformação e a substituição 

continuadas de elementos, em momentos, locais e culturas diferentes: “[...] a lenta 

substituição dos elementos pelos acessórios locais garante a compreensão que a vida é 

sucessiva” 48. 

O encontro, a convivência e a interação entre as “pontas comunicantes” da 

literatura oral e da literatura escrita são recorrentemente tratados por Cascudo, a partir 

do cotejo e da comparação: “[...] a estória e o seu aproveitamento culto vivem no 

mesmo país independentemente. O tema segue contado pelo povo, e a página literária 

lida e citada pelos alfabetizados” 49. 

O método comparativo de Cascudo levou-o também a observações e conclusões, 

à sua época, inovadoras, quanto às origens e à formação de temas, motivos, elementos 

ou modalidades de literatura oral:  

                                                
46 LOB, p. 250 
47 LOB, Introdução, p. 14 
48 idem 
49 idem 



21 
 

 
Há poucos anos era possível, pelo restrito conhecimento que se tinha da 
etnografia africana, asiática e dos povos insulares do Pacífico, indicar, 
sizudamente, a procedência de um costume ou de uma estória. Ninguém, 
atualmente, atreve-se a esse gesto bonito.50 

 
Exemplifica a questão para casos brasileiros: “Assim, ninguém pode recusar que 

o ‘desafio’ sertanejo tenha vindo do canto amebéu, alternado, que os pastores gregos 

usavam. [...] Uma anedota moderna podia ter sido contada por Noé...”51 

A propósito dessas buscas, confrontos e descobertas, em vários trechos conclui 

com metáforas: “Vezes paramos porque vinte estradas correm na mesma direção, 

embora volteando paisagens diferentes” 52. 

 

5. O lugar da análise: as interpretações de Cascudo 

 

Literatura Oral no Brasil tem quase sessenta anos (“terminou-se em março de 

1949 e foi impressa em junho de 1952”53), mas muitas das interpretações de Câmara 

Cascudo podem ilustrar discussões teóricas, conceituais e metodológicas 

contemporâneas nossas - e presentes na produção da Folkcomunicação. 

Observa-se uma crescente retomada de interesse em relação a sua obra54, o que 

pode ser atestado pela reedição de vários de seus livros, pela releitura de seus textos na 

academia e fora dela, e por uma rejuvenescida referência a seu trabalho, seja na 

produção cultural de teatro e música, seja nas rodas de contadores de histórias ou na 

inspiração de novos estudos.  

Essa retomada insere-se também na expansão de pesquisas e discussões que 

valorizam a voz das pessoas comuns, as interpretações e seus conflitos, as versões, a 

não-linearidade, as redes e tramas, as conversações, a comunicação. 

A propósito desse caráter atual dos trabalhos de Cascudo, o historiador Marcos 

Silva, que em 2003 organizou o Dicionário Crítico Câmara Cascudo, comenta: “Sem 

pretender transformar o autor norte-rio-grandense em suposto ‘precursor’ de ninguém e 

preservando diferenças teóricas e políticas, é importante, todavia, identificar suas 

sintonias e os confrontos com essas tendências no debate sobre sociabilidades e 

                                                
50 LOB, Cap. I, p. 28 
51 LOB, Cap. I, p. 29 
52 LOB, Cap. I, p. 29. 
53 LOB, Notas da segunda edição, p.11.  
54 Embora, como se sabe, encontrem-se comentários críticos e ressalvas à obra de Cascudo, na área acadêmica (em 
especial quando é associado, de forma desqualificante, “apenas” a estudos folclóricos). 



22 
 

culturas” 55. Marcos Silva lembra que tal retomada da discussão sobre Cascudo “se 

beneficia também de um universo teórico das ciências humanas que tem redefinido, em 

diferentes rumos, questões como cultura popular, multiplicidade de experiências e 

fazeres humanos [...]”. Relembra autores como Mikhail Backtin, Carl Ginzburg, George 

Rude, Edward Thompson, Roger Chartier. 

As questões da oralidade, do hibridismo e da circularidade cultural podem se 

constituir em algumas dessas sintonias às quais Marcos Silva se refere. E nós, também 

atentos às discussões sobre cultura e comunicação popular, destacamos Luiz Beltrão e 

os pesquisadores da Folkcomunicação entre os autores que conversam com Cascudo. 

Literatura Oral no Brasil é talvez o exemplo mais explícito da relevância dada 

por Câmara Cascudo à oralidade e às fontes orais, de que trata teórica e 

metodologicamente, discutindo seu status frente aos documentos históricos escritos e à 

própria cultura do letramento. Se nos anos sessenta, Cascudo e Beltrão se aproximam, 

nos anos quarenta essa opção é inovadora e aproxima Cascudo da Nova História, que, 

como nos dizia Le Goff,  

 
ampliou o campo do documento histórico: ela substituiu a história [...] 
fundada essencialmente nos textos, no documento escrito, por uma história 
baseada numa multiplicidade de documentos: escritos de todos os tipos, 
documentos figurados, produtos de escavações arqueológicas, documentos 
orais, [...], estatísticas, uma fotografia, um filme (...) são, para a história nova, 
documentos de primeira ordem.56   

 
Ao longo de seu trabalho de registro, classificação e análise de literatura oral, 

Cascudo enfatiza a formação híbrida dessa literatura e o lento e contínuo processo de 

transmissão e transformação dos elementos e motivos que a constituem:  

 
A literatura oral brasileira se comporá dos elementos trazidos pelas três raças 
para a memória e uso do povo atual. Indígenas, portugueses e africanos 
possuíam cantos, danças, estórias, lembranças guerreiras, mitos, cantigas de 
embalar, anedotas, poetas e cantores profissionais, uma já longa e espalhada 
admiração ao redor dos homens que sabiam falar e entoar. [...] Todas essas 
influências, pesquisadas, somem-se num escurão de séculos, através de povos 
e civilizações, num enovelado alucinante de convergências, coincidências, 
presenças, influências, persistências folclóricas.57 

 
Além das referências freqüentes em todo o texto, Cascudo dedica capítulos 

especiais ao que considera a participação indígena, a sobrevivência africana e a 

                                                
55 SILVA (2003). Nota Preliminar.  
56 LE GOFF (1998) 
57 LOB, Cap. I, p. 28 



23 
 

permanência portuguesa, sempre lembrando as trajetórias múltiplas e complementares 

de cada expressão:  

 
O canto e dança no Brasil são águas desses três estuários. Serão possíveis as 
identificações influenciadoras? Podemos determinar os elementos 
exclusivamente africanos, portugueses, ameríndios?58 [...] O mesmo tema 
vinha por vários caminhos. [...] Raramente é possível identificar na confusão 
da foz a origem das águas que correm.59.   

 
Os conceitos de complementaridade e de circularidade cultural estão presentes 

nas referências freqüentes à interdependência entre a literatura oral e a escrita, e também 

no confronto entre motivos e elementos encontrados em uma e outra. Cascudo aponta, 

ainda, para as relações entre o universal, o nacional e o regional, identificando noções 

comuns universais e expressões locais diferenciadas60:  

 
Tanto mais universal um conto, mais será popular num dado país. O típico 
será sempre regional. O nacional já evidenciará uma amplidão denunciadora 
de sua universalidade61. 

 
Além desse zoom do local ao universal, vale relembrar que Cascudo importava-

se em pesquisar a construção, a formação da literatura oral, e não um ponto único de 

origem:  
Durante muito tempo houve um processo simplista de localizar a origem de 
influências. [...] Os próprios mapas etnográficos só podem evidenciar o 
diagrama de percurso e não o ponto indiscutido da velocidade inicial62. 

 

Essas sintonias e confrontos com discussões contemporâneas no âmbito da 

Comunicação – e da Folkcomunicação -, da História, das Ciências Sociais, reafirmam 

Literatura Oral no Brasil e toda a obra de Câmara Cascudo como referência nessas 

áreas do conhecimento. E essa volta à sua leitura, “a convite” das cartas entre Câmara 

Cascudo e Arruda Câmara e dos motivos folkcomunicacionais de Beltrão e de Cascudo, 

vem reafirmar a circularidade também entre presente, passado e futuro.  

 

Referências 

 

                                                
58 LOB, Cap. II, p. 38 
59 LOB, Cap. V, p. 187 
60 Essa concepção está presente em outras obras de Câmara Cascudo. A propósito, ver comentários de Maria Sylvia 
Porto Alegre sobre Informação de História e Etnografia – 2ª versão, em SILVA, 2003. 
61 LOB, Cap. V, p. 179 
62 LOB, Cap. IV, p. 149 



24 
 

AARNE, Antti e THOMPSON, Stith. 1928. The types of the Folk-tale: a 

classification and bibliography. Helsinki, Suomalainen Tiedeacatemia. 

 

AARNE, Antti. 1910. Verzeichnis Der Marchentypen. Helsinki, FF Communication 

3. 

 

ANDRADE, Mário de, 1991. Cartas de Mário de Andrade a Luís da Câmara 

Cascudo. Rio de Janeiro/Belo Horizonte, Villa Rica. 

 

ARRUDA CÂMARA, Antônio de. 1942 – 1943. Aspectos da Sociologia Rural no 

Brasil: como vive, mora, se alimenta e trabalha o agricultor brasileiro. Andamento 

do inquérito “habitat rural”. Rio de Janeiro, Ministério da Agricultura. Serviço de 

Economia Rural. Seção de Pesquisas Econômicas e Sociais. 

 

_____. 1948. Investigações Agronômicas. Regiões do Estado de Goiás. Rio de 

Janeiro, Comissão de Estudos para Localização da Nova Capital do Brasil.  

 

_____.1957. (tema LXII) Tradições Populares da Pecuária Nordestina. À Classe Rural – 

temas e sugestões. A Lavoura. Sociedade Nacional de Agricultura. Rio de Janeiro. 

jan./fev.1957. 

 

_____. 1960. Os Arruda Câmara de Cachoeira de Cebolas – ascendentes e 

descendentes. Rio de Janeiro. 

 

BARRETO, Ana Maria Cascudo. 2003. O Colecionador de Crepúsculos: 

Fotobiografia de Luiz da Câmara Cascudo. Brasília: [s.n.]. 

 

BELTRÃO, Luiz. 1965. O ex-voto como veículo jornalístico. Comunicações & 

Problemas, 1965, v.1, n.1. Recife, Icinform. 

 

BRANDÃO, Carlos Rodrigues. 1982. O que é folclore. São Paulo: Brasiliense. 

 

BYINGTON, Silvia Ilg. No Balanço da Rede: A correspondência entre Luís da Câmara 

Cascudo e Mário de Andrade, um território de amizade intelectual. Em Modernos 



25 
 

Descobrimentos do Brasil. História. PUC – Rio @. Página do Projeto Integrado de 

Pesquisa “Modernos descobrimentos do Brasil”. Desenvolvido no Departamento de 

História, PUC/Rio. Disponível em <http://modernosdescobrimentos.inf.br/. Acesso em 

15.11.2003. 

 

CASCUDO, Luís da Câmara. 1952. Literatura Oral no Brasil. Rio de Janeiro, 

Livraria José Olympio Editora. 1ª ed. Coleção Historia da Literatura, vol. VI. Org. 

Álvaro Lins.  451 p. 

 

____. 1952. Com Dom Quixote no folclore brasileiro. Rio de Janeiro, [s.n.] 

 

____. 1957. Jangadeiros. Rio de Janeiro, Ministério da Agricultura. 

 

____. 1958. Prefácio Com Dom Quixote no folclore brasileiro. In CERVANTES 

SAAVEDRA, Miguel de. Dom Quixote de La Mancha. Rio de Janeiro: Livraria José 

Olympio Editora, 1958. 3 ª ed. Volume I. 

 

____. 1978. Literatura Oral no Brasil. Rio de Janeiro, Livraria José Olympio Editora. 

2ª ed. Coleção Documentos Brasileiros, volume nº. 186. 

 

____. 1984. Literatura Oral no Brasil. Belo Horizonte, Itatiaia. Coleção Reconquista 

do Brasil. 

 

CERVANTES SAAVEDRA, Miguel de. 1958. Dom Quixote de La Mancha. Rio de 

Janeiro: Livraria José Olympio Editora. 3 ª ed. Tradução de Almir de Andrade e Milton 

Amado. Ilustrações de Gustave Doré. Prefácio de Luís da Câmara Cascudo. 5 v. 

FORTUNATO, Sandro, org. desde 1998. “Memória Viva de Cascudo”. Em Memória 

Viva – história rima com memória. Disponível em 

<http://www.memoriaviva.digi.com.br/>. Acesso em 28.05.2008. 

 

FROTA, Lelia Coelho. 1981. Mário de Andrade: uma vocação de escritor público. In: 

SPHAN, Pró-Memória. Mário de Andrade: cartas de trabalho – correspondência 

com Rodrigo Mello Franco de Andrade. Brasília. 

 



26 
 

FURTADO, Cristiane S. 2004. A Cidade e o Letrado: a Monumentalização de Câmara 

Cascudo em Natal. Rio de Janeiro: PUC. Relatório de Bolsa de Iniciação Científica 

FAPERJ. Junho de 2004. 

http://www.historiaecultura.pro.br/modernosdescobrimentos/desc/cascudo/acidadeeoletr

ado.pdf. Acesso em 28.05.2008. 

 

LE GOFF, Jacques, org. 1998. A História Nova. São Paulo, Martins Fontes. 

 

LIMA, Fábio Arruda de. O que seu avô não sabia. Mensagem recebida por 

<neiva3@terra.com.br>, em 08.12.2003, encaminhando o arquivo Genealogia Arruda 

Câmara - A Origem em Portugal – rascunho. 

 

LUYTEN, Joseph M. 1983. O que é literatura popular. São Paulo: Brasiliense, 1983. 

 

MAMEDE, Zilá. 1970. Luís da Câmara Cascudo: cinqüenta anos de vida intelectual; 

1918-1968; bibliografia anotada. Fundação José Augusto, Natal. 

 

MARANINI, Nicolau José Carvalho. 1999. A trajetória de um pioneiro. PCLA – Vol. 1 

– nº. 1: out./ nov./ dez. 1999. Disponível em: 

http://www2.metodista.br/unesco/PCLA/revista1/perfis2.htm#Revista%20Comunicaçõe

s%20e%20Problemas. Acesso em 28.05.2008. 

 

MELO, José Marques de. 2001. Folkcomunicação Ganha Legitimidade na América 

Latina e em Países Lusófonos. PCLA. Vol. 2 – Nº. 2:  jan. / fev./ mar. 2001. Disponível 

em: 

http://www2.metodista.br/unesco/PCLA/revista6/forum%206-

1.htm#O%20legado%20de%20Beltrão. Acesso em 28.05.2008. 

 

____. 2003. Folkcomunicação, contribuição brasileira à Teoria da Comunicação. 

Revista Internacional de Folkcomunicación – 2003, Nº. 1. p. 32 – 33. Disponível em:  

http://www2.metodista.br/unesco/revistafolkcom/Revista.pdf .  p.28.  Acesso em 

28.05.2008. 

 



27 
 

____ e HOHFELDT, Antônio. 2004. Acontecimentos Comunicacionais 408 AC – 2004 

DC. Revista Brasileira de Ciências da Comunicação. São Paulo, vol. XXVII, n.1, jan. 

- jun. 2004. 

 

MINISTÉRIO DA CULTURA/INSTITUTO DO PATRIMÔNIO ARTÍSTICO 

NACIONAL. 2003. Registro do Patrimônio Imaterial: Dossiê final das atividades da 

Comissão e do Grupo de trabalho Patrimônio Imaterial. Brasília. 

 

NEGRÃO DE MELLO, Thereza e SILVEIRA, Alex (orgs.). 2006. Entorno que 

transborda: patrimônio imaterial da RIDE. Brasília: Petrobras. 

 

NEIVA, Ivany Câmara. 2005. Linhas de Cascudo, espaços de pesquisa. Trabalho 

apresentado no NP 17 - Folkcomunicação, do V Encontro dos Núcleos de Pesquisa da 

Intercom – Sociedade Brasileira de Estudos Interdisciplinares da Comunicação. XXVIII 

Congresso Brasileiro de Ciências da Comunicação. Rio de Janeiro, 5 a 9 de setembro de 

2005.  

 

______. 2006. Reencontros com a literatura oral: notícias do brasileiro Luís da Câmara 

Cascudo. Cerrados (UnB), Brasília, v. n.22, p. 171-184. 

 

ONOFRE JÚNIOR, Manoel. Mestre Cascudo. Em Memória Viva de Cascudo. Vida. 

Em <http://www.memoriaviva.digi.com.br/cascudo/vida6.htm>. Acesso em 28.05.2008. 

PREÁ – Revista de Cultura. Natal, RN - nº 10, janeiro/fevereiro, 2005. Dom Quixote: a 

leitura de Cascudo. p. 30-35.  

 

SÉBILLOT, Paul. 1881. Littérature Orale  de la Haute-Bretagne. Paris, 

Maisonneuve. 

 

SHEHEREZADE,  Los 1.001 Cuentacuentos. 786 Cuentos.  Apresenta experiências de 

um grupo de contadores de estórias. Disponível em 

<http://786cuentos.iespana.es/786cuentos/>. Acesso em 28.05.2008.  

 

SILVA, Marcos, org. 2003. Dicionário Crítico Câmara Cascudo. São Paulo, 

Perspectiva / FFLCH/USP / Fapesp; Natal, EDUFN / Fundação José Augusto. 



28 
 

 

TAVARES, Bráulio. 2005. Contando histórias em versos – poesia e romanceiro 

popular no Brasil. São Paulo: Editora 34. 

 

VASCONCELLOS, Gilberto Felisberto. 14.12.2003.  “O seqüestro acadêmico do 

estilo”.  Mais! Folha de São Paulo. 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



29 
 

Cartografia da Folkcomunicação no Cenário Latino-Americano  

Maria Cristina Gobbi 

 

Introdução 

 

 Foi precisamente em Ponta Grossa, no Paraná, durante a Conferência Brasileira 

de Folkcomunicação, ocorrida no mês de agosto de 2007, que o professor José Marques 

de Melo lançou para a Rede Folkcom o desafio de uma pesquisa conjunta. O projeto 

ambicionava inventariar a 

 produção de pesquisas e publicações diversas na área da Folkcomunicação, em 

comemoração aos 40 anos de ensino, pesquisa e extensão dessa importante teoria 

brasileira na área da Comunicação. 

 Chamado inicialmente de “Cartografia da Folkcomunicação, 1998-2008”, o 

projeto foi coordenado pela Cátedra UNESCO de Comunicação da Universidade 

Metodista de São Paulo e pela Rede Brasileira de Pesquisa em Folkcomunicação, em 

parceria com o Núcleo de Pesquisa em Folkcomunicação da INTERCOM (Sociedade 

Brasileira de Estudos Interdisciplinares da Comunicação) e do Grupo de Trabalho sobre 

Folkcomunicação da ALAIC (Asociación Latinoamericana de Investigadores de la 

Comunicación).  

 O objetivo central foi de mapear os estudos folkcomunicacionais, identificando: 

a) marcos teórico, b) suportes metodológicos, c) objetos de estudo, d) sujeitos 

investigantes, e) fontes embasadoras, f) canais de difusão e g) outras variáveis, com a 

finalidade de descrever o estado da questão, contribuindo para a formulação de 

diretrizes capazes de fazer avançar o conhecimento, a interpretação e a exegese dos 

fenômenos da cultura popular, determinados pelos fluxos midiáticos ou por eles 

intermediados. O inventário tomou como marco cronológico o período compreendido 

entre a fundação da FOLKCOM (1998) como disciplina científica – e seu estágio atual 

(2008). O corpus definido foi dividido em 3 partes: a) Fontes impressas, 

compreendendo os livros e fascículos, artigos em periódicos e verbetes em glossários; 

b) literatura cinzenta, que contemplava: artigos em anais, teses e dissertações e TCCs 

(trabalhos de conclusão de curso) e IC’s (Pesquisas de Iniciação Científica) e, 

finalmente c) Fontes eletrônicas, abrangendo audiovisuais e textos em portais digitais. 



30 
 

 A título de documentação vale mencionar que o cronograma inicialmente 

definido contemplou: 16/08/2007 – Elaboração do roteiro – FOLKCOM 2007, 1/9/2007 

– Distribuição das tarefas – INTERCOM 2007, 1/11/2007 – Relatório preliminar – 

fontes e procedimentos, 1/12/2007 – Ajustes metodológicos, 1/4/2008 – Relatório 

intermediário – principais resultados, 1/6/2008 – Relatório final e 3/9/2008 – 

Apresentação pública – FOLKCOM 2008. 

 Todas as etapas do projeto foram distribuídas entre os pesquisadores 

participantes da Rede Folkcom, ficando a equipe responsável integrada por: Equipe 

coordenadora - a) Fontes impressas – José Marques de Melo (editor) -  Livros e 

fascículos – Cristina Schmidt; Artigos em periódicos – Sergio Gadini e Karina 

Woitovitz e Verbetes em glossários – Roberto Benjamin; b) Literatura cinzenta – 

Osvaldo Trigueiro (editor) - Artigos em anais – Maria Cristina Gobbi, Teses e 

dissertações - Samantha Castelo Branco e Maria Érica O. Lima e TCCs e TICs – 

Orlando Berti e Evandro Alberto de Sousa; c) Fontes eletrônicas – Betânia Maciel, 

(editora) - Audiovisuais – Jacqueline Rios e Severino de Lucena Filho, Sites e Portais – 

Marcelo Oliveira e Bancos de dados – Fabio Corniani. 

 Também ficou definido que para a execução da pesquisa, cada integrante da 

equipe coordenadora poderia incluir novos participantes, - estudantes ou professores -, 

repartindo as tarefas referentes ao segmento escolhido. 

 A coordenação executiva do todo o projeto ficou a cargo da Profa. Dra. Maria 

Cristina Gobbi (Cátedra UNESCO/Metodista e UNESP de Bauru), que fez a mediação 

necessária com as equipes da Rede Folkcom (Betânia Maciel), NP Intercom (Osvaldo 

Trigueiro) e da instituição anfitriã (UFRN) que receberia o evento da Folkcom 2008 

(Maria Érica de Oliveira). 

 Finalmente, dando um breve cenário do que foi o mote central da pesquisa, é 

importante frisar que esse texto aponta os principais resultados da etapa da pesquisa que 

esteve sob a responsabilidade da profa. Maria Cristina Gobbi e que foram coletados em 

artigos apresentados em anais de eventos, no período de 1998 a 2008, nos eventos 

realizados pela Cátedra UNESCO: Folkcom (Conferência Brasileira de 

Folkcomunicação), encontro que trata especificamente das produções na área da 

Folkcomunicação, além do Regiocom (Colóquio Internacional de Comunicação para o 

Desenvolvimento Regional) e do Celacom (Colóquio Internacional sobre a Escola 

Latino-Americana de Comunicação), todos realizados pela Cátedra UNESCO de 



31 
 

Comunicação. Também integraram a pesquisa os encontros da Rede Alcar, da Intercom, 

da Alaic e da Compós.  

 Antes, porém, vale fazer um breve resgate do que trata a Folkcomunicação, 

buscando aproximar outros interessados nessa disciplina, considerada como a única 

teoria genuinamente brasileira na área da Comunicação. 

 

Folkcomunicação no cenário da Comunicação 

 

Nossa cultura é resultado de um Brasil de fusões e de intercâmbios, de culturas 

antigas, como as indígenas, as africanas, as migrantes (japonesa, italiana, alemã, etc) e 

da própria imigração de norte a sul, de leste a oeste desse país de dimensões 

continentais.  

Esse enriquecimento de signos e significações permeados pelos meios de 

comunicação de massa são traduções de uma história específica, um ritmo próprio, com 

peculiaridades mostradas nos tempos históricos e subjetivos.  A complexidade de 

ritmos, de formas, de cores, de valores e de manifestações configura o patrimônio de 

uma sociedade, que recheada de importância peculiar garante a preservação do passado 

e permite a construção do futuro.  

As manifestações culturais de um povo possibilitam demonstrar as 

composições global, participativa e interativa nos múltiplos cenários globalizados. 

 
A regionalização não é um obstáculo à globalização. Não são forças 
excludentes. Ao contrário, aquela pôde ser vista como um processo por meio 
da qual a globalização recria a nação, de modo a conformá-la à dinâmica da 
economia e da cultura63 transnacional. É do âmbito do capitalismo global que 
se desenvolve subsistemas econômicos e culturais regionais que redesenham 
e integram economias e culturas nacionais, recolocando-as nas linhas de 
força da globalização (MARQUES DE MELO & LOPES, 1997). 

 

Os processos de globalização pelos quais o mundo atravessa, consolidam a 

priorização do regional em uma constante busca de mecanismos que transcendem as 

questões nacionais e/ou globais.  

Com afirma José Marques de Melo (2005), 

 
[...] o século XXI desponta sob o signo da globalização acelerada. Na esfera 
político-econômica, os encontros anuais de Davos e de Porto Alegre 

                                                
63 O termo cultura foi inserido (pela autora do texto), por julgar que a definição de globalização tratada 
sob o âmbito econômico, também engloba o conceito de cultura, que forma o perfil de uma nação. 



32 
 

oferecem nítidas evidências desse processo mundializador. Agentes da 
economia internacionalizada e militantes políticos anti-globais reúnem-se 
para explicitar suas teses e antíteses. Trata-se, contudo, de eventos e de 
performances que se esgotam no imaginário das elites. Frente a eles, as 
camadas populares agem como meros espectadores midiáticos. Sem 
apreender-lhes o sentido, os cidadãos comuns terminam por alijar da sua vida 
cotidiana a retórica dessas manifestações periódicas.  

 

Mas o que percebemos na atualidade é uma busca, nem sempre perceptível 

para os menos atentos, de ações que evidenciam costumes, credos e outras formas de 

participação social, que estão presentes em manifestações diversas e que repercutem 

intensamente nas camadas mais populares. São as formas culturais de um orbe 

específico e singular, mas não individual. Incorporadas ao universo simbólico das 

comunidades periféricas, formando um mosaico de revelações singulares, mas não 

únicas essas manifestações culturais rompem o isolamento social que comunidades 

inteiras são submetidas por conta da chamada globalização. 

É neste cenário que as manifestações locais - que permeiam as diferenças 

regionais - eclodem com implicações sociais, econômicas, políticas e culturais, 

surgindo assim as manifestações de cultura nacional como um produto derivado das 

diferenças histórico-geográficas-culturais.  

Por outro lado, a busca de respostas para questões que abrigam as diferenças 

entre as localidades e os constantes desafios de se constituir um espaço mais ou 

menos homogêneo, tem elevado a possibilidade de ações conjuntas e 

complementares não só nas áreas econômica e política, mas cultural, tanto locais 

quanto regionais. O desafio desta transformação tem permitido ultrapassar as 

próprias fronteiras regionais e nacionais, visualizando um conjunto global de 

atividades, predominando o sentimento de cooperação e de integração regional. Uma 

prova real dessas ações pode ser observada no desafio dessa pesquisa, que reuniu 

estudiosos de todo o Brasil, buscando conhecer os múltiplos cenários de produção e 

de estudos na área da Folkcomunicação. 

Podemos afirmar que as pesquisas na área da comunicação têm passado por 

diversos períodos que, além de singulares, revelaram particularidades históricas, 

inseridas muitas vezes em movimentos políticos, econômicos e sociais, mas que não 

perde de foco o respeito pelas singularidades culturais de nossa região.  Embora, 

muitas vezes, carregadas de vieses que assimilam o passado e buscam reconstruir a 

própria identidade, as manifestações culturais nacionais têm travado um duelo pela 

recuperação do ethos nacional. 



33 
 

O desenvolvimento da pesquisa na área, caracterizado até então pela atuação 

coletiva, embora fortemente influenciado por personalidades-instituições, deu lugar a 

uma comunidade científica, composta por jovens pesquisadores, atuando, como afirma 

Marques de Melo (1998), “organicamente, porém de forma sintonizada com as 

demandas locais e nacionais”.  

A partir do final do século passado a produção comunicacional vem sendo 

marcada pela inter, multi e pluri comunicação entre os diversos pesquisadores que “(...) 

ilhados dentro dos campi”, passam a buscar o intercâmbio como forma de consolidação 

das experiências acumuladas. 

Para o professor Marques de Melo (2005), o grande dilema dessa comunidade 

acadêmica na atualidade, formada por pesquisadores, analistas de discurso e estudiosos 

das mediações culturais, é buscar os elementos capazes de fortalecer nossa identidade 

acadêmica e nossa singularidade cultural. 

Essa busca na assimilação de conteúdos tem permitido o aprendizado de 

metodologias indispensáveis à produção e à difusão científica. A compreensão das 

teorias relativas aos efeitos sociais e culturais da mídia e de seus sistemas de produção 

tem delineado o perfil profissionalizante dos cursos de comunicação. Os resultados 

podem ser visualizados através dos estágios, intercâmbios e financiamento das 

pesquisas. Essa interação entre a práxis e a teoria tem permitido a difusão e a 

consolidação do campo da comunicação social e o conhecimento sobre nossa cultura, 

não só no Brasil, como também no exterior. 

Um grande desafio tem sido a busca de modelos teórico-metodológicos 

universais, capazes de fomentar a especificidade do campo e de seus objetos de estudo, 

sem, contudo, abandonar a identidade cultural e a autonomia científica. Essas novas 

matrizes não têm a pretensão de criar uma ciência universal, mas de permitir o estudo de 

uma realidade comunicacional multifacetada e complexa de nossa região, sem o 

reducionismo à dimensão meramente instrumental.  

Nesse sentido, esse texto procura evidenciar uma parte significativa da produção 

em Folkcomunicação, que tem sido periodicamente submetida a comunidade acadêmica 

não só nacional, mas internacional.  

 

Os cenários e os atores sociais 

 



34 
 

O estudo sobre a folkcomunicação foi um dos principais legados de Luiz Beltrão 

em sua batalha para conscientizar os estudantes de jornalismo quanto à comunicação 

coletiva e a seus múltiplos desdobramentos. A atualidade da pesquisa desse pioneiro 

tem despertado o interesse de diversos grupos, não só no Brasil, mas também na 

América Latina e em países europeus.  

Se, por um lado, a rapidez da sociedade da informação possibilita a criação 

cotidiana de “um mundo novo” de informações, com a oferta cada vez mais veloz de 

conhecimento exige, por outro, que toda essa gama de dados que circulam pelas 

“infovias” comunicacionais faça parte do cotidiano das pessoas quase que em tempo 

real. Esse ultimato se insere no mundo do trabalho, do lazer, da economia, da política, 

da cultura em uma aparente cobrança da inserção do indivíduo nesse contexto.  

A relação entre local e global está cada vez mais “evidente”. Os conceitos de 

nação, nacionalismo, espaço, lugar, fronteira, identidade, entre outros, influenciaram a 

construção de novos modos de pensar a experiência comunicacional. Assim, tornou-se 

necessário organizar estratégias transacionais entre o velho e o novo e com personagens 

diversificados que se complementam dinamicamente, sem, contudo, perder a 

“personalidade”.  
 

Comunicação é o problema fundamental da sociedade contemporânea - 
sociedade composta de uma imensa variedade de grupos, que vivem 
separados uns dos outros pela heterogeneidade de cultura, diferença de 
origens étnicas e pela própria distância social e espacial. Os grupos 
constitutivos da sociedade ora estão organizados com uma missão específica 
a cumprir e interesses definidos a salvaguardar, como é o caso do Estado, da 
Igreja, do Sindicato ou da Empresa; ora são informais, ligados apenas 
espiritualmente por certas idéias filosóficas, interesses gerais e experiências 
comuns à espécie humana - como a Nação, os crentes, os trabalhadores, os 
consumidores.  Há, entretanto, na sociedade contemporânea, não obstante as 
características próprias e os conflitos de interesses imediatos de cada grupo, 
uma unidade mental, decorrente da própria natureza humana dos seus 
componentes e de um universal consenso.  Os grupos acham-se, assim, 
vinculados a uma ordem semelhante de idéias e a um propósito comum: - 
adquirir sabedoria e experiência para sobreviver e aperfeiçoar a espécie e a 
sociedade.  Sabedoria e experiência, sobrevivência e aperfeiçoamento que só 
se conseguem mediante a comunicação, - o processo mínimo, verbal e 
gráfico pelo qual os seres humanos intercambiam sentimentos, informação e 
idéias. (BELTRÃO, 2004). 

 

Mas as diversidades de figuras que formam a sociedade atual são, entretanto, 

múltiplas, heterogêneas e dispersas, fazendo com que se busquem alternativas de 

ampliar o processo comunicativo. Afinal, todos querem trocar informações, “ver o 

outro” e aprender. Porém, como afirma Luiz Beltrão (2004) 



35 
 

 
(...) isso faz com que aquele diálogo cara-a-cara, direto, pessoal seja limitado. 
Para a sociedade de massa, exige-se a comunicação maciça, coletiva, que, 
utilizando diferentes instrumentos e técnicas, fornece mensagens de acordo 
com a identidade de valores dos grupos e, dando curso a diferentes pontos de 
vista, fomenta os interesses comuns, ora desintegrando ora criando 
solidariedades sociais.  
 
A comunicação coletiva não se faz entre um indivíduo e outro como tal, mas 
em forma colegiada: o comunicador é uma instituição ou uma pessoa 
institucionalizada, que transmite a sua mensagem, não para alguém em 
particular, mas para quantos lhe desejam prestar atenção.  
 
Embora estabelecida através de uma distância de tempo, espaço ou espaço-
tempo, entre as partes e, aparentemente, unilateral, desde que, em regra, é 
feita através de um meio técnico construído de tal forma que somente o 
comunicador “fala”, constitui um diálogo, tanto como a comunicação pessoa.  
 
Na comunicação coletiva, porém, o órgão comunicador só exerce uma 
espécie de atividade - a comunicativa.  Não há, portanto, interrupções do 
circuito ou perda de contato entre os dois elementos - o agente e o paciente 
do processo.  Assim, embora a comunicação coletiva seja, tecnicamente, 
unilateral, os receptores na verdade alimentam o diálogo, utilizando outros 
meios mecânicos para manifestar a sua reação, que não se reclama seja 
necessariamente em palavras. Porque a resposta à mensagem, na 
comunicação coletiva, não é discussão, mas ação.   
 
Simultaneamente com a caracterização da sociedade de massa e o 
estabelecimento do império dos símbolos, que marcam o auge da competição 
individual e coletiva, mas reclamam como nunca um certo tipo de consenso 
na ação social, verificou-se a revolução tecnológica na comunicação.  
Iniciada com a publicação de impressos e a instituição dos correios, foi 
acelerada neste século64 com o cinema, o rádio e a televisão.   

 

No século XX houve uma ampliação dos canais de comunicação e como 

conseqüência passou-se a exigir uma melhor compreensão dos efeitos causados nos 

processos comunicativos, fruto das escolhas dos “meios, canais, métodos e técnicas para 

tornar eficientes e produtivas as comunicações” (BELTRÃO, 2004). 

Na esteira do desenvolvimento dos canais comunicativos ocorre a explosão do 

ciberespaço, onde foram criados negócios, profissões e atividades, estimulando novas 

áreas do conhecimento e acelerando a busca de informações. Os “fios” - da grande rede 

mundial - não têm fronteiras. Ultrapassam todos os limites, sem restrição de cultura, de 

língua, de posições políticas e de padrões de vida. Não separa por sexo, cor, raça ou 

religião. Não existe barreira capaz de parar esta trama. Faz parte da vida de muitos hoje.  

 Até pouco tempo atrás o desafio de fazer a volta ao mundo em 80 dias parecia 

possível para poucos. Hoje, em questão de minutos, via Internet, podemos arrumar as 

malas e viajar pelos quatro cantos do mundo, rumo aos nossos maiores sonhos e sem 
                                                
64 O professor Luiz Beltrão refere-se ai ao século XX. 



36 
 

sair de casa. Os caminhos do ciberespaço, como os do Planeta Terra, são muitos, dos 

mais diversos, inesperados e surpreendentes.  

Também não podemos perder de perspectiva que uma parte importante do 

conhecimento e da própria evolução é resultado de produtos que circularam através dos 

meios massivos, vinculados diretamente a criações da cultura popular urbana, somados 

ao desenvolvimento da indústria cultural. Por outro lado, não é possível deixar de 

considerar as circunstâncias desse desenvolvimento, muitas vezes, fruto de análises 

histórico-culturais próprias da evolução político-social.  

Da mesma forma, a real aplicação desviou-se das perspectivas ortodoxas e 

convencionais da pesquisa na área e fundamentou-se na prática construtiva de 

conhecimento, de produtos comunicacionais e de formas para tornar a comunicação 

efetiva. 

Esse conhecimento tem sido fruto de uma realidade cruzada por múltiplos 

fenômenos, tradições e requerimentos culturais, calcados em uma variedade de modelos 

e de paradigmas teórico-metodológicos.  

Entretanto, como afirma Beltrão (2004), somente dados estatísticos 

multiplicidade de meios e de canais de comunicação são “insuficientes para apurar os 

efeitos das mensagens e reaproveitar a reação dos receptores para novas e atualizadas 

comunicações”. Faz-se necessário conhecer o comportamento coletivo, definido por ele 

como forma essencial para realizar a comunicação efetiva. Assim, deve-se considerar no 

processo: 

 

1. A personalidade dos grupos organizados  aos quais se dirige e de que presume 

conhecer a maneira de ser e agir como unidade de liderança da comunidade; 

 

2. A situação sócio-econômica e cultural da comunidade como um todo, tendo em 

conta fatores étnicos, condições ecológicas, índice de desenvolvimento, nível 

educacional, princípios filosóficos motrizes; 

 

3. As diretrizes políticas e a influência das elites dirigentes sobre o todo, 

considerando o papel relevante das lideranças políticas e os reflexos do seu pensamento 

e da sua atividade na consciência e na ação coletiva; 

 



37 
 

4. O quadro psicológico da atualidade universal, pois a nossa comunidade não vive 

isolada mas é parte do mundo físico e da humanidade inteira, nela repercutindo e 

alterando as reações tudo quanto afeta o globo terrestre (a natureza) e a sociedade 

internacional (a espécie humana). 

 

O balanço dos efeitos da comunicação assim realizado permite ao órgão comunicador 

coletivo escolher o conteúdo e até mesmo alterar a forma das suas novas mensagens.  

Esse trabalho de interação é o único realmente vital na comunicação coletiva.  Sem ele, 

a mensagem estará irremediavelmente condenada: o órgão comunicador perde a sua 

energia e dinamismo, aliena-se, silencia. Como na comunicação coletiva não se permite 

interrupção do circuito ou perda de contacto com a comunidade, o comunicador 

alienado está extinto, chegou ao fim. 

 

Os grupos organizados da sociedade, afirma Beltrão (2004), precisam conhecer  

 
(...) os elementos, instrumentos, processo, técnicas e efeitos da comunicação 
coletiva notadamente quando tais grupos atuam numa área territorial de larga 
extensão e de diferentes estágios de desenvolvimento econômico e cultural.   
 
Quando para cada parcela da comunidade se faz preciso usar uma linguagem 
especial, adotar um meio adequado, empregar uma técnica distinta, sem o que 
o diálogo é difícil, senão impossível.  Os grupos organizados não entrarão em 
comunhão com as diversas outras camadas da sociedade, ficando assim 
privadas da plena obtenção dos seus fins, do cumprimento satisfatório da sua 
missão, e, por conseguinte, com os seus interesses definidos ameaçados. 
 
Os observadores estudiosos da realidade e da atualidade brasileira têm 
assinalado, com sinal marcante da situação nacional, a oposição entre Estado 
e Nação, entre elites dirigentes e a massa urbana e rural, entre os receptores 
freqüentes das mensagens jornalísticas pelos veículos convencionais e os 
públicos cegos e surdos a tais veículos e aparentemente mudos e inoperantes. 

 

As várias mudanças ocorridas nos cenários globalizados e aquelas significativas 

na estrutura social dos trabalhadores da cidade e do campo permitiram entender que a 

relação entre cultura, sociedade, política, economia é um conjunto de trocas, onde todos 

os atores participam. Quer como produtores ou como consumidores, esses protagonistas 

utilizam os mais variados meios de comunicação, conjuntamente com múltiplas formas 

de manifestações desse intercâmbio e de suas significações. Também há a necessidade 

de conhecer sobre as formas como o povo reage às sugestões que lhe são feitas 

cotidianamente pelos meios de comunicação.   



38 
 

Não é possível, como afirma Beltrão (2004), continuar acreditando que a 

“população menos culta aceite princípios e normas de mudança social, adote novas 

maneiras de trabalhar, de agir, de divertir-se, um outro modo de crer e decidir”. É 

necessário analisar os cenários, as formas, os meios, as conseqüências e os atores sociais 

envolvidos em todo o processo. “A nossa elite, inclusive a elite intelectual, tem o “folk-

way” das classes trabalhadoras das cidades e do campo apenas como objeto de 

curiosidade, de análise mais ou menos romântica e literária” (BELTRÃO, 2004) e isso 

que precisamos modificar.   

Nesse sentido, para uma melhor compreensão dos conceitos defendidos por Luiz 

Beltrão e de suas implicações no processo comunicativo-social a Cátedra 

Unesco/Metodista realizada anual o encontro nacional de folkcomunicação. Nesses 

eventos, que já estão (em 2008) em sua décima primeira edição, o que temos percebido 

são as várias facetas da cultura e das múltiplas formas de manifestações populares, 

presentes na vida cotidiana. Além de evidenciar a maneira como a folkcomunicação 

ajuda no entendimento dos vários cenários, dos múltiplos atores participantes da ação 

comunicativa e de suas interações com a cultura e com a mídia, em uma mescla de 

tradição e atualidade. Assim, afirma Luiz Beltrão (2004). 
 

Folkcomunicação é, assim, o processo de intercâmbio de informações e 
manifestação de opiniões, idéias e atitudes da massa, através de agentes e 
meios ligados direta ou indiretamente ao folclore. 

 

 Buscando resgatar esse cenário, evidenciando o “estado da arte” no que tange a 

Folkcomunicação foi que Cátedra UNESCO, sob o comando do professor José Marques 

de Melo, fez o desafio aos pesquisadores para o resgate dos últimos dez anos de 

produção na área. Nesse sentido, relatamos abaixo os principais resultados da etapa da 

pesquisa sobre o que foi apresentado nos principais eventos da área da comunicação e 

que tiveram espaços dedicados ou não para a Folkcomunicação.  

 Claro que não se trata de um trabalho conclusivo, mas evidencia como, a cada 

ano, o interesse, principalmente dos jovens pesquisadores, vem se ampliando para 

temáticas que tratam dos estudos sobre cultura popular, sob o arcabouço teórico da 

Folkcomunicação e dos estudos pioneiros de Luiz Beltrão.   

 

Os estudos Folkcomunicacionais: resultados da pesquisa 

 



39 
 

a) FOLKCOM – Conferência Brasileira de Folkcomunicação65 

 

Uma das ações empreendidas anualmente pela Cátedra UNESCO/Metodista é a 

Folkcom (Conferência Brasileira de Folkcomunicação) que, caminhando entre os 

conceitos de cultura popular e erudita, tem permitindo entender e ampliar as opiniões 

dos processos da cultura brasileira, tendo como cerne os estudos do professor Luiz 

Beltrão.  

Dentre os principais objetivos dessas Conferências anuais, podemos citar: a) 

Permitir o conhecimento e a reflexão sobre o legado brasileiro na área de teorias da 

comunicação, contidos nos estudos do Pioneiro Luiz Beltrão; b) Possibilitar a análise e 

a interação entre as culturas regionais e a cultura global, a partir da mediação exercida 

pela indústria cultural; c) Estimular a reflexão e a pesquisa dos fenômenos singulares do 

calendário folclórico brasileiro, como por exemplo, o Natal, as festas populares e 

religiosas, o carnaval etc, d) Implementar a Rede Folkcom de pesquisadores na área, 

entre outras. 

Desde a primeira Conferência, realizada em 1998, várias foram as temáticas 

debatidas e as contribuições recebidas de diversos pesquisadores, não só do Brasil, mais 

internacionalmente.  

Para se ter uma idéia dessas contribuições, disponibilizamos abaixo um breve 

panorama das onze Conferências já realizadas. 

  

Ano Temática 

1998 - I 

Folkcom 

Folkcomunicação: disciplina científica 

1999 - II 

Folkcom 

Folkcomunicação e cultura brasileira 

2000 - III 

Folkcom 

Meios de comunicação, folclore e turismo 

2001 - IV 

Folkcom 

As festas populares como processos comunicacionais 

                                                
65 Maria Cristina Gobbi. Texto publicado no Anuário Unesco/Metodista nº 10. São Bernardo do 
Campo: Unesco/Metodista, 2006 e atualizado para essa publicação. 



40 
 

2002 - V 

Folkcom 

A imprensa do povo 

2003 - VI 

Folkcom 

Folkmídia: difusão do Folclore pelas indústrias midiáticas 

2004 - VII 

Folkcom 

Folkcomunicação Política: a comunicação na cultura dos excluídos 

2005 - VIII 

Folkcom 

A comunicação dos pagadores de promessas. Do ex voto à indústria 

dos milagres 

2006 – IX 

Folkcom 

Folkcomunicação e Cibercultura A voz e a vez dos excluídos na 

arena digital 

2007 – X 

Folkcom 

A comunicação dos migrantes: Fluxos massivos, contra-fluxos 

populares 

2008 – XI 

Folkcom 

Impasses teóricos e desafios metodológicos da Folkcomunicação 

 

FOKCOM’1998: A primeira Conferência Brasileira de Folkcomunicação – I FolkCom 

-, foi realizada na Universidade Metodista de São Paulo, no mês de agosto de 1998, 

entre os dias 12 a 14. Homenageou a memória de Luiz Beltrão – que se ele estivesse 

vivo estaria comemorando 80 anos, na época. O Encontro discutiu a relação dos meios 

de comunicação de massa com a cultura popular e foi muito frutífero, recebendo 

comunicações de todo Brasil. Contou também com a presença de Dona Zita de Andrade 

Lima, esposa do professor Luiz Beltrão e uma comitiva de 23 paraguaios, professores e 

estudantes da Universidad Nacional de Asunción. 

 

FOLKCOM’1999: II FolkCom aconteceu no período de 11 a 15 de agosto, na cidade 

mineira de São João Del Rei. Realizada pela Fundação de Ensino Superior de São João 

Del Rei – Funrei -, homenageou o centenário de nascimento do folclorista Luiz da 

Câmara Cascudo pela inestimável contribuição que seu legado proporcionou à definição 

da identidade da cultura popular brasileira. 

 

FOLKCOM’2000: O III FolkCom foi realizada na Universidade Federal da Paraíba 

(UFPB), na cidade de João Pessoa, na Paraíba, entre os dias 26 a 29 de junho. O evento 



41 
 

contou com a participação de pesquisadores da área de Folkcomunicação vindos de 

diversas regiões do país.  Dentre os principais objetivos do encontro destacamos o 

estudo das obras de três grandes pesquisadores da Cultura Popular Brasileira, que têm 

origem no Nordeste: Altimar Pimentel, Gilberto Freire e Mário Souto Maior. Todos 

eles, em suas pesquisas, analisaram temas ligados à questão da mídia e da cultura 

popular. 

 

FOLKCOM’2001: A IV Conferência Brasileira de Folkcomunicação ocorreu na cidade 

de Campo Grande, capital do estado de Mato Grosso do Sul, entre os dias 26-29 de 

junho de 2001. O objetivo desta Folkcom foi o de estudar a natureza das festas 

populares vigentes no limiar do século XXI, identificando os processos 

comunicacionais.  Contou com a presença de cerca de 700 pesquisadores, estudantes, 

professores e comunidade local que puderam verificar, apresentar e discutir os trabalhos 

oriundos de diversas partes do país. 

 

FOLKCOM’2002: A V Folkcom foi realizada pela Universidade Monte Serrat, na 

cidade de Santos, São Paulo. Teve como objetivo principal estudar os processos 

folkcomunicacionais, cuja difusão era feita pela mídia impressa. Analisar, reconhecer e 

interpretar os meios impressos de que se valiam os agentes populares da cultura 

tradicional: folhetos, almanaques, opúsculos, volantes, panfletos, santinhos e outros. 

Estudar e compreender as mensagens folkcomunicacionais (notícias, anúncios, imagens) 

publicados na mídia impressa (jornais, revistas, livros)66. Participaram do evento 394 

Participantes. 

 

FOLKCOM’2003: A VI Conferência Brasileira de Folkcomunicação aconteceu no 

SESC Mineiro de Grussaí, em São João da Barra, no Rio de Janeiro, entre os dias 3 e 6 

de abril. O evento foi realizado pela Faculdade de Filosofia de Campos, Curso de 

Comunicação Social, Campos dos Goytacazes – RJ. O objetivo do encontro de 2003 foi 

o de delinear o perfil da folkcomunicação na mídia a partir da localização dos seres 

humanos, da festa, da culinária, do artesanato, da música, da religião, da arquitetura, do 

trabalho e etc. Além de realizar estudos documentais descrevendo-os e analisando-os 

enquanto processos e fenômenos folkmidiáticos, localizando seus agentes codificadores, 

                                                
66 Texto retirado do folder da V Conferência Brasileira de Folkcomunicação, realizada entre os dias 1 a 4 
de maio de 2002, na cidade de Santos, São Paulo. 



42 
 

seus canais de expressão, o tipo de mensagem, o público que se destina. Demonstrando 

como a mídia se apropria e globaliza os conteúdos do folclore, através de um 

levantamento do material veiculado em jornais, revistas, TVS, Internet, rádio, cinema, 

histórias em quadrinhos, etc. Intercambiando subsídios com outros pesquisadores 

ligados à Rede Folkcom/Unesco e novos pesquisadores, inclusive de iniciação 

científica. Participaram 35 instituições diferentes, contando com 190 participantes. 

 

FOLKCOM’2004: A VII Folkcom foi realizada no Centro Universitário Univates, na 

cidade de Lajeado, no Rio Grande do Sul, entre os dias 13 a 16 de maio de 2004. 

Recebemos aproximadamente 200 pesquisadores, entre professores, estudantes e 

estudiosos da área da Folkcomunicação, de 35 instituições diferentes, representando 15 

Estados da Federação, além de pesquisadores de Portugal e da França. O evento foi 

realizado pelo Curso de Comunicação Social da UNIVATES. Os objetivos do encontro 

de 2004 foram o de “inventariar, registrar, debater, generalizar e formular novas 

hipóteses sobre os fenômenos políticos que permeiam o tecido das manifestações 

folkcomunicacionais. Porém, não apenas analisar o conteúdo político das mensagens 

produzidas e difundidas pelos agentes da folkcomunicação, mas também as 

apropriações feitas pelos agentes políticos em relação às expressões culturais das classes 

subalternas e dos segmentos culturalmente excluídos da sociedade brasileira67”. 

Participaram 348 pesquisadores, 15 estados do Brasil e contamos com oito trabalhos de 

iniciação científica. 

 

FOLKCOM’2005: A VIII Conferência Brasileira de Folkcomunicação foi realizada na 

cidade de Teresinha, no Piauí. Realizada no período de 9 a 12 de junho de 2005, foi 

sediada pelo Centro de Ensino Unificado de Teresina (CEUT). O evento contou com 

aproximadamente 348 participantes, representando quinze estados brasileiros. Para 

muitos pesquisadores, o evento consolidou os trabalhos iniciados em 1998, por ocasião 

da I Conferência Brasileira de Folkcomunicação, pois, além de ter sido realizada na 

capital do sertão do Nordeste, resgatou a cultura popular através dos ex-votos, o que 

significou retomar os estudos iniciais de Luiz Beltrão, fundador da disciplina da 

folkcomunicação. Nesse ano foram 11 trabalhos de Iniciação Científica. 

 

                                                
67 Objetivos do evento, texto disponível no folder do evento de 2004. 



43 
 

FOLKCOM’2006: A IX Conferência Brasileira de Folkcomunicação foi realizada no 

período de 9 a 11 de outubro de 2006, em São Bernardo do Campo (SP), e fez parte do 

Unescom - evento comemorativo dos dez anos da Cátedra Unesco/Metodista de 

Comunicação. Através do tema “A folkcomunicação e cibercultura: a voz e a vez dos 

excluídos na arena digital” buscamos compreender como essas formas tradicionais de 

comunicação estão sobrevivendo na arena globalizada. O evento contou com a 

participação de aproximadamente 80 participantes. 

 

FOLKCOM’2007: A X Conferência Brasileira de Folkcomunicação foi realizada no 

período de 15 a 18 de agosto, em Ponta Grossa, Paraná e teve como tema “A 

comunicação dos migrantes: fluxos massivos, contra-fluxos populares”. O Estado do 

Paraná é um dos estados com a maior diversidade étnica do Brasil, com uma 

representatividade bastante acentuada dos principais traços do processo de imigração no 

país. Este processo de ‘mestiçagem’ foi responsável pela constituição de um ‘mosaico 

cultural’ formado por diversas contribuições étnicas: negros, alemães, poloneses, 

ucranianos, italianos, japoneses, árabes, índios, holandeses, portugueses, somando 28 

etnias que colonizaram o Estado, a partir de 1850. Então, em 2007, o escopo central foi 

o de reunir pesquisas que tinham como mote central o processo de hibridização cultural 

e as contribuições étnicas que constituem a identidade brasileira. O principal objetivo 

desse encontro foi o de problematizar os processos imigratórios e migratórios, como 

elementos importantes para a constituição da cultura e da identidade no Brasil68, 

  

FOLKCOM’2008: XI Conferência Brasileira de Folkcomunicação, evento integrante 

do Pré-congresso INTERCOM 2008, realizado em Natal (RN), de 3-4 de setembro de 

2008, coordenado: pela Profa. Dra. Maria Érica de Oliveira Lima (UFRN), em parceria: 

Rede FOLKCOM, Universidade Federal do Rio Grande do Norte (UFRN), Cátedra 

UNESCO/Metodista de Comunicação e NP de Folkcomunicação da INTERCOM e teve 

como tema central: Impasses teóricos e desafios metodológicos da Folkcomunicação. 

Contou com aproximadamente 200 pesquisadores, entre estudantes, professores e 

estudiosos da área. 

 

                                                
68 Objetivos do evento, disponível no folder do evento de 2007. 



44 
 

 Assim, buscando fazer um relato resumido de todos os trabalhos apresentados, 

abaixo disponibilizamos um quadro resumo. Durante as dez Conferências já realizadas 

foram 428 trabalhos apresentados, distribuídos entre as temáticas de metodologias folk, 

manifestações da cultura (festas populares, religiosas etc e pesquisas realizadas em 

vários estados, evidenciando o uso da metodologia Folk. Vale observar que até o 

fechamento da pesquisa o resultado da décima primeira Conferência ainda não havia 

sido disponibilizado. 

Quadro 1 

Trabalhos apresentados no Folkcom 

 

Ano Folkcom 

1998 27 

1999 21 

2000 43 

2001 45 

2002 53 

2003 41 

2004 81 

2005 42 

2006 42 

2007 33 

Total 428 

 

 

 

 É importante mencionar que dos vários encontros foram produzidos livros e CDs 

que registram os resultados dos encontros e disponibilizam para a comunidade 

acadêmica os vários trabalhos apresentados e pesquisas realizadas. 

 

b) NP 17 – Folkcomunicação 

 

 O NP da INTERCOM (Sociedade Brasileira de Estudos Interdisciplinares da 

Folkcomunicação) surgiu no ano de 2001, durante o Congresso da Intercom realizado 



45 
 

em Mato Grosso do Sul. O Prof. Dr. Sebastião Geraldo Brequez coordenou o NP 

durante o período de 2001 a 2006. Em 2007 até o ano de 2009 o comando do Grupo de 

Pesquisa está a cargo do Prof. Dr. Osvaldo Trigueiro. 

 Tem como Ementa69: Estudo do "processo de intercâmbio de informações e 

manifestações de opiniões, idéias e atitudes da massa, através de agentes e meios 

ligados direta ou indiretamente ao folclore" (Luiz Beltrão). 

 Os objetivos buscam estudar a interface que une a Comunicação e a cultura 

popular (folclore); oferecer condições para uma reflexão permanente e aprofundada da 

cultura popular brasileira e seus impactos na mídia (impressa, televisiva e radiofônica); 

possibilitar a troca de experiências entre teoria e prática, bem como o diálogo 

interdisciplinar dos pesquisadores que atuam na área de Folkcomunicação. Explora as 

seguintes interfaces explícitas: teoria e metodologia da Folkcomunicação; folclore, 

cultura erudita e cultura de massa; manifestações espontâneas da Folkcomunicação; 

intermediações folk-midiáticas e publicidade; intermediações folk-midiáticas e relações 

públicas; intermediações folk-midiáticas e religiosas; intermediações folk-midiáticas na 

literatura; intermediações folk-midiáticas nas telenovelas; intermediações folk-

midiáticas no cinema; intermediações folk-midiáticas e turismo. 

 Reunindo anualmente um grupo de pesquisadores oferecendo espaço para que 

esses apresentem suas pesquisas, nas várias seções temáticas. Dentre elas destacamos: 

Folkcomunicação, teoria e metodologia; Folclore, cultura erudita e cultura de massa; 

Manifestações espontâneas da Folkcomunicação; Folkcomunicação turística; 

Intermediações folk-midiáticas na Comunicação social (Jornal, Rádio, TV, 

Publicidade/Propaganda, Cinema). 

 O Grupo tem definido como palavras-chave: Folclore; Folkcomunicação; 

Folkcomunicação, cultura brasileira e globalização; Folkcomunicação e turismo; 

Culturas locais e regionais. 

 Inicialmente, antes de transformar-se em um GP e posteriormente como núcleo 

da Intercom, os trabalhos que tratavam dessa temática eram apresentados em outros 

espaços que congregavam temáticas diversificadas, como GT de Produção Editorial 

(Quadrinhos, Folkcomunicação, Culturas Urbanas), GP Comunicação e Cultura 

Popular. O quadro abaixo demonstra essas contribuições. 

 

                                                
69 Material disponível no site: www.intercom.org.br, pesquisado em agosto de 2008. 



46 
 

Quadro 2 

Trabalhos apresentados GP Folkcom 

 

Ano Intercom 

1998 4 

1999 3 

2000 8 

2001 7 

2002 26 

2003 23 

2004 10 

2005 10 

2006 16 

2007 26 

2008 27 

Total 160 

 

 

 Os Congressos da Intercom foram realizados em várias regiões do Brasil e em 

diversos estados, como na região Sudeste (Rio de Janeiro, São Paulo, Minas Gerais); 

Centro-Oeste (Brasília, Campo Grande); Nordeste (Pernambuco, Paraíba e Piauí); Sul 

(Rio Grande do Sul). Além do Congresso nacional a Intercom também realiza eventos 

regionais. Porém, o grupo da Folkcomunicação somente contou com organização para 

recebimento de trabalhos a partir do evento de 2006.  

 As principais temáticas debatidas no período contemplaram as festas populares 

(Religiosas [Fé] – Tradições), internet (cultura popular no espaço da web), cultura, 

teoria e metodologia Folk. 

 Outros espaços para apresentações de pesquisas sobre Folkcomunicação na 

Intercom estão relacionados aos alunos de graduação, permeando as atividades do 

Expocom (Pesquisas Experimentais em Comunicação) e Iniciacom (Iniciação Científica 



47 
 

em Comunicação).  Encontramos registrados somente trabalhos nos anos de 2007 e 

2008.  

 O quadro 3 mostra essas contribuições. 

 

Quadro 3  

Trabalhos apresentados Expocom / Iniciacom 

 

Ano Local 

2007 Nordeste (8) 

2008 Norte (1); Centro-Oeste (1); 

Sul (2 - Expocom e 

Iniciacom); Sudeste (1) 

Total 13 

 

O que podemos observar nos dados acima é a baixa participação dos alunos da 

graduação em pesquisas que tratam do tema da Folkcomunicação. Há necessidade que 

as universidades, através de seus professores, estimulem as pesquisas utilizando as 

teorias Folk, visando ampliar o leque de conhecimento e participação dos estudantes na 

área. 

 

c) GT 8 - Folkcomunicación 

 

 O GT 8 de Folkcomunicación é coordenado pelo professor Roberto Benjamin e 

faz parte das atividades da ALAIC (Asociación Latinoamericana de Investigadores de la 

Comunicación).  

 A ementa do grupo informa que “En marzo de 1965, Luiz Beltrão de Andrade 

Lima (Recife, 1918 - Brasilia, 1986) publicó por primera vez sus reflexiones sobre la 

folkcomunicación. El grupo de trabajo agrega investigadores de variadas formaciones 

interesados en la temática, mismo que bajo otros enfoques teóricos. La 

‘folkcomunicación es el proceso de intercambio de informaciones y manifestaciones de 



48 
 

opiniones, ideales y actitudes de masa, a través de agentes y medios unidos, directa e 

indirectamente, al folclore (LB)’70”. 

 Os encontros da ALAIC ocorrerem a cada dois anos e a maior participação na 

área da Folkcomunicação estão em contribuições da Argentina, Bolívia e Brasil. É 

praticamente inexpressivo os trabalhos de outros países, especialmente os oriundos da 

Europa e dos Estados Unidos.  

 Dentre os temas mais representativos estão pesquisas que evidenciam a cultura 

do país, especialmente as ligadas a música e a dança. 

 É necessário mencionar a grande dificuldade em realizar pesquisas conjuntas 

entre os vários países participantes dos encontros, quer por problemas de financiamento, 

quer pelas dificuldades lingüísticas.  

 O quadro abaixo mostra as contribuições disponíveis nos vários CDRom dos 

eventos e também podem acessados na home-page da entidade. Nos anos ímpares a 

Alaic realiza seminário, que não conta com apresentação de trabalhos por 

pesquisadores. 

 

Quadro 4  

Trabalhos apresentados no GT 8 - Folkcomunicación 

 

Ano Alaic 

1998 3 

1999  - 

2000 7 

2001  - 

2002 12 

2003  - 

2004 12 

2005  - 

2006 6 

2007  - 

                                                
70 Texto disponível no site da Alaic: www.alaic.org , pesquisado em agosto de 2008. 



49 
 

Total 40 

 

 

d) Outros eventos 

 

d.1. Mapa da Mídia Cidadã, Brasil, Séc. XXI 

 

 O Projeto da Cátedra Unesco de Comunicação e da WACC (World Association 

for Christian Communication), sob a coordenação dos professores José Marques de 

Melo, Maria Cristina Gobbi e Luciano Sathler. 

 Teve por objetivos esboçar o mapa do sistema brasileiro de mídia cidadã, tendo 

como referentes centrais as questões da propriedade intelectual e da diversidade 

cultural, além de permitir um diagnóstico dos canais preservados pelos grupos 

socialmente marginalizados para expressar sua resistência à cultura das classes 

dominantes, realizando operações de decodificação das mensagens difundidas pelas 

redes de comunicação massiva. 

 Os resultados do evento permitiram a produção de um livro “Mídia Cidadã”, 

editado pela Universidade Metodista de São Paulo, além de um CDRom contendo todos 

os trabalhos, um e-book e todo o material está disponível na web, no endereço: 

www2.metodista.br/unesco/agora/index.htm 

 Dentre os textos disponibilizados, destacamos: A época do adeus a Aristóteles, 

Diferentes olhares, um só objeto e Folkcomunicação do pesquisador Osvaldo Meira 

Trigueiro; Folkcomunicação: mediação, midiação ou midiatização? do professor Daniel 

Galindo; Folkmídia: da resistência à coexistência, escrito pela professora Cristina; 

Brechas midiáticas, espaços folkcomunicationais da aluna do programa de Pós-

Graduação Leninne Freitas; Folk, marginal, alternativa, pirata: a mídia dos excluídos, 

do pesquisador Fabio Corniani; Folkcomunicação, a mídia dos marginalizados, da 

doutoranda  Maria Isabel Amphilo Rodrigues de Souza; Ex-voto, mídia das camadas 

populares de Lílian Assumpção; Diálogo entre popular e digital da mestranda Leninne 

Freitas e A Folkcomunicação no espaço universitário da mestranda Roseane Pinheiro, 

entre outros.  

 

d.2. Celacom, Regiocom, Comsaúde, Mídia Cidadã, Rede Alcar, Compós 



50 
 

 

 São outros espaços onde podem ser encontrados trabalhos com temáticas ligadas 

a área da Folkcomunicação, embora não sejam representativos em termos quantitativos 

individualmente, os pesquisas disponibilizadas nesses encontros contribuem para o 

entendimento dos conceitos da Folkcomunicação. 

 O Celacom (Colóquio Internacional sobre a Escola Latino-Americana de 

Comunicação), Regiocom (Colóquio Internacional de Comunicação para o 

Desenvolvimento), Comsaúde (Conferência Brasileira de Comunicação e Saúde) e 

Mídia Cidadã (Conferência Brasileira de Mídia para a Cidadania) são atividades anuais, 

realizadas pela Cátedra UNESCO de Comunicação. Os resultados desses eventos estão 

registrados em publicações (impressas) e CDs. Também contam com o espaço web da 

ENCIPECOM-AL (Enciclopédia do Pensamento Comunicacional Latino-Americano), 

projeto sob a supervisão dos professores José Marques de Melo e Maria Cristina Gobbi, 

disponível no endereço: www.metodista.br/unesco/encipecom e os textos podem ser 

consultados gratuitamente. 

 Também encontramos trabalhos nos vários encontros da Rede ALCAR (Rede 

Alfredo de Carvalho para resgate da História e da Memória da Mídia) e da Compós 

(Associação Nacional dos Programas de Pós-Graduação em Comunicação), ambos 

ocorrem anualmente. 

 Os temas disponíveis em CDRom, livros e na web variam entre as análises das 

festas populares e religiosas, além de estudos sobre música, cultos, ex-votos etc. O 

quadro abaixo dá uma dimensão do número de trabalhos disponíveis. 

 

 

Quadro 5 

Trabalhos apresentados em eventos diversos 

 

Ano Outros 

1998-2007 24 

Total 24 

 

 Também há muitos outros espaços que realizaram atividades buscando 

possibilitar que as pesquisas na área de Folkcomunicação possam ser compartilhadas 



51 
 

com a comunidade de pesquisadores na área. Dentre eles citamos o Ano Luiz Beltrão 

(2006), realizado por várias entidades, onde se homenageou os 70 anos jornalismo e 20 

anos da morte do mestre. 

 A Uninove (Universidade Nove de Julho), sob a coordenação do prof. Dr. José 

Aronchi, elaborou o DVD Ver & Entender Folkcomunicação. Esse material traz o 

depoimento de vários pesquisadores e foi enviado gratuitamente para várias 

universidades do país. 

 Também podemos mencionar: uma mesa temática na Universidade de Mogi das 

Cruzes, coordenada pela professora Cristina Schimidt; uma mesa redonda no III 

Seminário “Os festejos Juninos no Contexto da Folkcomunicação e da Cultura 

Popular”, na cidade de Campina Grande, na Universidade Estadual da Paraíba, sob a 

coordenação do prof. Dr. Luiz Custódio da Silva; o Jornal O Berro, publicado pela 

Unicap (Universidade Católica de Pernambuco), editado pelo jornalista Ricardo Mello. 

Na Universidade Metodista de São Paulo foi realizada uma oficina para os alunos da 

graduação, coordenada pelos professores Drs. José Marques de Melo e Maria Cristina 

Gobbi, onde foram apresentadas contribuições dos pesquisadores Maria Isabel A. de 

Sousa; Eliane Mergulhão e Fábio Corniani. 

No Rio Grande do Sul foi realizado o Fórum on-line “Os processos 

Folkcomunicacionais e sua apropriação pela mídia”, pelo Centro Universitário Univates 

(RS), sob a coordenação da profa. Elizete Kreutz. 

 

Considerações finais 

 

É necessário dizer que esta pesquisa não é conclusiva, mas demonstra algumas 

evidências importantes sobre como a disciplina da Folkcomunicação tem evoluído e 

cada vez mais pesquisadores vem realizando investigações nesse campo de estudos e 

disponibilizado os resultados para a comunidade. 

Com referência as temáticas folkcomunicacionais observamos que estas estão 

representadas, embora haja uma variedade de temas que merecem ser investigados e de 

desafios ainda por serem superados, como por exemplo: outros processos Folk, re-

leituras da obra fundadora e as análises que permeiam outros suportes (mídias ou outras 

formas de expressões populares), como a pesquisa que vem sendo realizada pelo 

professor Osvaldo Trigueiro sobre imãs de geladeira e o professor José Marques de 

Melo, que estudou as representações da cultura popular na Internet. 



52 
 

A produção, nos vários eventos analisados, tem se mantido constante. Mas a 

região Sudeste ainda concentra a maioria dos estudos na área Folkcomunicação, o 

mesmo ocorrendo com os eventos nesse campo do conhecimento. Precisamos estimular 

a ampliação desse espaço geográfico, de forma a permitir que outras locais realizem 

investigação e possam ter acesso aos resultados das pesquisas já realizadas.  

A análise aponta para uma grande diversidade de temáticas trabalhadas, as quais 

incluem a cultura popular, a relação entre cultura popular e mídia, manifestações 

musicais e folclóricas etc. Grande parte dos trabalhos apresentados nos vários eventos 

resulta da participação do autor na festa ou na atividade estudada e esses são 

disponibilizados em forma de narrativa ou ensaio. 

A pesquisa de campo (participativa), seguida pela bibliográfica responde por 

grande parte das investigações realizadas, como também a observação participante 

representa uma das formas mais utilizada para o levantamento de campo. 

Os trabalhos, em sua grande maioria, empregam referencial teórico nem sempre 

centrado nas teorias e metodologias da Folkcomunicação. Grande parte das pesquisas 

busca em autores da Comunicação e de outras áreas do conhecimento evidencias e 

aproximações para o estudo. Por isso se torna fundamental esse tipo de resgate, pois 

possibilita demonstrar que há trabalhos substanciosos, estudiosos engajados na temática 

e pesquisas diversificadas utilizando as mais variadas técnicas que podem ser resgatadas 

como referência. 

Observamos que os autores mais utilizados nos trabalhos apresentados nos 

eventos analisados foram: BENJAMIN, Roberto. BELTRÃO, Luiz. CASCUDO, Luís 

da Câmara. GARCÍA CANCLINI, Néstor. MARQUES DE MELO, José, sem dúvida 

nomes de referência para os estudos Folkcomunicacionais.  

A Cátedra Unesco de Comunicação é a citação mais significativa nessa área, 

mas precisamos estimular a criação de outros espaços para os estudos nesse campo. 

É necessário que os pesquisadores, de modo geral, utilizem como referência as 

produções apresentadas nos muitos encontros que são realizados anualmente. É 

importante reforçar que temos nomes de referência e trabalhos significativos 

disponibilizados nos documentos (CDs, livros, páginas web, jornais, revistas etc) desses 

eventos e esses merecem ser consultados, quer pela profundidade dos estudos ou pela 

qualidade dos resultados que apresentam. 

Precisamos ampliar a participação de pesquisadores de todo país, pois ainda é 

restrito o grupo participante nas atividades. Embora seja possível afirmar que há muitos 



53 
 

pesquisadores que têm nessa linha o seu mote central de estudo. Também se faz 

necessário estimular os participantes na continuidade de sua participação, pois o que foi 

notório nos eventos analisados é que os investigadores apresentam os resultados de seu 

trabalho em um ano e depois não há uma continuidade, um retorno no ano seguinte. Isso 

faz com que não possamos, de fato, desenvolver o conceito de núcleo de pesquisa. 

Como desafio para as novas gerações é possível sugerir: 

 

 Realização de pesquisas conjuntas, como as que já foram feitas pela 

Cátedra UNESCO de Comunicação (Carnaval, Natal; Inventário da Folk); 

 

 Resgate permanente da teoria fundante (nem tudo que é cultura, é cultura 

Folk); 

 

 É necessário estimular a divulgação de conceitos, teorias, métodos, 

através de múltiplas atividades realizadas em diversas localidades. 

 

 É fundamental o estímulo para a Iniciação Científica; 

 

 É vital uma (Re-leituras da obra fundadora; 

 

 Também, com referência a Rede Folkcom, fica como sugestão: 

 

 Divulgação do Portal da Rede e da Revista Internacional, já desenvolvida 

pelo professor Sérgio Gadini, da Universidade Estadual de Ponta Grossa 

(UEPG/PR), com periodicidade semestral; 

 

 Ampliação do número de sócios da rede; 

 

 Representação em eventos (participação dos sócios); 

 

 Auto-sustentação da Rede; 

 



54 
 

 É importante resolver os problemas conceituais, fazendo uma seleção 

mais criteriosa do enquadramento de pesquisas no campo da Folkcomunicação, 

objetivando uma participação mais consciente (no campo e na disciplina). 

 

Finalizando, o que observamos nessa série de ações disponibilizados nesse artigo 

é que desde a década de 1960 a Folkcomunicação vem ensejando um conjunto de 

produtos que tem estimulado os debates e a compreensão das manifestações da cultura 

popular no campo da comunicação. Essas pesquisas vêm contribuindo para a 

atualização do trabalho do professor Luiz Beltrão. São várias as produções que 

demonstram a importância e a diversidade dos estudos Folkcomunicacionais e apontam 

para o desafio da ampliação desse espaço de reflexão e de pesquisa.  

 

Referências 

 

BELTRÃO, Luiz. Folkcomunicação: teoria e metodologia. São Bernardo do Campo, 

Editora UMESP, 2004. 

 

BELTRÃO, Luiz. Folkcomunicação – Um estudo dos agentes e dos meios populares 

de informaão de fatos e expressão de idéias (tese de doutorado), Brasília, Universidade 

de Brasília, 1967. (Esta obra foi recentemente publicada pela coleção Comunicação da 

EDIPUCRS, Pontifícia Universidade Católica do Rio Grande do Sul, Porto Alegre, 

2001). 

 

BELTRÃO, Luiz. Folkcomunicação, a comunicação dos marginalizados, São Paulo: 

Cortez, 1980, p. 259-279. 

 

BELTRÃO, Luiz. Comunicação e Folclore. São Paulo: Melhoramentos, 1971. 

 

BENJAMIN, Roberto. Folkcomunicação na sociedade contemporânea. Porto Alegre: 

Comissão Gaúcha de Folclore, 2004. 

 

BENJAMIN, Roberto. Folkcomunicação no contexto de massa. João Pessoa: 

Universidade Federal da Paraíba, 2000. 

 



55 
 

BRANDÃO, Theo. Folguedos Natalinos. 3ª. Ed., Maceió: UFAL, 2003. 

 

CARNEIRO, Edison. A dinâmica do folclore.  Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 

1965.  

 

CARNEIRO, Edison. A Sabedoria Popular. Rio de Janeiro: Ministério da Educação e 

Cultura, Instituto Nacional do Livro, 1957. 

 

CASTELO BRANCO, Samantha. Metodologia folkcomunicacional: teoria e prática. In: 

DUARTE & BARROS, org. Métodos e Técnicas de Pesquisa em Comunicação. São 

Paulo: Atlas, 2005, p. 110-124 

 

COCHRANE, Allan. Global worlds and worlds of difference. In: ANDERSON, 

BROOK and COCHRANE (eds). A Global World. New York: Oxford University 

Press, 1995, p. 249-280 

 

DIÉGUES JÚNIOR., Manuel. Regiões Culturais do Brasil. Rio de Janeiro: MEC-

INEP, 1960.  

 

GRAMSCI, Antonio. History of the Subaltern Classes: Methodological Criteria, In: 

MATTELART, Armand and SIEGELAUB, Seth (orgs.). Communication and Class 

Struggle, 1o. vol., Paris, IMMRC, 1979, p. 90-91. 

 

HOBSBAWN, Eric & RNGER, Terence. A invenção das tradições. Rio de Janeiro: 

Paz e Terra, 1997. 

 

LIMA, Rossini Tavares de. A ciência do folclore. São Paulo: Martins Fontes, 2003. 

 

LIMA, Rossini Tavares de. Abecê do folclore, 5ª. Ed.,  São Paulo: Ricordi, 1972.  

 

MAYNARD ARAÚJO, Alceu. Cultura Popular Brasileira. São Paulo: 

Melhoramentos, 1973. 

 



56 
 

MARQUES DE MELO, José. O folclore midiático. In: A esfinge midiática. São Paulo: 

Paulus,2004,  p. 269-272. 

 

MARQUES DE MELO, José. Comunicação, região, desenvolvimento, In: MARQUES 

DE MELO, BRUM, LINHARES, BRITO & GOBBI, (orgs). Comunicação, região & 

desenvolvimento. Campo Grande: UNIDERP, 2004b, p. 19-26        

 

MARQUES DE MELO, José. Comunicação e classes subalternas. São Paulo, Cortez, 

1980, p.111-14. 

 

McLUHAN, Marshall. The Mechanical Bride – Folklore of the Industrial Man, 

Boston, Beacon Press, 1951. 

 

ORTIZ, Renato. A moderna tradição brasileira. São Paulo: Brasiliense, 1988. 

 

SCHMIDT, Cristina. Folkcomunicação na arena global. São Paulo: Ductor/Rede 

Folkcom, 2006 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



57 
 

Valorização dos saberes populares na pesquisa folkcomunicacional: 

uma experiência metodológica no âmbito da audiência televisiva 

Osvaldo Meira Trigueiro 
 
 

A programação da televisão é sempre uma negociação de oferta de bens 

simbólicos que circulam nas diferentes instâncias da sociedade. Para se compreender o 

cenário da circularidade de produção cultural da televisão e a sua negociação e 

apropriação para o uso nas práticas sociais da vida cotidiana de uma determinada 

comunidade, é necessária uma convergência de esforços no sentido de se empregarem 

técnicas de pesquisa quantitativas e qualitativas, sempre se buscando uma melhor 

aproximação da realidade vivida pelos sujeitos da audiência da televisão. Para 

desenvolver uma pesquisa de campo, é necessário que se tomem decisões, organize um 

conjunto de alternativas metodológicas, de observações, bote o pé na estrada e torne-se 

um andarilho, descubra novos caminhos, mas sempre sendo crítico de tudo ver e que 

coleta.  

A pesquisa de campo sobre a audiência da televisão é um percurso por múltiplos 

campos sociais, onde se travam encontros e desencontros que se refletem nas 

interpretações, nas interpelações e nos aprendizados. A pesquisa acerca da audiência da 

televisão é, quase sempre, estigmatizada pela polêmica provocada em torno do seu  

poder de influência, por ser ela um meio que está na agenda de todos os segmentos 

sociais e sobre a qual cada um emite a sua opinião, seu ponto de vista, as suas críticas. 

Coitada da televisão! Está quase sempre na berlinda. No desenvolvimento de uma  

pesquisa, é sempre possível verificar visivelmente essas questões. Em princípio, é mais 

fácil transferir-se para a televisão a responsabilidade para quase tudo que ocorre de 

positivo ou negativo na sociedade. E, para não cair na vala comum, asseguro que é 

muito importante não ficar no primeiro testemunho ou mesmo nas primeiras 

observações. A recepção do conteúdo da televisão se insere no contexto do tempo e do 

espaço social da audiência e cada situação é sempre uma nova situação. 

 

Faz sentido a pesquisa de campo 

 

O desenvolvimento da pesquisa de campo possibilita observar as convergências, 

as interseções dos campos diferenciados de produção de conhecimentos, dos novos 



58 
 

campos de experiência comunicacionais e dos testemunhos de cada um dos 

interpelados. É nos testemunhos dos constituintes da audiência da televisão, os 

detentores do saber local, que se identifica a veracidade crítica dos conteúdos das 

mensagens para o uso nas intrigantes redes de comunicação cotidiana da sua 

comunidade (RODRIGUES, 2003). O planejamento para desenvolver a pesquisa de 

campo não é uma receita de manipulação, um roteiro engessado, não é seguir um 

determinado manual básico de método ou técnica de investigação. Os acontecimentos e 

os processos criados em diferentes circunstâncias da pesquisa provocam as alternativas 

metodológicas e a cada momento buscam-se técnicas de coleta de dados mais adequadas 

para cada situação criada. Assim, vão sendo construídos os métodos e as técnicas da 

pesquisa como alternativa de solução a cada problema emergente no processo dinâmico 

de inserção do investigador na comunidade pesquisada. A autorização do pesquisador 

nos diversos territórios dos constituintes da audiência é um procedimento permanente 

de negociação e de inquietação.  

A intenção é a da não-fixação a priori em um determinado quadro teórico-

metodológico, mas a da sua combinação, um hibridismo, de uma mestiçagem 

metodológica adequada para o mundo real da localidade que se deseja estudar. A 

questão de interesse é reunir um conjunto de argumentações vindas do campo 

acadêmico ou do campo do senso comum, com as evidências possibilitando chegar a 

algumas reflexões e inferência da vida cotidiana dos constituintes da audiência. As 

narrativas dos colaboradores, dos detentores dos conhecimentos do local da pesquisa de 

campo são marcadas por premissas e evidências que auxiliaram na condução das 

observações. Nos dados estatísticos, nos diferentes testemunhos e depoimentos dos 

sujeitos participantes da pesquisa (homem, mulher, adulto, jovem), são apresentados 

argumentos sobre o que é positivo e negativo, o que é verdadeiro e falso na programação 

da televisão.  

Partindo dessa noção de argumento, todo relatório de pesquisa constitui um 

argumento complexo, com suas próprias conclusões e evidências. As conclusões são 

justamente as idéias que o investigador julga justificadas pelos dados colhidos e pelo 

conhecimento existente no campo de estudo (CARRAHER, 1983). 

Esse percurso escolhido não deve ser mais uma aventura investigativa, mas uma 

decisão tomada, resguardada a preocupação necessária para o aceitável procedimento 

metodológico já testado em estudos anteriores. Com essa colocação, fica definido que a 

pluralidade dos procedimentos empregados (questionário, entrevistas, registros 



59 
 

audiovisuais, observações etnográficas, diário de campo), são procedimentos adotados 

nos processos de coleta de informações secundárias e primárias. Os dados quantitativos 

são importantes para um primeiro diagnóstico e os qualitativos para uma compreensão 

mais aprofundada da descrição e da interpretação da audiência da televisão. Quando sob 

o domínio do pesquisador, as combinações de métodos e técnicas de coletas de dados 

possibilitam o máximo possível, a aproximação com o campo de estudo, no seu sentido 

mais amplo, como instituição inter-relacionada com os grupos sociais de referência da 

pesquisa. 

A multiplicidade de métodos e técnicas empregados na pesquisa, não é coisa 

engessada, não é uma receita de manipulação, mas também não é uma aventura, 

necessita de certo protocolo de intenções, para não cair no vazio e não levar a lugar 

algum. Investigar a audiência da televisão, em qualquer situação, já é complexo, ainda 

mais quando o estudo é numa sociedade em transição do rural para o urbano, onde as 

hibridizações culturas globais e tradicionais são cada vez mais intensas. Uma pesquisa 

de campo como essa exige um maior tempo, uma maior permanência do investigador no 

local de estudo. É na conversação que o investigador conhece melhor o  participante da 

pesquisa. Nessas circunstâncias vai conhecendo os repertórios de referências e 

demarcando as imaginárias fronteiras entre o rural e o urbano.  

Nesse aspecto, a vida cotidiana nas pequenas cidades interioranas do semi-árido 

nordestino traz as suas marcas rurais/urbanas e, nas primeiras observações, não é fácil 

identificar os diferentes significados culturais. Cabe ao pesquisador observar as 

demarcações imaginárias das fronteiras desses dois campos de interseção, pelas 

características dos seus ethos-sertanejos, estigmatizados por sofrimentos, alegrias e pela 

religiosidade popular, presentes nas negociações entre as lógicas diferenciadas e nos 

inevitáveis processos de reconfigurações das suas identidades entre culturas locais e 

globais. Nesses processos, o Nordeste continua sendo inventado, agregando valores 

simbólicos e econômicos da sociedade midiatizada, numa estrutura ao mesmo tempo 

forte e fraca, de enfrentamento das adversidades características do semi-árido 

nordestino.   

A programação da televisão é sempre uma negociação de ofertas de bens 

simbólicos que circulam nas diferentes instâncias da audiência. Para se compreender o 

cenário da circularidade de produção cultural da televisão, a sua negociação e a 

apropriação para o uso nas práticas sociais da vida cotidiana de uma determinada 

comunidade, é necessária uma convergência de esforços no sentido de se empregarem 



60 
 

técnicas de pesquisa quantitativas e qualitativas, sempre se buscando uma melhor 

aproximação da realidade vivida pela audiência da televisão.  

 

 Os caminhos percorridos  

 
Seguindo o protocolo da pesquisa como instrumento de coleta de dados 

recomenda-se, para um primeiro momento, a aplicação de questionários, com perguntas 

abertas e fechadas objetivando a atualização dos dados quantitativos. A utilização do 

questionário e das tabelas com dados quantitativos é importante para um mapeamento 

da audiência da televisão e para possibilitar uma melhor arquitetura da observação 

etnográfica. 

Reconhecendo que a audiência da televisão é um fato social construído na 

prática cotidiana, a pesquisa qualitativa converge para os procedimentos da pesquisa 

etnográfica constitutiva, através da observação participante, da história de vida, das 

entrevistas focais, da participação de encontros previamente agendados ou casuais para 

discussões temáticas sobre televisão e cotidianidade.  

Com a inserção do pesquisador nos territórios dos constituintes da audiência a 

pesquisa de campo se intensifica, ampliam-se as observações participativas através das 

técnicas da etnografia da audiência, as entrevistas e as discussões nos grupos temáticos, 

as conversações sobre o uso da televisão na cotidianidade da cidade (LOPES, 2002). 

Nessa etapa do trabalho, o investigador não se limita apenas a observar os atores sociais 

da pesquisa, mas se inseriu no contexto sociocultural local como estranho que chega, 

interfere e participa da vida cotidiana da cidade, melhor dizendo, em determinada 

situação, sentindo-se como um estranho que observa o outro, e, em alguns momentos, 

como um sujeito participante e engajado na vida da cidade e da sociedade, na condição 

de observador e observado, ou seja, na condição de meta-observador das interações 

mediadas da audiência numa posição de certa forma privilegiada e vigiada ao mesmo 

tempo pelos olhares diferentes, para melhor interpretar os fatos sociais e culturais locais 

(CANEVACCI, 1997). Portanto, o emprego de diferentes técnicas de pesquisa, mais o 

olhar e o ouvir apurado do pesquisador ajudam na aproximação do mundo real do local 

e suas conexões com o mundo real e ficcional do global via programas de televisão. 

O olhar e o ouvir no intercâmbio de informações; o envolvimento com a 

motivação necessária; a solidariedade prestada quando requerida e as eventuais 

divergências inevitáveis quando pessoas diferentes se encontram para discussões e 



61 
 

argumentações sobre o bem e o mal da televisão no uso da casa ou da rua, são 

experiências, são movimentos, nas várias instâncias da sociedade, que permitem o 

acesso a novos aprendizados e uma densa descrição da audiência televisiva na 

localidade. 

A inserção do pesquisador na comunidade que deseja estudar é quase sempre um 

problema angustiante, principalmente no início do trabalho de campo. No começo da 

observação participante, são várias as turbulências, as atormentações, até conseguir 

autorização social para ter acesso aos lugares, às organizações, às pessoas, às famílias, 

nos seus espaços privados onde se deseja colher as informações. A autorização coletiva 

de acesso, quase sem restrições, é um movimento duplo de confiabilidade entre o 

pesquisador e os atores sociais envolvidos no campo de estudo, com momentos de 

avanços e recuos, sistematicamente negociados durante a realização de toda a pesquisa 

(BECKER, 1999). O pesquisador é constantemente chamado para opinar, interferir e 

tomar posições, muitas vezes convenientes e outras tantas inconvenientes. É necessário 

ter uma visão do todo para chegar à parte que lhe interessa no estudo. O pesquisador 

tem que reconhecer que é um observador posicionado em lados diferentes e que está 

situado no ambiente estudado, quase sempre, na condição de transitoriedade.  

Com a chegada da televisão nas cidades rurbanas, emergiram novos traçados 

urbanistas, reformas arquitetônicas nas casas: a sala da televisão, a mobília para a 

televisão, a decoração do lugar para a televisão, o reforço dos telhados das casas para a 

fixação de antenas parabólicas, a praça da televisão e tantas outras modificações que 

criaram tipografias especificas para o seu acolhimento.    

A dinâmica cultural é o resultado dos modos diferentes de se verem as coisas, 

das experiências da vida de cada sujeito, as quais são sempre diferentes umas das outras. 

Não é possível uma pessoa ver um programa de televisão da mesma forma que a outra 

embora estejam no mesmo lugar. Existirá sempre uma diferença de ângulo, de lugar, de 

local, de distância, de  interpretação e de interpelação.  

 

Os estágios da pesquisa de campo 

 

Para um melhor planejamento da pesquisa de campo recomenda-se a realização 

em diversos estágios de reconhecimento do campo de estudo a partir da definição do 

problema, quais os conceitos e referências, o domínio sobre o tema estudado e a busca 

das comprovações ou não das hipóteses.  



62 
 

Num primeiro estágio da pesquisa recomenda-se uma coleta dos dados 

quantitativos, com base nos critérios de amostragem por domicílio para entendimento 

do cenário econômico e sociocultural dos constituintes da audiência como fonte de 

informação complementar. Os dados quantitativos, num primeiro momento, ampliam os 

horizontes para a busca dos problemas e conceitos que possibilitam o pesquisador 

entender e organizar melhor o plano de estudo qualitativo. A pesquisa qualitativa passa 

a ser o estágio seguinte da coleta de dados por amostragem organizada conforme os 

critérios de representatividade que possibilitem melhores descrições, interpretações e 

comparações dos diferentes contextos socioculturais dos constituintes da audiência 

(THIOLLENT, 1985).   

Numa visão mais abrangente, sem critérios previamente determinados, o 

acontecimento gera os processos das observações, ouvindo-se as falas, olhando-se os 

gestos, participando dos afazeres e lazeres, estimulando-se e iniciando-se conversações 

intencionais e casuais sobre a televisão na vida cotidiana da cidade. Acompanhar os 

moradores da cidade nos seus deslocamentos da casa para a escola, para o trabalho na 

cidade ou no campo, as idas e vindas por diferentes lugares, onde são realizadas as 

conversações nos pontos de encontro consagrados pela comunidade como as praças, 

igrejas, bodegas, salão de bela, as férias semanais e tantos outros A observação 

participativa não uma coisa de qualquer jeito e sem critérios como para fugir do rigor 

cientifico solicitado pela academia. Assim como o critério de confiabilidade da fonte, 

das declarações espontâneas, do equilíbrio das relações entre pesquisador, fonte e a 

organização social estuda. Ou seja: 

 
O tipo de observação participativa discutido aqui está diretamente 
relacionado a este conceito, explicando fatos sociais específicos através de 
referência explícita a seu desenvolvimento  num complexo de variáveis 
interconectáveis que o observador constrói como um modelo teórico da  
organização (BECKER, 1999, p. 58).  
 
 

Portanto as seqüências lógicas das informações – quantitativas e qualitativas – 

conforme os critérios adotados em todos os estágios, realizados em campo e 

conseqüentemente as evidências dos acontecimentos observados possibilitam a 

finalização da pesquisa e a redação do relatório.  

As relações e veiculações sociais em uma comunidade em transição do rural 

para o urbano, os acontecimentos, os processos comunicacionais e culturais são 

constituídos por atividades da vida diária, aqui definida por rede de comunicação 



63 
 

cotidiana - folkcomunicacional. Na comunidade rurbana, os vínculos socioculturais são 

estratégias de produção e de manutenção dos diálogos sociais entre os participantes das 

ações comunitárias e dos ativistas midiáticos. São os lugares de conversações mediadas 

face a face, de boca em boca, nos lugares freqüentados quase diariamente por 

interconhecidos, onde se pergunta e se responde, onde se ensina e se aprende, onde se 

compra, se vende e se troca, onde se dizem verdades e mentiras, onde se fazem as 

trapaças, onde são realizados os negócios da palavra empenhada, onde são realizadas as 

reuniões políticas e religiosas, as festas e os funerais que constituem, de certa maneira, 

um olhar mais próximo da realidade do local. É nessas redes de vinculação cotidiana 

folkcomunicacionais que se manifestam os constituintes da audiência da televisão e 

emerge o mediador ativista da audiência da televisão. O que caracteriza esses 

acontecimentos são os processos dinâmicos das interações mediadas e os vínculos 

sociais: o uso da linguagem – ordinária – do mundo vivido cotidianamente, o uso de 

uma gramática identificada pelas experiências locais modificadas com as indexações de 

novas sintaxes das gramáticas midiáticas, notadamente a televisiva, até porque nas 

cidades rurbanas o cosmopolitismo e o provincianismo não estão em campos 

antagônicos, ao contrário, se ligam e se reforçam na construção de novos significados 

de consumo de bens culturais (GEERTZ, 2001).  

A complexidade das interações mediadas na audiência da televisão, 

principalmente em comunidades rurbanas onde as vinculações e as relações sociais do 

moderno com o tradicional são intensas, exige do pesquisador um maior campo de 

observação dos processos de apropriação cotidiana dos bens simbólicos midiáticos. O 

estudo não deve ficar limitado a um conjunto de pessoas ou famílias determinadas pelo 

rigor do desenho inicial da pesquisa, mas deve ser ampliado, isso quando possível, de 

acordo com a dinâmica do trabalho de campo. É fundamental a ampliação do campo de 

observação, não só para se compreenderem as falas, como também os gestos, as 

atitudes, os estilos de vida dos sujeitos e das famílias, os distintos pontos de vista da 

comunidade sobre a televisão, o que realmente é feito da audiência na vida cotidiana da 

cidade. Ponto de vista aqui é compreendido como uma estratégia de compartilhamento 

da apropriação e uso da televisão nas negociações das interações mediadas entre os 

constituintes da audiência da localidade e os que chegam para observar 

temporariamente situações em lugares diferentes. Cada constituinte desse processo 

participa das trocas de pontos de vista, produzindo distintas opiniões e interesses 

gerados pela sua história de vida. Por essa abrangência é importante que o trabalho de 



64 
 

campo sobre a audiência da televisão tenha como referência inicial alguma organização 

social como um grupo comunitário e diferentes grupos familiares. A família nas 

comunidades rurbanas é uma instituição importante para nela se observarem os 

processos de apropriação e incorporação da agenda televisiva no cotidiano da 

comunidade, conforme os diferentes tempos de usos da TV (SILVERSTONE, 1994). 

Ou seja: a programação da televisão não ocupa o tempo todo dos constituintes da 

audiência, é quase sempre uma relação de agendamento com maior ou menor relevância 

conforme os conteúdos da programação e principalmente com as relações de gêneros e 

faixas etárias. Na audiência da televisão ocorrem múltiplas mediações, como os lugares 

onde são outorgados os sentidos operados por vários agentes e instituições sociais e 

culturais.  

Os procedimentos dinâmicos de consumo e uso, tanto das tecnologias da 

televisão, como dos conteúdos, são realizados pelos constituintes da audiência através 

dos processos de apropriação, incorporação, conversão e exposição (SILVERSTONE, 

1994). Sabe-se que a audiência da televisão é uma atividade cultural dinâmica realizada 

por pessoas situadas em um contexto histórico e social específico e que necessita de 

equipamentos técnicos para as transmissões de sinal, da assistência técnica de 

manutenção dos aparelhos de recepção, refletida no poder de quem dela se apropria, de 

quem a exibe e a incorpora no espaço da casa e no espaço do mundo exterior através da 

conversão para o mundo interior. A apropriação, exposição, incorporação e conversão 

das tecnologias, dos conteúdos e formas determinam a significação da televisão, nos 

sujeitos, nas famílias e na comunidade. Dessa forma o processo de consumo e uso da 

televisão é uma articulação dinâmica da sociedade, em momentos distintos, porém 

interligados pelas redes de comunicação cotidiana folkcomunicacionais, lugares 

próprios para as observações participativas.    

Na sociedade mediatizada, a televisão ganha significação na vida cotidiana, não 

só pelos seus conteúdos, mas também, como artefato, como um bem tecnológico que dá 

visibilidade de conforto e padrão social a quem compra e a quem usa. Portanto, a 

televisão se insere na vida cotidiana nesse sistema articulado de mão dupla, entre 

conteúdo e tecnologia. São esses processos de articulação realizados em momentos 

diferentes, que se interligam e concedem o poder de posse, uso e descarte da TV (como 

artefato obsoleto), que abrem espaço para uma tecnologia mais nova e com mais 

recursos de uso assim desejado pelo mercado de consumo local. 



65 
 

A alternativa recomendável para se minimizarem as dificuldades na pesquisa de 

campo é a combinação das estratégias e técnicas para as coletas de dados, numa 

perspectiva metodológica da interdisciplinaridade. A necessidade do emprego de 

estratégias interdisciplinares de pesquisa sobre audiência televisiva possibilita caminhos 

cruzados que nos levarão até a exaustão à observação etnográfica da audiência, até 

porque uma pesquisa sobre o tema deve ser metodologicamente comparativa, para não 

ficar presa a um eixo de referência teórico-empírica ou a um determinado grupo de 

referência de audiência (LEAL, 1995).  

As informações colhidas contribuem para a configuração do perfil individual e 

coletivo de consumo de bens culturais no local da pesquisa. Portanto, nessa perspectiva, 

os dados matemáticos não funcionarão para definir a classe social como uma categoria 

econômica, mas para estabelecer parâmetros de aquisição e uso da televisão e outros 

bens duráveis. Então, classe aqui é vista como uma categoria histórica e social 

estruturada pelos interesses das lógicas diferenciadas, como uma entidade quase sempre 

em conflito com seu mundo interior e o mundo exterior, independentemente do nível de 

escolaridade, da profissão, do desemprego, do salário, compartilhando os seus poderes 

políticos, coercitivos e simbólicos nas tramas das complexas redes de comunicação 

cotidiana folkcomunicacionais (MARTÍN-BARBERO, 1997). 

 

O espaço da audiência e o método de observação 

 

Não é fácil para quem vem de fora conseguir autorização social para intervir em 

quase todos os espaços e lugares públicos ou privados da audiência. A casa e a rua são 

os lugares intensos de mediações com as suas gramáticas e temporalidades diferentes 

(DAMATTA, 1985). No interior da casa o constituinte da audiência ocupa um espaço 

privado para ver televisão na sala de estar, no terraço ou na calçada. Na cidade rurbana a 

casa e a rua se interligam nos diferentes espaços concebidos ora como permanentes, ora 

como passageiros, mágicos, individuais e coletivos (DAMATTA, 1985)      

A casa e a rua devem ser observadas como espaços socialmente ocupados e em 

constantes processos de transformações. Ouviu-se a casa, deixou-se a rua dialogar com os 

que vivem nela e com quem chega de fora, com o olhar de observador. Os sujeitos 

participantes da pesquisa, os informantes, empolgavam-se e até se exaltavam nos diálogos 

sobre televisão nos espaços privados e públicos da cidade. Daí o esforço para se observar 



66 
 

o que a audiência faz com a televisão, em cada território, espaço, lugar, localidade e 

entrono como instâncias socioculturais da vida cotidiana da cidade (MAFFESOLI, 2001).  

O espaço é um processo em evolução constante, com influências internas e 

externas, que pode ser remodelado em seu aspecto físico, social e cultural. É um 

conjunto formado por uma estrutura complexa que se modifica historicamente, devendo 

ser analisado e descrito como realidade híbrida, composto de indivíduos, instituições, 

organizações, objetos e coisas, infra-estruturas e meio ambiente (SANTOS, 1997). A 

ocupação dos espaços pela audiência cria diferentes situações e modos de assistir à 

televisão. Quase sempre nas cidades rurbanas, existem os ambientes determinados e os 

que são improvisados para se assistir à televisão. São lugares e localidades que se 

estruturam para melhor se ver televisão por questão de comodidade, privacidade e de 

sociabilidade. Existe uma liberdade concedida pela tranqüila forma de ser da cidade, 

pelas relações entre conhecidos para se escolher qual o lugar mais conveniente para se 

assistir televisão, se na própria casa ou na do vizinho, na calçada ou na praça com 

grupos de amigos ou em outras localidades.  

Nessa perspectiva lugar e localização são categorias diferentes. O lugar não se 

movimenta, é fixo, é o objeto ou um somatório de objetos em um determinado espaço. 

A localização é o contrário: está sempre em movimento, no entorno de um lugar, ou 

seja, é um feixe de forças sociais se exercendo em um lugar (SANTOS, 1997). As duas 

categorias ficam evidenciadas na ocupação dos lugares e dos locais, nas casas, nas ruas, 

melhor dizendo, nos espaços públicos e privados par melhor participar da audiência. A 

sociedade dá novos atributos aos lugares e, por esse motivo, os indivíduos, os objetos, 

as edificações que estão em seu entorno freqüentemente mudam de significação e de 

sentido. Entorno aqui é compreendido como um sistema espaço-temporal que pode ser 

próximo ou longe; significa tudo o que está em redor do indivíduo, no espaço e no 

tempo (MOLES, 1974). Na sociedade das novas tecnologias da comunicação, o entorno 

não está limitado ao espaço geográfico, porque existe a possibilidade de ser 

transportado de longe para perto, em tempo real pelos meios de comunicação “o Japão é 

bem ali”.  

Território não pode ser confundido com espaço, com lugar ou localização, 

estando mais ligado ao poder de posse de uma determinada área geográfica, por 

indivíduos, grupos sociais, instituições públicas e privadas. O território em si mesmo 

não é uma categoria de análise. O que interessa como tema de estudo é a sua utilização, 



67 
 

a sua ocupação social, cultural, econômica, política; é o “território vivo”, como afirma 

Milton Santos (2001, p. 247): 

 
O território revela também as ações passadas e presentes, mas já congeladas 
nos objetos, e as ações presentes constituídas em ações. No primeiro caso, os 
lugares são vistos como coisas, mas a combinação entre as ações presentes e 
as ações passadas, às quais as primeiras trazem vida, confere um sentido ao 
que preexiste. Tal encontro modifica a ação e o objeto sobre o qual ela se 
exerce, e por isso uma não poder ser entendida sem a outra.  

 

O território em si mesmo é uma área geográfica mas, usado, torna-se um produto 

social habitado pelo homem em ações de ocupação de lugares conectados ao mundo 

moderno em redes globais e locais. Antes de ser ocupado pelo homem, o território era 

interligado pelos fenômenos naturais. Agora, os diferentes territórios estão conectados 

pelas redes de comunicação interpessoais e midiáticas. Aqui território significa uma 

extensão geográfica de uso social, cultural e comunicacional, ou seja, o território como 

extensão do homem moderno identificado por três categorias: primário, secundário e 

público (KNAPP,1999). Na categoria do território primário, o domínio é exclusividade 

do seu proprietário, sendo, quase sempre, a casa e seus compartimentos (sala, quarto, 

cozinha), os objetos de uso individual e da família (roupas, calçados, televisão, rádio, 

fogão e outros objetos). Na categoria de território secundário, o domínio não é exclusivo 

do seu proprietário; é um território compartilhado por conhecidos ou estranhos: bares, 

hotéis, transportes coletivos, escolas, cinemas, casas de espetáculos, emissoras de rádio 

e televisão, que são alguns dos exemplos que, na sociedade moderna, conquistados pelo 

cidadão, exigem novos contratos sociais de posse e uso desse território secundário. 

Como exemplo dessa categoria estão as empresas privadas de transportes terrestres e 

aéreos, as emissoras de rádio e televisão cujo funcionamento necessita de concessão 

pública (municipal, estadual e federal). Nos territórios secundários, que são invadidos 

sistematicamente, são gerados os conflitos de interesse justamente por essas 

ambigüidades entre o privado e o público. Portanto, a televisão como instituição está na 

categoria de território secundário, por ser privada e de concessão pública; já a televisão 

como artefato, como bem durável de uso doméstico do indivíduo ou da família, pertence 

à categoria de território primário; é uma propriedade privada. A televisão como artefato, 

como objeto estrategicamente instalado nos estabelecimentos (bares, restaurantes, 

lanchonetes, transportes coletivos), como mais uma atração para os clientes, ganha uma 

dimensão de uso coletivo, passando, portanto, a pertencer à categoria do território 



68 
 

secundário, melhor dizendo, o dono não tem o domínio do seu uso exclusivo no horário 

em que o estabelecimento está aberto ao público. A televisão instalada no espaço da 

praça é um artefato de propriedade pública, de domínio da sociedade, que autoriza 

temporariamente o poder de posse a alguém, no caso, a administração municipal, que 

define um guardião do bem público. Nessa mesma circunstância, está a televisão da 

escola pública, por ser de domínio coletivo, sob a responsabilidade do seu diretor. 

O uso da televisão pela maioria da população, nas noites quentes do semi-árido 

nordestino, onde tenho desenvolvidos nos últimos anos os meus estudos sobre a 

audiência de televisão, também são realizados do terraço para fora da casa e de forma 

coletiva (familiares, vizinhos, amigos), num espaço de interseção entre o privado e o 

público. É um novo espaço que emerge e que não é o da categoria primária nem 

secundária, porque o domínio da televisão é do seu proprietário. Seu uso coletivo é um 

consentimento permitido em uma zona de interseção entre a casa e a rua, sendo de total 

controle do dono da casa. Essa prática de ver televisão modifica o conceito de 

domesticidade e os limites entre espaços privados e públicos da audiência televisiva e 

das suas interações mediadas na vida cotidiana dessas cidades que o pesquisador deve 

levar em consideração nos seus estudos. Os espaços observados com os seus enunciados 

submetidos a variáveis dos métodos qualitativos e quantitativos, que mudam de valores 

conforme a dinâmica dos fatos históricos, culturais e comunicacionais, porque cada 

lugar ganha uma atribuição e cada ator social constituinte do espaço da audiência da 

televisão ganha um valor particular. Ou seja: 

 
Em um mesmo lugar, cada elemento está sempre variando de valor, porque, 
de uma forma ou de outra, cada elemento do espaço – homens, firmas, 
instituições, meio – entra em relação com os demais, e essas relações são em 
grande parte ditadas pelas condições do lugar. Sua evolução conjunta num 
lugar ganha, destarte, características próprias, ainda que subordinada ao 
movimento do todo, isto é, do conjunto dos lugares (SANTOS, 1997, p. 10).  

 
Portanto, os espaços, os lugares, as localidades, os territórios e os entornos 

ganham especificidades com o estilo de vida “semipública” das famílias, nas cidades 

rurbanas do sertão nordestino, onde assistir televisão não se limita ao espaço privado da 

casa. Para se conhecer essa nova realidade de internacionalidade entre produção e 

recepção dos produtos culturais, notadamente veiculados na programação televisiva, 

fazem-se necessários a conjugação e os procedimentos de métodos e técnicas de 

pesquisa, que certamente possibilitarão compreender os processos de negociação da 



69 
 

oferta dos bens simbólicos da televisão, nos movimentos dialéticos proporcionados 

pelos diferentes espaços sociais e culturais da audiência da televisão.  

  

Inquietações finais 

 

Na tentativa de responder às inquietações sobre a audiência da televisão como 

dispositivo de sociabilidade na vida cotidiana dos brasileiros que habitam as cidades 

rurbanas, a audiência é estudada como instituição e/ou atividade que envolve diferentes 

atores sociais na sua produção de sentido e que oferta novas agendas nos fluxos de 

reprodução sociocultural do local. Vivenciar os processos de operacionalização dos 

agendamentos midiáticos televisivos pela comunidade, nos distintos contextos e em 

diferentes espaços e tempos da audiência ao longo desses anos de experiências de 

pesquisa, possibilita conhecer a constituição individual e coletiva dos participantes da 

audiência. É conhecer/conhecendo os diferentes momentos de apropriação, conversão e 

uso dos conteúdos midiáticos nos espaços e tempos pautados pela audiência da 

televisão. É possível identificar a valorização pela sociedade local o papel do ativista 

midiático como agente transformativo das experiências locais e suas contextualizações 

com as experiências globais. É por essas inquietações, como pesquisador do campo da 

comunicação, que proponho algumas questões para uma discussão metodológica de 

investigação da audiência da televisão em pequenas cidades interioranas do Nordeste e 

especialmente da Paraíba.    

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



70 
 

A folkcomunicação como alavanca para o fortalecimento do poder em 

comunidades populares  
Marcelo Pires de Oliveira e Armindo Boll 

 
 

A folkcomunicação (BELTRÃO, 1980) é uma teoria que nos permite observar 

os processos comunicacionais que ocorrem nas manifestações de cultura popular e 

também no interior das comunidades “folk”, isto é, comunidades que vivem, no seu dia-

a-dia, as manifestações de cultura popular. Seu modo de vida, suas ações e seus valores 

estão interligados com a própria manifestação de cultura popular. Um exemplo desse 

tipo de comunidade é o das Figureiras de Taubaté, da qual trataremos, neste artigo.  

Escolhemos chamá-las por “Figureiras de Taubaté” por haver uma maioria de mulheres 

no grupo. Apesar de haver um grupo de homens que participam ativamente das 

atividades desenvolvidas pela comunidade, eles são minoria e, por uma opção 

ideológica, decidimos dar preferência pela forma feminina de tratamento. Embora a 

norma padrão da língua portuguesa obrigue a forma masculina de tratamento, pela 

presença dos homens, achamos que a maioria feminina determina uma outra forma de 

tratamento, que vem, ao longo dos anos, sendo utilizada por aqueles que conhecem e 

consomem os produtos oferecidos por esse grupo. 

As Figureiras de Taubaté, portanto, são artistas populares que moldam o barro 

em pequenas figuras que, em um passado recente, compunham o presépio natalino; 

hoje, no entanto, muitas peças são decorativas, e são vendidas em conjunto ou 

separadamente. 

A adoração do presépio é uma tradição da fé católica. Surgiu com a criação do 

Presépio. O primeiro registro dessa reconstituição do Nascimento do Menino Jesus 

talvez tenha ocorrido no ano de 1223, quando São Francisco de Assis, na cidade de 

Greccio, na Itália, montou o seu presépio. Essa manifestação religiosa já era conhecida 

desde aproximadamente o Século IV. O nome Presépio é de origem Hebraica 

(praesepium) e significa: manjedoura dos animais ou estábulo. 

No Brasil, segundo Eduardo Etzel (1985), a adoração do presépio surgiu em um 

primeiro momento como a adoração da sagrada família (São José, Nossa Senhora e o 

menino Jesus), pelo fato de ser muito difícil a importação das figuras de presépio 

confeccionadas na Europa. 



71 
 

No vale do Paraíba, região de forte tradição ceramista, alguns artesãos 

começaram a produzir algumas peças do presépio e, na cidade de Taubaté, um grupo 

desenvolveu-se na região da Rua Imaculada. Esse grupo posteriormente foi batizado de 

“Figureiras de Taubaté”. 

Sabe-se, atualmente, que a produção de cerâmica na região do vale do Paraíba é 

bastante antiga. Podemos falar que ela percorre três fases distintas: a primeira é anterior 

à chegada do europeu; a segunda engloba os primeiros contatos entre brancos e índios; 

e, a terceira é marcada pela presença de material industrializado. No entanto, segundo 

Cláudia Moreira Queiroz (2006), essas fases ainda não são suficientes para determinar 

uma cronologia da evolução da cerâmica na região.  
 

Nas últimas décadas, uma série de estudos sobre a cerâmica colonial, dita 
histórica, foram realizados, tendo sempre como referência para análise, 
teorias baseadas em abordagens descritivas, ocasião em que eram criadas 
tipologias para se enquadrarem os artefatos, visando sempre sua origem, 
difusão e cronologia, o que acabou resultando em tradições e fases. Apesar da 
importância desses trabalhos, outras abordagens começaram a ser 
desenvolvidas, norteadas pelas mais diversas orientações metodológicas e 
teóricas, buscando compreender o modo de vida das sociedades ceramistas e 
propondo questionamentos a respeito de sistemas socioculturais para além 
dessas cronologias. No Brasil, temos como exemplos trabalhos de alguns 
pesquisadores em sítios arqueológicos pré-coloniais como La Salvia e 
Brochado (1989), Wust (1990), Robrahn-González (1996) e outros. 
(ZANETTINI, 2006) (QUEIROZ, 2006 p. 145). 

 

A cerâmica é parte material da cultura regional e um dos fatores que nos 

auxiliam a entender a existência dos diferentes grupos de artistas populares que utilizam 

o barro como matéria-prima para exercer suas atividades.  

Para melhor compreendê-la faremos uma distinção das diversas maneiras da produção 

ceramista: 

1) Cerâmica Utilitária – aquela que tem uma função de uso, como panelas, vasos, 

jarras, pratos e demais utensílios; 

2) Cerâmica Devocional – aquela que se inspira numa motivação religiosa, 

representando seus deuses, santos e imagens sacras. No vale do Paraíba paulista, 

destacamos as “paulistinhas”, figuras religiosas em barro colocadas em 

pequenos oratórios, que representavam a devoção ao seu santo “querido”. Hoje, 

várias delas podem ser localizadas no Museu Antropológico Municipal de 

Jacareí; 



72 
 

3) Cerâmica Diversional – aquela que é utilizada pelas crianças para suas 

brincadeiras e brinquedos, por exemplo, as bonecas de porcelana, flautas feitas 

por populações indígenas; 

4) Cerâmica Decorativa – valorização cultural das peças de cerâmica, que passam a 

ter afunção de enfeitar. São representações do cotidiano, da cultura local ou 

regional e nacional. Produzidas por artistas populares,  têm conquistado um 

público cada vez, maior nos últimos anos. 

Nas peças artesanais dos figureiros e figureiras de Taubaté encontramos maior 

ênfase nas cerâmicas devocionais e decorativas. A cerâmica decorativa, relativamente 

nova no vale do Paraíba paulista, desenvolveu-se a partir das peças devocionais de 

santos de argila que “enfeitavam” os altares domésticos dos moradores da região. 

Segundo Machado (1983), essa tradição remonta ao período dos primeiros 

assentamentos brancos e católicos, no século XVII. Intensificou-se com o ciclo do ouro 

e, principalmente, com o achado da imagem de Nossa Senhora da Imaculada Conceição 

no rio Paraíba, em 1717, rebatizada de Nossa Senhora Aparecida. 

Segundo Eduardo Etzel (1985), somente depois do achado da imagem de Nossa 

Senhora que o comércio de peças de barro ganhou força: inicialmente, pequenas 

reproduções da imagem encontrada; depois, uma infinidade de imagens de santos; e, por 

final, a adoração da Sagrada Família (o menino Jesus, Nossa Senhora e São José). O 

movimento intenso de romeiros e mercadores de lembranças à Aparecida gerou uma 

categoria de artesãos, “os santeiros”, que vieram trabalhar na região. Como seu trabalho 

dependia, tanto do público comprador, quanto da matéria-prima (o barro), eles se 

instalaram próximos aos ceramistas tradicionais, compondo um grupo espalhado pela 

região, desde a divisa do estado de São Paulo com o estado do Rio de Janeiro, na cidade 

de Queluz, até o início geográfico do vale do Paraíba paulista, em Jacareí. 

 
No Vale do Paraíba e Litoral Norte de São Paulo, sucederam-se gerações de 
santeiros - assim  conhecidos, como o "Chico Santeiro" de Aparecida - ou 
figureiros, pois sua arte se desdobra na criação de outras figuras ou conjuntos 
delas (presépios, procissões, bandas e desfiles), exatamente como no 
Nordeste, embora mais pobres. O mercado de Taubaté é o centro de 
comercialização desses produtos.  Em 1961, faleceu em São José dos 
Campos, aos 90 anos, Maria Fróes, talvez a última das grandes figureiras do 
Vale do Paraíba. Ela modelou em barro e pintou em cores vivas o "galinho do 
céu", uma das nossas aves, também conhecida como "pavãozinho", que se 
tornou um dos protótipos da simbologia folclórica brasileira (DAMANTE, 
1980, p. 41). 

 



73 
 

O grupo de “Figureiras de Taubaté”, além de produzir as peças do presépio, com 

o tempo construiu uma identidade própria, incluindo em suas representações alguns 

valores rurais e folclóricos, como o moçambique, a folia de reis, as brincadeiras infantis. 

Outras peças representam a Emília, Dona Benta, Tia Nastácia, Jeca Tatu e outras 

personagens do universo de Monteiro Lobato. Destaca-se o pavão azul, que se tornou o 

símbolo do artesanato paulista, em 1979. Esses fatores fazem delas, naturalmente, um 

grupo “folk”, o qual, como qualquer outro grupo humano, possui um processo 

comunicacional que podemos estudar. Esse estudo é facilitado com o apoio da teoria da 

folkcomunicação. 

Um dos objetivos deste artigo é unir a folkcomunicação, uma teoria que auxilia 

na compreensão dos processos comunicacionais de grupos populares, com a pesquisa 

participante no processo de empoderamento das comunidades. 

Além de demonstrar o quanto uma abordagem calcada na percepção de que a 

folkcomunicação é uma teoria adequada para a relação de pesquisa com comunidades 

populares, e objetivo, também, apontar que essa percepção permite melhor aproximação 

com o grupo estudado e seus processos comunicacionais. 

Compreendemos que a abordagem teórica e metodológica da pesquisa 

participante associada à folkcomunicação é importante ferramenta de empoderamento 

do grupo pesquisado. 

Beltrão, ao enunciar a sua teoria, designou “líder de opinião” o elemento do 

grupo que por suas relações com o grupo transformam e modificam as ações coletivas. 

Segundo o autor, o líder de opinião, é um membro da comunidade que concentra as 

informações, interpretando-as e repassando-as  segundo a lógica do grupo e da maneira 

mais apropriada à sua comunidade. Muitas vezes não é uma figura de poder formal, 

indicado por um poder externo ao grupo, mas nasce na comunidade e é por ela aceito, 

seja pela sua antiguidade, seja pelos seus conhecimentos específicos, tais como as 

parteiras, os mestres artesãos e outros. 

Ao realizarmos uma pesquisa com comunidades “folk”, e referenciados pela 

teoria da folkcomunicação, precisamos reconhecer e apontar os líderes de opinião nela 

existentes. 

Para melhor exemplificar o que pretendemos expor, faz-se necessário relatar a 

metodologia qualitativa da História Oral. Ao valorizar a narrativa, a experiência e os 

sentimentos das Figureiras expressos na sua arte, estabelece-se maior aproximação entre 



74 
 

pesquisadores e o grupo pesquisado. Há a análise qualitativa na interpretação do seu 

universo. 

Essa metodologia, seguindo o rigor científico, baseia-se em depoimentos 

gravados em áudio, posteriormente transcritos na íntegra, para análise criteriosa. Depois 

do exame das informações contidas nos depoimentos, sua organização temática 

transforma-se em um novo suporte documental e bibliográfico que poderá ser 

novamente utilizado por outros pesquisadores em novas pesquisas sobre o grupo.  

Há necessidade, pois, de buscar uma narrativa consistente, que sirva como fio condutor 

de um problema de pesquisa, no nosso caso, a trajetória da tradição popular na figura de 

barro e a localização geográfica dos artistas que, no início, na sua maioria, moraram 

numa mesma rua.  

O pesquisador precisa respeitar e interagir com o depoente. Com a Metodologia 

da História Oral, o depoente é o autor e o proprietário, se assim pode ser dito, da 

informação concedida, e só ele pode decidir o destino daquela informação, e não o 

pesquisador, que foi o "fiel depositário" do depoimento concedido. 

Há também que se considerar que, nos depoimentos captados por meio dessa 

metodologia, há a presença do passado enfocado pelo presente, uma vez que é no 

presente que o depoente fornece sua percepção sobre o passado. Dessa maneira, a 

abordagem reposiciona os depoentes no contexto social, valorizando sua memória e seu 

saber71.  

No caso das Figureiras, constatamos que, apesar de haver um bom número de 

alfabetizados no grupo, há, ainda, um número significativo de semi-analfabetos, capazes 

de realizar seu trabalho e vender sua produção, mas que não contam com a escrita como 

suporte para o registro de sua história. Para esse grupo, que é o mais velho, a memória e 

a oralidade ainda são os suportes das recordações. Por isso, uma pesquisa qualitativa 

com o método biográfico é tão importante, quando se pretende registrar os processos 

comunicacionais e a memória do grupo. Dessa forma, podemos entender que, apesar de 

viverem em uma sociedade da informação e letrada, as Figureiras ainda fazem parte de 

um grupo que vive, em parte, sob a égide das sociedades da memória72. 

A metodologia da pesquisa participante prioriza que os pesquisadores criem 

laços de confiança com os colaboradores; para isso, devemos nos inserir na 

                                                
71  BOM MEIHY, J. C. S. Manual de História Oral. 2. ed. São Paulo, Loyola, 1996 p.3 
72 VON SIMSON, O. R. M. Memória, Cultura e Poder na Sociedade do Esquecimento. O exemplo do Centro 
de memória da Unicamp. In. Arquivos, fontes e novas tecnologias: questões para a história da educação. Bragança 
Paulista, SP: Universidade São Francisco, 2000, p. 65. 



75 
 

comunidade. Essa inserção é similar à da pesquisa etnográfica e necessita de um período 

de ambientação na comunidade e junto aos depoentes. A obtenção da confiança ocorre 

ao longo do tempo, com a construção de laços profissionais e afetivos, o que causa um 

certo receio nos pesquisadores mais ortodoxos, que preferem a objetividade que 

conduziria à neutralidade, pois aquela aproxima a fonte do pesquisador numa relação de 

transparência e confiança que pressupõe maior intimidade, sendo realizada ao longo de 

vários e repetidos contatos,. Segundo o método biográfico determina, nosso conceito de 

pesquisa considera as figureiras como sujeitos, e não como objetos. 

 
[...] que se estabeleça um clima de confiança sem o qual o trabalho é 
impossível, a grande quantidade de colóquios para se conseguir uma narração 
integral, vemos que esta técnica de estudo é das que consomem tempo e das 
que mais vagar e paciência requerem; o trabalho não pode ser feito de 
maneira intensiva - longas entrevistas para esgotar rapidamente o assunto – 
porque os detalhes se perdem e o cansaço do pesquisador e do informante 
deforma o relato. (QUEIROZ, 1995 p. 158)  

  

Na pesquisa com as Figureiras, a confiança e a intimidade precisaram ser 

construídas com um grupo grande de indivíduos, pois a comunidade, apesar de estar, em 

sua maioria, reunida em uma associação, localizada numa mesma região geográfica, 

possui singularidades internas que precisam ser respeitadas, pois são notáveis e 

preciosas para a pesquisa. 

A forma encontrada para estabelecer essa parceria foi a realização de visitas 

constantes, periódicas e planejadas, isto é, a cada contato, em intervalos regulares, uma 

nova proposta de trabalho conjunto era apresentada e posta em prática. Sua duração era 

previamente comunicada ao grupo, e os sucessivos retornos eram programados de 

comum acordo e cumpridos. Desse esforço pela constância, foi crescendo, no grupo 

pesquisado, o respeito para com o trabalho, o que resultou em igual compromisso por 

parte dos colaboradores. 

Os primeiros contatos ocorreram com as mais “conhecidas” Figureiras, as irmãs 

Santos, três irmãs que produzem figuras de barro desde a década de 1940. Uma delas, 

Edith, faleceu em 1997, e as outras duas, Cândida e Luiza, continuam a produzir sua 

arte. Elas acolheram-nos e informaram-nos das várias lideranças, que nos possibilitaram 

a “Entrevista Zero”. Essa “Entrevista Zero” é uma conversa preliminar com pessoas que 

representem diferentes visões e olhares sobre a realidade a ser pesquisada. Essa 

entrevista forneceu subsídios para a pesquisa com informações sobre as relações 

internas da comunidade (redes de relacionamento e poder) e também referendou os 



76 
 

pesquisadores dentro do grupo, para que fossem estabelecidos, entre eles e a 

comunidade estudada, levando em conta critérios e objetivos da pesquisa, os nomes dos 

representantes das diversas visões do grupo. Assim, foi possível dar vazão ao maior 

número de versões sobre o universo da pesquisa. Somente após essa “Entrevista Zero” 

foi possível conhecer as relações sociais do grupo e as suas divisões internas. Foi nessa 

entrevista que as diferentes lideranças se manifestaram e que o princípio da construção 

da relação de pesquisa pôde ser efetuado. 

Após a “Entrevista Zero” o contato com o grupo foi realizado de maneira 

periódica e constante, com a proposição de um trabalho em parceria que resultou, tanto 

em uma colaboração para com a pesquisa, como no retorno de produtos midiáticos 

necessários ao grupo. Essa necessidade não partiu dos pesquisadores, mas da própria 

comunidade, que, sabendo que o grupo de pesquisa era formado por comunicadores, 

percebeu a oportunidade de ter atendidas as suas necessidades comunicacionais. O 

primeiro produto comunicacional foi produzido em 2001, com um pedido para a 

elaboração de um fôlder explicativo, bilíngüe, da atividade das artistas. Esse foi 

elaborado em parceria com outros professores do Departamento de Comunicação Social 

da Universidade de Taubaté. Foi impresso pela Universidade e entregue para a 

comunidade no início de 2002. O fôlder, como pudemos perceber, era uma necessidade 

do grupo para divulgação de seu trabalho, diante da percepção de uma clientela de 

visitantes estrangeiros que vêm a Taubaté, e, também, passou a constituir um material 

de apoio, na participação das figureiras em feiras e exposições realizadas em várias 

cidades do País. 

Em 2003 foi proposta a realização de um catálogo fotográfico das artistas e, para 

isso, foram executadas sessões de fotografias das artesãs e de suas peças. Nessa etapa, o 

envolvimento de outros professores e profissionais da fotografia foi necessário, e a 

relação de pesquisa construída foi de extrema importância, pois constitui o maior 

facilitador das sessões de foto e da cessão das peças para serem fotografadas em estúdio 

profissional, para se obter melhor qualidade. O empréstimo das peças foi, segundo 

relatos do grupo, um fato inédito, que demonstra a confiança construída e o 

entendimento da seriedade da pesquisa, por parte dos pesquisados.  



77 
 

A montagem da exposição fotográfica foi realizada no espaço de venda e 

exposição de sua produção, “A Casa do Figureiro73”, e lá permaneceu por algum tempo. 

Cabe ressaltar que a montagem da exposição foi realizada pelos pesquisadores da 

Universidade de Taubaté, obedecendo a uma concepção didática e estética externa ao 

grupo. Em seguida, a exposição foi apresentada em outros locais e, depois de alguns 

meses, retornou para a “Casa do Figureiro”, com a intenção de lá se tornar uma 

exposição permanente. Foi nesse retorno das fotografias que primeiramente sentimos o 

empoderamento do grupo com relação ao material produzido sobre eles. A diretoria da 

associação recebeu as fotografias e, em conjunto com todos os associados, organizou a 

exposição. Sua organização atendeu à lógica do grupo, que dispôs as fotografias de cada 

artesão ao lado de sua produção de peças, de tal forma que cada comprador pudesse 

associar a peça ao artista. Essa manifestação de controle do material foi um claro indício 

de que o envolvimento de pesquisa havia motivado o grupo a agir sem esperar a 

intervenção das instituições, neste primeiro momento, a Universidade. 

Ao longo dos sucessivos encontros para a realização da pesquisa, a comunidade 

de artistas passou a dialogar mais com os pesquisadores e a questionar os caminhos da 

pesquisa. Na metodologia utilizada, as transcrições das entrevistas eram primeiramente 

mostradas aos depoentes, que podiam revisar suas falas para, em seguida, autorizar sua 

divulgação. Essas reuniões de trabalho foram questionadas, pois os sujeitos da pesquisa 

queriam conhecer a real intenção de se divulgar o resultado das entrevistas. 

Argumentaram que nenhum pesquisador se incomodara em retornar para justificar suas 

ações, tampouco mostraram o resultado de suas pesquisas. Convém, aqui, ressaltar que 

o grupo das figureiras já foi objeto de várias pesquisas e que nunca soube nem pôde 

interferir nos resultados das informações que prestaram. Dessa maneira, os 

pesquisadores precisaram explicar, tanto a sua opção metodológica, quanto os 

procedimentos que a metodologia requeria. Esse maior envolvimento começou a 

desempenhar importante papel motivador das ações da comunidade.  

Nos encontros subseqüentes, os questionamentos sobre o andamento da pesquisa 

foram maiores, a leitura das transcrições era mais atenta e o grupo de artistas sugeria 

novos depoentes que poderiam esclarecer certos pontos, ampliando as fontes de 

informação e também entendendo que os pesquisadores, como era propósito da 

                                                
73 “A Casa do Figureiro” é um espaço coletivo cedido pelo poder público. Atualmente, reúne 45 artistas que, 
em regime associativo, compram matéria-prima, utilizam um ateliê coletivo e dispõem de um ponto de venda para 
suas peças. 



78 
 

pesquisa, deveriam entrevistar, inclusive, artistas que não faziam parte da associação de 

figureiros. 

Essas ações e diálogos entre pesquisados e pesquisadores foi de muita 

importância, pois a colaboração entre as partes ganhou em qualidade e possibilitou 

aprofundamento nas questões de pesquisa e transformou os depoentes em 

colaboradores, pois, além de responderem às perguntas elaboradas para as entrevistas, 

opinavam nos questionários e nos nomes dos entrevistados. Com essa experiência já 

teríamos um “ganho” e, quem sabe, uma novidade metodológica para ser relatada, uma 

vez que nos foi possível transformar os sujeitos da pesquisa em colaboradores. Essa 

metamorfose por si só já nos deixaria satisfeitos e nos motivaria a construir reflexões 

sobre o processo e também nos possibilitaria grande contribuição para o nosso método 

de trabalho. No entanto, naquele momento a pesquisa não havia sido encerrada. As 

trocas entre as partes envolvidas prosseguiram, e o fenômeno do empoderamento ainda 

caminhava para um outro patamar. Não bastou ao grupo sentir-se partícipe da pesquisa e 

nem satisfez aos depoentes poder interferir nas transcrições e nos produtos midiáticos 

que eram elaborados. De maneira organizada e consciente, a comunidade passou a 

questionar todo e qualquer pesquisador que se aproximasse com o intuito de realizar 

qualquer tipo de pesquisa. A comunidade questionava como seria concedida a sua 

colaboração, não mais de maneira ingênua, e nem desavisada dos processos 

metodológicos de uma pesquisa científica. 

É necessário dizer que parte da pesquisa resultou na Tese de Doutoramento 

defendida no programa de Multimeios da UNICAMP intitulado “O galinho do céu: Os 

saberes das Figureiras de Taubaté”74, e que o processo de sua elaboração seguiu a 

mesma metodologia do projeto de pesquisa. A cumplicidade que já havia sido criada foi 

mantida e intensificada, no processo de realização da Tese. Apesar de ocorrer em 

paralelo com a pesquisa, a Tese focou outros pontos, e novas entrevistas foram 

necessárias para complementar as informações, e, da mesma maneira, foram agendadas 

as entrevistas para coleta de depoimentos. Após sua transcrição, as entrevistas foram 

apresentados aos colaboradores, para que verificassem seu conteúdo. Para a Tese foi 

escolhido produzir um vídeo-documentário sobre o processo de aprendizado da 

Figureiras e, para essa produção, os colaboradores também foram ativos, auxiliando na 

                                                
74 Tese defendida por Marcelo Pires de Oliveira em junho de 2007  



79 
 

captação de imagens. Foram entrevistados segundo um roteiro elaborado de forma 

colaborativa e puderam opinar sobre o resultado, aprovando a versão final do vídeo. 

Essa relação de pesquisa motivou o grupo de Figureiras a solicitar da Universidade de 

Taubaté uma audiência com a Pró-Reitora de Extensão e Relações Comunitárias. 

Durante a reunião, elas pediram que a Universidade realizasse, em suas bibliotecas, um 

levantamento de todos os trabalhos que tivessem a comunidade de “Figureiras de 

Taubaté” como objeto ou tema de pesquisa.   

Como resultado dessa ação que partiu do grupo das Figureiras, em abril de 2007, 

em uma cerimônia simples, pela primeira vez em muitos anos o grupo de Figureiras 

tomou conhecimento, e posse, do que a Universidade havia escrito sobre eles. A Pró-

reitora de Extensão e Relações Comunitárias da Universidade de Taubaté convidou-nos 

a fazer uma apresentação da nossa pesquisa. A Figureira Josi (Aparecida Josiane 

Sampaio) disse que a comunidade decidiu buscar esse material motivada pela 

consideração que a nossa pesquisa demonstrou. Informou que,. somente depois de 

muitas conversas dentro do grupo conseguiram definir  como realizariam essa ação.  

Após a conclusão da Tese de doutorado e o término dessa fase da pesquisa, ficou a 

relação de confiança e amizade construída com o grupo e, mais importante, a satisfação 

de ter participado de seu processo de empoderamento, com relação ao conhecimento de 

sua história. 

Atualmente sabemos que cada novo pesquisador passa por um questionamento 

mais criterioso quanto às suas dúvidas de pesquisa e quanto à metodologia que pretende 

utilizar. Assim, as “Figureiras de Taubaté” aprenderam que são sujeitos históricos de 

sua trajetória, que sua tradição e seus conhecimentos são um patrimônio imaterial que 

deve ser respeitado, e que elas não devem ser tratadas como espécimes estranhos de 

estudo, mas como seres sociais que constroem a sua história. 

 

 
Referências bibliográficas 

 
BELTRÃO, L. Folkcomunicação: a comunicação dos marginalizados. São Paulo: 

Cortez, 1980. 

 

____________Folkcomunicação: Teoria e Metodologia. São Bernardo do Campo: 

UMESP,  2004. 



80 
 

 

BOM MEIHY, J. C. S. Manual de História Oral. 2. ed. São Paulo: Loyola, 1996. 

 

DAMANTE, H. Folclore Brasileiro. São Paulo e Rio de Janeiro: FUNARTE, 1980. 

 

ETZEL, E. Arte Sacra Berço da Arte Brasileira. São Paulo: Melhoramentos, 1983 

 

________ Imagens religiosas de São Paulo: Apreciação histórica São Paulo: 

 Melhoramentos/EDUSP, 1971 

. 

MACHADO, P. Aparecida na História e na Literatura. Edição do Autor. Campinas, 

1983. 

 

OLIVEIRA, M. P. O galinho do céu: os saberes das Figureiras de Taubaté. Tese 

(Doutorado)  IA/UNICAMP. Campinas, 2007. 

 

______________ A História Oral na pesquisa com as Figureiras de Taubaté. Revista 

Sarao,  Campinas, v. 3, n. 11, p. 1-12, 2005. 

 

______________ Metodologias e Objetos Folkcomunicacionais. In: Sérgio Luiz Gadini; 

Karina  Janz Woitowicz. (Org.). Noções básicas de Folkcomunicação: uma 

introdução aos principais  termos, conceitos e expressões. 01 ed. Ponta Grossa: 

UEPG, 2007, v. 0, p. 92-95. 

______________; BOLL, Armindo. A pesquisa de campo em folkcomunicação - 

escolhas de  métodos de coleta de dados. In: Cristina Schmidt. (Org.). 

Folkcomunicação na arena global:  avanços teóricos e metodológicos. 1 ed. São 

Paulo: Ductor, 2006, v. 1, p. 116-127. 

 

PORTELLI, A. Forma e significado na História Oral. A pesquisa como experimento em 

 igualdade. Projeto História, nº 14,  São Paulo  fevereiro de 1997. 

 

QUEIROZ, C. M. Chácara Xavier um estudo de caso em arqueologia histórica 

Dissertação  (Mestrado em Arqueologia). USP. São Paulo, 2006. 



81 
 

QUEIROZ, M. I. P. Variações sobre a Técnica de Gravador no Registro da 

Informação  Viva. São Paulo: T. A Queiroz, 1991. 

SIMSON, O R. M. Memória, Cultura e Poder na Sociedade do Esquecimento. O 

exemplo  do Centro de memória da Unicamp. Arquivos, fontes e novas 

tecnologias: questões para a  história da educação. Bragança Paulista/SP: Universidade 

São Francisco, 2000. (Coleção  memória da educação) 

_______ Memória e Identidade Sociocultural. Reflexões sobre Pesquisa, ética e 

 compromisso. Formação de educadores: memórias, patrimônio e meio ambiente. 

 Campinas/SP: Mercado das Letras, 2003. 

_________ História Oral, memórias compartilhadas e empoderamento: um balanço 

de  experiências de pesquisa. Texto apresentado na 14a Conferência Internacional 

de História  Oral (IOHA) em Sidney/ Austrália 12 a 17 de julho de 2006. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



82 
 

Usos da teoria da agenda-setting pelos pesquisadores da 

folkcomunicação: o estudo das lendas urbanas 
Marcelo Sabbatini e Betânia Maciel 

 
Este trabalho apresenta uma proposta de articulação entre a agenda-setting e as 

lendas urbanas e é fruto do Núcleo de Pesquisa em Lendas Urbanas da Rede de Estudos 

e Pesquisa em Folkcomunicação - FOLKCOM. Nossa proposta seminal é apresentar 

como as lendas urbanas podem espelhar a realidade social (curiosidade pela cultura 

local). Por meio da análise de lendas urbanas veiculadas em comunidades locais e 

interpessoalmente na Internet (mensagens de correio eletrônico, correntes eletrônicas, 

mensagens em comunidades virtuais) pretendemos explorar a relação de como estas 

(cultura do imaginário popular) podem ser transformadas em fatos que logo serão 

veiculados nos meios de comunicação de massa, e especificamente, os próprios meios 

da Internet (jornais e revistas eletrônicos, portais). Em outras palavras, como a 

mediação das lendas urbanas se midiatiza. 

Portanto, partimos do fato de que os recentes desenvolvimentos tecnológicos no 

campo da produção e disseminação das informações produziu um significativo 

incremento dos fluxos de comunicação: 

 
Costumes, tradições, gestos e comportamentos de outros povos, próximos ou 
distantes, circulam amplamente na aldeia global. Da mesma forma, padrões 
culturais que pareciam sepultados na memória nacional, regional ou local 
ressuscitam profusamente, facilitando a interação entre gerações diferentes, 
permitindo o resgate de celebrações, ritos ou festas aparentemente 
condenadas ao esquecimento (SCHMIDT, 2006). 

 

Por outro lado, o modo de hierarquizar os acontecimentos ou os temas públicos 

importantes, por parte de um sujeito, assemelha-se à avaliação desses mesmos 

problemas feita pelos mass media; assim também se passaria em relação às lendas 

urbanas. Assim realizamos um paralelo das estórias tentando entender se estas lendas 

refletem a realidade social e/ou são pautadas aleatoriamente. Realidade social como se 

produz nos estudos de agenda-setting.75 

                                                
75 Cabe notar que Maciel (2002) utilizou o quadro de referência teórica da agenda-setting para estudar o 
posicionamento da discussão pública sobre a participação feminina na atividade científica, notando que 
existe um paralelo entre a discussão veiculada pelos meios de comunicação e as questões de preocupação 
da sociedade científica. 



83 
 

Temos, portanto, como questões de pesquisa, o quê as culturas populares 

produzem, na forma de lendas urbanas, em contraposição à cultura globalizada? Qual o 

papel desempenhado pelas lendas urbanas dentro das culturas populares? Como as 

lendas urbanas afetam o desenvolvimento local na medida em que incidem no processo 

comunicacional? Especificamente, como as lendas urbanas se relacionam com o 

conhecimento científico e tecnológico e como obstaculizam/facilitam a comunicação 

científica? 

Analisamos esta perspectiva relacionando diretamente com as novas revisões da 

teoria de agenda-setting, mais em concreto com a denominada segunda dimensão. A 

nova versão da teoria nos diz que os meios constroem a agenda através de dois 

mecanismos: dizendo sobre quais assuntos temos que pensar (primeiro nível) e como 

devemos pensar nesses assuntos (segundo nível). Este “como” é dado por um 

enquadramento ou framing, que seria uma maneira de interpretar um fato, de direcionar 

o receptor a um aspecto ou outro da leitura. Iyengar e Kinder (1987) falam em dois tipos 

de enquadramentos, o temático e o episódico. O primeiro leva em conta os temas 

políticos e os acontecimentos em um contexto geral, apresentando uma cobertura 

orientada desde o background, até as condições gerais. O segundo formato centra-se 

sobre eventos específicos ou casos particulares, ou melhor, trata-se de uma cobertura 

orientada a partir dos acontecimentos particulares. 

Já Semetko e Valkenburg (2000) referem-se a cinco tipos de enquadramento: 

 

1. Conflito: enfatiza o conflito entre indivíduos, grupos ou instituições, como 

forma de atrair a audiência, a que se induziria ao cinismo e à desconfiança a 

partir dos fatos políticos, por exemplo. 

2. Interesse humano: mostra a face humana, o ângulo emocional na apresentação 

dos acontecimentos. Requer um esforço por personalizar as notícias, transformá-

las em narrativas e dramatizá-las. 

3. Conseqüências econômicas: refere-se ao problema abordado, enfatizando, 

especialmente, as conseqüências econômicas que podem exercer em indivíduos, 

grupos, instituições, regiões ou países. 

4. Moralidade: refere-se às prescrições sociais, éticas e até mesmo religiosas 

através dos quais um episódio é relatado. 

5. Atribuição de responsabilidade: causas dos problemas sociais e sua solução. 

Está especialmente relacionado com os formatos dos episódios. 



84 
 

 

A teoria de framing se encaixa dentro de uma corrente caracterizada pelo 

construtivismo social, enquadrando imagens da realidade de um modo previsível e 

segundo um padrão. Assim, os meios proporcionam ativamente os marcos de referência 

que a audiência utiliza para interpretar e discutir sobre os assuntos públicos 

(SCHEUFELE, 1999). Ele nos leva à consideração dos efeitos que produz um 

determinado tipo de tratamento. O reflexo do enquadramento midiático se conhece 

como efeito framing, ou melhor, a mudança que se produz nas opiniões e atitudes, 

devida a sutis alterações na definição de um problema. Portanto, formatos alternativos 

na apresentação da informação sobre um tema conservam variações na interpretação e 

nas opiniões sobre esse assunto.  

Atualmente, vemos surgir uma outra “economia lendária” representada pela 

Internet, e caracterizada por uma velocidade nunca antes vista na disseminação da 

informação e que têm como receptor a praticamente todos, em comparação com as 

lendas tradicionais voltadas à educação moral das crianças. Outra mudança 

paradigmática, de seres imaginários a problemas diretos, terrores do mundo pós-

moderno, como tráfico de órgãos, contaminação de doenças incuráveis, terrorismo 

urbano. 

 
Primordialmente, as lendas atuais nos falam de pessoas que nos circundam. E 
quem são essas pessoas? Nenhuma forma definitiva aparece. Pode ser um 
homem bem vestido com seu terno, travestido de vendedor de perfume, que 
faz com que as pessoas que o encontra cheirem éter para tornarem-se suas 
vítimas. Pode também ser um amigo que desfruta de sua companhia à noite, 
em uma boate, e lhe dopa a fim de, juntamente com mais 22 outros homens 
quaisquer, manter relações sexuais não autorizadas. Nas lendas atuais, 
portanto, tem-se o fim do ser fantástico e o que emerge em seu lugar é a 
pessoa comum, indiscernível, alguém qualquer na multidão ou no nosso 
relacionamento pessoal diário. 
 
O que parece ser claro é que elas apóiam-se sobre o discurso da obtenção de 
segurança. Sempre nos relatando sobre crimes fantásticos, cometidos por 
pessoas comuns indicam-nos como agir para evitá-los. Em quais ruas 
devemos ou não andar? De que modo devemos nos vestir para não ser 
vítimas de estupro? Qual prato, na pilha de pratos do self-service, devemos 
escolher? A quem devemos ou não ajudar? Essas são parte das perguntas que 
acabamos por nos fazer quando recebemos e-mails que nos impelem a pensar 
sobre nossas ações cotidianas. Uma nova organização educativa do 
comportamento não mais restrita ao interior da escola e da família, que prima 
por uma educação do temor da cidade e de seus habitantes (MARANHÃO, 
2006). 

 



85 
 

Segundo esta autora, as lendas urbanas da atualidade refletem o signo da 

insegurança, situando-se em locais públicos e cotidianos e fazendo referência a objetos 

de consumo e, muitas vezes, alimentos. Possuem um caráter prescritivo, orientam a ação 

para se prevenir e solucionar os problemas76. As lendas urbanas atuais, portanto, 

promovem certas questões e temas, e assim nosso Núcleo de Pesquisa propõe a seguinte 

questão: 

 

As lendas urbanas espelham a realidade social? 

Nos tempos de outrora as lendas eram disseminadas através do discurso 

narrativo nas ocasiões das reuniões de grupos de trabalhadores dos engenhos da cana-

de-açúcar. Segundo definição de Cascudo (1979) a lenda é um episódio heróico ou 

sentimental com o elemento maravilhoso ou sobre-humano, transmitido e conservado na 

tradição oral popular, localizável no espaço e no tempo. O mesmo autor afirma que o 

mito pode ser um sistema de lendas, gravitando ao redor de um tema central, com área 

geográfica mais ampla e sem exigências de fixação no tempo e no espaço. 

A nossa herança cultural dispõe de um vasto repertório de lendas, sempre 

representadas por “fantasmas”, “seres sobrenaturais”, “monstros”. Nas interpretações 

das lendas o narrador sempre transmite um realismo sentimental, e na maioria das vezes 

tem diferentes configurações dependendo da região, mas quase todas convergem mais 

ou menos para o mesmo fim. 

Na afirmação de Barreto (1994), o discurso folclórico, em toda sua 

complexidade, não abrange apenas a palavra, mas também meios comportamentais e 

expressões não-verbais e até mitos e ritos que, vindos de um passado longínquo, 

assumem significados de novos e atuais, graças à dinâmica da Folkcomunicação. 

Na década de 40, zona da Mata de Pernambuco, surgiu uma lenda que envolvia 

o sobrenatural, trata-se da comadre florzinha ou fulôzinha, uma cabocla de cabelos 

longos, malvada e zombeteira, que vivia na mata desorientando os caçadores com seus 

assobios e assim protegendo a caça. Ela gosta de fumo e mel, mas detesta pimenta no 

seu mingau, entre as suas distrações estavam a de surrar cachorros e trançar a crina dos 

cavalos. Se analisarmos essa lenda hoje utilizando o método de enquadramento 

                                                
76 Embora também se possa dizer que esta ação nunca é muito clara ou mesmo possível de ser alcançada, 
sendo uma característica das lendas urbanas e até mesmo um signo identificador de uma informação falsa. 



86 
 

proposto pela teoria de agenda-setting, identificamos um relato baseado no interesse 

humano, ou seja, o conteúdo temático enfatizado pelo agente produtor da lenda enfocou 

o problema desde um ângulo emocional, dramatizando e personalizando para captar o 

interesse do público sobre a questão da preservação ambiental. Nesse contexto, o nosso 

questionamento seria se as informações estariam refletindo a questão ambiental no 

cenário da realidade social ou se teria sido selecionada e disposta a partir dos princípios 

de agenda-setting. 

Para Benjamin (2000), os mitos ocorrentes em sociedades rurais têm sobrevivido 

à urbanização e outros mitos estão sendo criados pelas populações urbanas, nos mesmos 

padrões dos mitos tradicionais. Assim, nos reportamos à década de 70, para relatar uma 

lenda urbana com mais uma aparição feminina, trata-se da “mulher do algodão”. Uma 

mulher que faleceu vitima de atropelamento, e o seu filho também teria morrido no 

banheiro da escola, e o motivo seria ter estado trancado de castigo. Os locais escolhidos 

pela “loura fantasma” de cabelos longos eram os banheiros das escolas, e segundo 

vítimas da aparição se alguém resolve tirar o algodão da boca, ouvido e nariz 

imediatamente escorria sangue dos órgãos tapados. 

Mais uma vez questionando a possibilidade do uso dos princípios de agenda-

setting, podemos identificar um enquadramento baseado no interesse humano, o 

problema do castigo escolar foi enfatizado desde um ângulo emocional, dramatizando e 

personalizando, com o objetivo de conseguir captar o interesse do público. 

Na atualidade, as lendas surgem com a mesma combinação de fatos históricos 

com fatos irreais, mas a maneira como se propagam nos chegam pelas narrativas 

anônimas, e na maioria das vezes circula pelo meio eletrônico. Quem já não se deparou 

com diversas lendas contemporâneas como a do uso de telefones celulares junto às 

bombas de combustível pode provocar explosões; anúncios de falsos vírus informáticos; 

latinhas de refrigerantes trazem o vírus da leptospirose; entre outros? Na análise de 

Dauphin (2001), a abundância de rumores circulando na Internet, que simboliza o 

instrumento do homem moderno, ressalta ao mesmo tempo o caráter arcaico do 

pensamento, mas também o da utilização das tecnologias nas sociedades pós-modernas. 

Assim, podemos entender que existe uma influência das comunicações 

interpessoais (boatos, transmissão de informações “boca a boca”), que envolvem a 

realidade local e podem interferir no comportamento das pessoas. E para aprofundamos 

essa investigação, seria relevante iniciarmos um estudo de recepção através da pesquisa 



87 
 

etnográfica, para entender se o discurso dessas lendas vem sendo estruturado com as 

metodologias utilizadas nos estudos de agenda-setting. 

Finalmente, ao referencial teórico da agenda-setting acrescentamos o quadro de 

referência da Folkcomunicação, na medida em que “esse consenso hegemônico entre as 

culturas, e no contexto social, fascina o imaginário do povo, que constrói suas lendas, 

adaptando-as ao sistema capitalista” (LÓSSIO, s.d.). 

 
 

Lendas urbanas contemporâneas 
 

Isto realmente aconteceu com um amigo do meu amigo do trabalho, ou o filho 

do vizinho de minha avó viu, ou o filho de um colega de trabalho foi vítima. Quem 

nunca se deparou com uma dessas afirmativas? Você certamente esteve diante de uma 

lenda urbana. Para Câmara Cascudo (1979), lenda significa um “episódio heróico ou 

sentimental com o elemento maravilhoso ou sobre-humano, transmitido e conservado na 

tradição oral popular, localizável no espaço e no tempo”. 

As lendas urbanas são relatos fantasiosos, transmitidos de pessoa a pessoa 

através da oralidade ou da escrita, para Jean Bruno Renard, as lendas urbanas. 

 
são boatos narrativos, pequenas histórias que se estenderam ao longo do 
tempo. São chamadas de urbanas não porque se desenrolam necessariamente 
no meio urbano, mas porque tratam das problemáticas da modernidade, das 
nossas sociedades industriais e técnicas, com baixas crenças religiosas, onde 
a cidade é emblemática (...) são narrativas anônimas que apresentam 
múltiplas variantes, de formas breves, de conteúdos surpreendentes, contadas 
como verdadeiras e recentes num meio social do qual exprimem medos e 
aspirações” (RENARD, 1999). 

 
Podemos pensar as lendas urbanas como um boato que ‘amadureceu’, ou seja, os 

boatos são transmitidos oralmente e as lendas urbanas são divulgadas através da escrita. 

No final do século XX, com a rede mundial de computadores, as lendas urbanas 

ganharam um grande aliado para sua divulgação. A necessidade do uso do correio 

eletrônico – e-mail contribuiu para a multiplicação das lendas urbanas na rede mundial 

de computadores – Internet. Para Erick Câmara e Silva (2002) “era inevitável que a 

Internet, com a globalização, o imediatismo e o barateamento na troca de informações 

entre as pessoas, permitisse que culturas diversas pudessem se comunicar sem as 

tradicionais barreiras que existiam”. Para o mesmo autor as lendas urbanas propagadas 

na Internet “vieram a ser conhecidas como ‘netlore’ – folclore na net”.  



88 
 

A rapidez com que as lendas urbanas se disseminam na rede se dá por conta da 

facilidade e rapidez que o usuário do computador tem em retransmitir mensagens. 

Florian Dauphin, comenta como se efetiva a propagação: 

 
Se considerarmos que a média de listas de endereços contém cerca de dez e-
mails, a difusão pode ser massiva. Por exemplo, um indivíduo envia um 
rumor a dez pessoas. Essas dez pessoas remetem cada uma o rumor à sua 
lista de endereços; se todo mundo a transmite, cem pessoas recebem a 
mensagem. Em duas gerações de mensagens temos já cem indivíduos, ao 
cabo de seis gerações de mensagens, um milhão de pessoas receberam o 
rumor (DAUPHIN, 2001). 

 
 
Observamos a existência de lendas urbanas, circulando na Internet, com 

diferentes temáticas, tais como: 

 

 Junte uma certa quantidade de lacres de lata de bebidas e ganhe um 

brinde; 

 Criança se divertindo em um brinquedo quando vem uma cobra e a pica; 

 Junte centenas de selos dos maços de cigarros e beneficie um paralítico 

que receberá uma cadeira de rodas; 

 Uma pessoa foi contaminada pelo vírus HIV ao sentar ou pisar em uma 

agulha; 

 Televisores que implodem puxando as pessoas para dentro; 

 Cobra que pica criança em supermercado; 

 Divisão do Brasil, transformação da Amazônia em reserva internacional. 

 

Observa-se que quanto mais o objeto da lenda urbana for popular, mais 

facilmente será propagada porque aproxima o fato do imaginário popular. O imaginário 

coletivo corrobora para a propagação das lendas urbanas. Quem de nós pode afirmar 

que nunca teve contato ou até disseminar as lendas urbanas através de seu correio 

eletrônico? Sabemos que as lendas urbanas foram se atualizando, através dos tempos e 

adquiriram novas roupagens:  

 
A abundância de rumores circulando na Internet, que simboliza o instrumento 
do homem moderno, ressalta ao mesmo tempo o caráter arcaico do 
pensamento mas também o da utilização das tecnologias nas sociedades pós-
modernas (DAUPHIN, 2001). 



89 
 

As lendas urbanas não estão sozinhas, pois circulam pela rede mundial de 

computadores, outros tipos de mensagens. Segundo classificação de Dauphin (2001) são 

divididas em (a) cadeias eletrônicas; (b) rumores de alerta aos vírus informáticos e (c) 

rumores clássicos ou lendas urbanas.  

Na classe cadeias eletrônicas observamos as cadeias de solidariedade ou ajuda 

mútua, as cadeias induzindo uma moral ou filosofia de vida, as correntes de ganhos, as 

correntes de sorte ou azar e as cadeias de pedidos. Onde encontramos as mensagens 

com pedidos de colaboração para tratamento de doenças, mantras do Dalai Lama, 

correntes que se mantidas/propagadas trazem boa sorte e caso sejam interrompidas 

ocasionam malefícios, correntes de causas humanitárias (defesa da floresta amazônica, 

defesa das mulheres afegãs, etc.). 

Os rumores de alerta aos vírus informáticos consiste em mensagens alertando 

sobre a possível “infecção” do computador por vírus, ou seja, o usuário recebe uma 

mensagem e ao abri-la “contamina” o seu disco rígido prejudicando assim o seu 

computador. O importante a ressaltar é que realmente existem alertas genuínos sobre 

vírus verdadeiros, coexistindo com alertas falsos, que levam o usuário a tomar ações 

potencialmente prejudiciais a seu sistema informático. 

Após o atentado de 11 de setembro nos Estados Unidos da América, circulou 

pela rede uma mensagem que solicitava o envio de uma petição ao Presidente e Vice-

presidente do EUA exigindo a adoção de sanções não violentas contra o povo afegão. 

Essa “assinatura” eletrônica deveria ser enviada também para um determinada endereço 

eletrônico, segundo explicação de Dauphin (2001) “os endereços eletrônicos 

referenciados como fontes oficiais deste rumor não existem, somente o endereço 

noviolence55@hotmail.com funciona e pode-se pensar que ele serviu para a coleta de 

endereços de e-mail para os revender no mercado de listas” caracterizando desta 

maneira a obtenção de lucro com a propagação de lendas urbanas pela Internet. 

A disseminação na Internet de mensagens que podemos caracterizar como 

lendas urbanas, chegam a causar sérios transtornos aos envolvidos. Como exemplo 

podemos citar o aviso que o fabricante da motocicleta Honda enviou a sua 

concessionárias:  

 
Prezado Concessionário. Em função dos questionamentos recebidos da rede 
de concessionária a respeito dos boatos divulgados recentemente sobre a peça 
em referência, faz-se necessário esclarecer o que segue: A peça denominada 
Clamp H 25, é um componente plástico que tem como função proteger e 
posicionar os cabos dentro do farol de forma a limitar sua movimentação, 



90 
 

reduzindo assim danos ou desgastes causados pela vibração decorrentes da 
utilização da motocicleta, Informamos, ainda, que a remoção deste 
componente pode sujeitar a fiação a esforços desnecessários, diminuindo sua 
vida útil e ocasionando falhas elétricas que não serão amparadas pela garantia 
do produto. Toda e qualquer informação divulgada a respeito deste 
componente, diferente das acima mencionadas, deve ser considerada 
imprudente (A CRUZ, s.d.). 

 

Este aviso foi transmitido aos concessionários em virtude da mensagem 

disseminada na Internet, na qual o engenheiro projetista do modelo Titan 2005, teria 

feito um pacto com exus. O pacto consistia em inserir uma peça em forma de cruz no 

projeto para que o modelo se tornasse sucesso de vendas. Realmente, o modelo da 

motocicleta foi sucesso de vendas, beneficiando todos os envolvidos com o projeto. 

Entretanto os “exus apareceram” solicitando que sacrifícios fossem cometidos, ou seja, 

que o projetista sacrificasse seu filho em um ritual macabro. Com a negação do mesmo 

em cometer o sacrifício, uma série de desgraças abateram-se sobre ele: separou-se da 

esposa, assassinaram o seu filho, os pais faleceram e ele adoeceu, vítima de câncer. O 

desfecho da mensagem é o seguinte relato do projetista: 

 
Ao ficar doente, procurei um hospital e percebi que estava com inúmeras 
doenças, entre elas o câncer. Hoje estou em uma cama, não movimento meus 
membros da cintura para baixo, e estou tentando fazer esse apelo, pedindo 
para os donos das motos tirarem as cruzes e as destruírem! Não sei se vou 
conseguir, mas segundo uma evangélica que me visitou, disse que se todas as 
cruzes forem destruídas eu ainda posso sobreviver. Conto com todos os 
proprietários das motos. Sei que é difícil, mas ajudem a divulgar isso pelo 
mundo (A CRUZ, s.d.). 

 

Como observamos, esta lenda circulou entre os donos das motocicletas e os 

mesmos começaram a tirar a cruz das suas motocicletas, a ponto de fazer com que o 

fabricante emitisse um aviso esclarecedor, devido ao grande número de solicitações para 

a retirada da cruz em suas concessionárias. 

Outra lenda urbana que foi vinculada pela Internet informava que as latas de 

alumínio de bebidas podiam ser contaminadas, através da urina do rato, causando 

leptospirose. Essa lenda urbana forçou a Associação Brasileira do Alumínio (ABAL) a 

divulgar, através do seu site, a impossibilidade da transmissão da leptospirose pelas 

latas de bebidas. Os nossos parlamentares propuseram projetos de lei que obrigavam às 

indústrias de bebidas a adoção de um lacre de alumínio ou até a utilização de uma 

“camisinha de cerveja” feita de látex (LEPTOSPIROSE, s.d.). 

 



91 
 

Considerações finais 

 

Embora sejam numerosas as investigações que analisam os enquadramentos da 

informação política ainda são escassos os que se encarregam em descobrir os 

enquadramentos da informação sobre este tema que seguiremos abordando em nosso 

Núcleo de Pesquisa. Portanto, apresentamos a proposta de seguir realizando nossa 

pesquisa e aprofundando com relação à análise de conteúdo conforme as considerações 

abaixo: 

 

1) Na hora de tratar a informação enfatizaremos o conflito entre os indivíduos, grupos 

ou instituições como meio de captação do interesse das pessoas, abordando o lado 

humano do assunto; enfocando o problema considerado desde um ângulo emocional, 

dramatizando e personalizando, para captar o interesse do público. 

 

2) Observaremos se os relatos estão centrados na análise das responsabilidades (do 

governo, ou de indivíduos, ou grupos específicos) tanto para causar, quanto para 

resolver um problema determinado. 

 

Recordemos que as lendas urbanas consistem tanto em divulgar, (transmitir) 

como em persuadir (gerar atitudes favoráveis) e que para efetuar esse trabalho deve 

marcar, dotar de sentido, enquadrar a história bruta para que as pessoas cheguem a 

elaborar e interiorizar uma determinada representação social do assunto e também sobre 

quais são mais eficazes para tratar um tema concreto. 

As imagens são oferecidas por estas lendas constantemente a respeito de certas 

minorias ou grupos de especial interesse. Em muitos casos se realizam para documentar 

uma evolução social experimentada, ou bem para confirmar a mudança gerando nas 

políticas de tratamento dos meios sobre estes grupos. Centraremos, portanto, nossa 

análise na evolução social da imagem de coletivos estigmatizados.  

Finalmente, a pesquisa sobre os efeitos das lendas urbanas, requer uma adequada 

análise que se supõe como causa dos efeitos em questão. Os “efeitos” que parecem 

relacionar-se com a exposição poderiam ser simplesmente a conseqüência de um fator 

que foi causa tanto da exposição como dos aparentes efeitos. Portanto, o conteúdo 

nunca pode ser relacionado de um modo congruente com o efeito. 

 



92 
 

 

Referências 

 

BARRETO, Luiz Antônio. O folclore como discurso In: ______________ (org.) 

Encontro cultura de Laranjeiras. Aracaju: Fundação Estadual de Cultura, 1994. p.39-43. 

In: MARQUES DE MELO, José (org.). Mídia e folclore: o estudo da 

Folkcomunicação. São Bernardo do Campo. Disponível em: 

<http://www2.metodista.br/unesco/luizbeltrao/arquivos.02.luizbeltrao.documentosfolkc

om98.pdf>. Acesso em 15 de abr. 2007. 

 

BENJAMIN, Roberto Emerson Câmara. Folkcomunicação no contexto de massa. 

João Pessoa: Editora Universitária,UFPB, 2000. 

 

CÂMARA E SILVA, Erick. O que são lendas urbanas. Projeto Ockham, 2002. 

Disponível em: <http://www.projetoockham.org/ferramentas_lendas_2.html>. Acesso 

em: 15 de abr. de 2007. 

 

CASCUDO, Luís da Câmara. Dicionário do folclore Brasileiro. 4. ed.. São Paulo: 

Melhoramentos, 1979. 

 

A CRUZ do capeta da Honda Titan 150 ou o pacto do engenheiro com o Satanás. 

Quatro Cantos, s.d. Disponível em: 

<http://www.quatrocantos.com/lendas/284_cruz_honda_titan_150.htm 

>. Acesso em 15 de abr. 2007. 

 

DAUPHIN, F. Rumores eletrônicos: sinergia entre tecnologia e arcaísmo. Líbero, a. 6, 

v. 6, n. 11, 2001. 

 

IYENGAR, S.; KINDER, D. R. News that matters: television and American opinion. 

Chicago: The University of Chicago Press, 1987. 

 

LEPTOSPIROSE: urina de rato em lata de refrigerante mata amiga da família. Quatro 

Cantos, s.d. Disponível em: 



93 
 

<http://www.quatrocantos.com/lendas/18_leptospirose.htm>. Acesso em 15 de abr. 

2007. 

 

LÓSSIO, Rúbia. Lendas: processo de Folkcomunicação. Fundação Joaquim Nabuco, 

s.d. Disponível em: <www.fundaj.gov.br/geral/folclore/lendastextos.pdf >. Acesso em 

15 de abr. 2007. 

 

MACIEL, Betania. Mulher e ciência: questões e problemas da inserção feminina na 

ciência. Tese (doutorado). Programa de Pós-Graduação em Comunicação Social, 

Universidade Metodista de São Paulo, São Bernardo do Campo, 2002. 

 

MARANHÃO, Renata. As transformações do lendário de terror. Fortaleza, O Povo, 5 

de dez. 1996. 

 

RENARD, J. B. Rumeurs et légendes urbaines. Paris: PUF, 1999. 

 

SCHMIDT, Cristina. A importância da pesquisa em Folkcomunicação e a Rede 

Folkcom. In: _______________ (org.). Folkcomunicação na arena global: avanços 

teóricos e metodológicos. São Paulo: Ductor, 2006. 

 

SEMETKO, H.; VALKENBURG, P. Framing European politics: a content analysis of 

press and television news. Journal of Communication, v. 2, n. 50, p. 93-109, 2000. 

 

SCHEUFELE, D. A. Framing as a theory of media effects. Journal of Communication, 

v.1, n. 49, p. 101-120, 1999. 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



94 
 

A folkcomunicação nas manifestações extraordinárias: viagem à Casa 

de Deus 
Cristina Schmidt Silva 

 

1. O início da jornada  

 

 O estudo das manifestações populares aos olhos da comunicação percorre um 

contexto amplo de possibilidades. Ao adotarmos a folkcomunicação como teoria para 

analisá-las, mais que uma teoria, adotamos uma postura de trabalho que irá diferenciar-

nos de muitos outros pesquisadores. A folkcomunicação faz uma adoção de objetos de 

estudo pertencentes a um grupo que está nas bordas dos grandes processos 

comunicacionais; de acordo com Beltrão, são grupos marginalizados dos macro poderes 

que criam seus próprios meios para transmitir seus saberes.   

 Norteados por essa abordagem, alguns aspectos devem ser considerados no 

momento da escolha do objeto. Nos processos folkcomunicacionais os meios estão 

vinculados à prática cotidiana. Muitas vezes, grupos se comunicam por meio da 

alimentação, como já mostrou Câmara Cascudo; por meio das festas, estudado pela 

Rede Folkcom em pesquisa nacional; por meio de ex-votos, como elucidou o próprio 

Beltrão; por meio da internet, como apontam as novas pesquisas. Nesses mesmos 

 processos estão inseridos os emissores e receptores, individuais ou coletivos, voltados a 

transmitir suas mensagens “em linguagem própria a sua audiência”, pois têm como 

objetivo comunicar-se “com um mundo” específico de convivência. Isso implica em 

fazer um recorte de estudo que permita abarcar os conteúdos comunicacionais, seja ele 

processo, agente, produto ou meio. 

 Outro ponto importante para os estudos em folkcom é adotar uma metodologia 

adequada, ou seja, referências teóricas e técnicas de coleta de dados que permitam 

abarcar o objeto em sua complexidade e diversidade. Estudiosos como Beltrão, 

Canclini, Benjamim, evidenciam a pesquisa empírica de caráter qualitativo como 

fundamental nesses casos. Uma metodologia interdisciplinar que permita contemplar a 

objetividade do mesmo modo que a subjetividade, o ordinário e o extraordinário, o 

temporal e o atemporal. Importante, entretanto, percorrer linhas que viabilizem a 

pesquisa em comunicação, metodologias possíveis de visualizar a comunicação popular 

num contexto de hegemonia das estratégias da mídia massiva.  



95 
 

 Ao estudarmos a folkcomunicação, portanto, nos tornaremos parceiros e 

cúmplices de grupos marginalizados. Seremos pesquisadores mas, antes disso, seremos 

pesquisados numa relação de proximidade muito grande, de vivência e convivência, de 

troca , de aprendizado. Estabelece-se uma relação de confiança e compromisso. É 

impossível pesquisar folkcomunicação sem estabelecer laços com um grupo, com uma 

localidade, com uma causa, com uma história, com a história. E os dados coletados vêm 

repletos de sentimentos vividos e, muitas vezes, impulsiona os envolvidos em um 

comprometimento maior, na inclusão, na cidadania. Mas que não é puro saudosismo, 

sentimento fácil, ou melancolia e pena, emoções superficiais de quem vive no senso 

comum. Inspiram uma militância científica como pode ser visto em Beltrão, ou como 

estudiosos contemporâneos a ele que lideram centros, núcleos e linhas de pesquisa, 

como: Roberto Benjamim, José Marques de Melo, Osvaldo Trigueiro, entre outros. 

 Nesse espírito de envolvimento, adotando uma postura participante de pesquisa, 

fui pautada para fazer um estudo em Aiuruoca, no Sul de Minas Gerais, particularmente 

no Vale do Matutu. Uma cidade com características essencialmente rurais – no processo 

de trabalho, na prática política, nas manifestações religiosas. O objetivo do estudo foi 

identificar as potencialidades culturais da localidade, percebendo suas características, 

nomeando suas lideranças e escrevendo suas histórias. Mas foi muito além disso. A 

pesquisa empírica permitiu uma jornada folkcomunicacional na essência dos processos, 

na universalidade da cultura; e remeteu à individualidade do sujeito, do objeto e do 

pesquisador. 

 

O sonho 

 

      Um papagaio enorme, verde e de peito roxo aproximou-se de mim e convidou-

me para uma grande viagem. Será de barco, ele disse, pois será preciso atravessar o 

rio. Será tranqüila, ele garantiu, apesar da correnteza, das pedras e dos monstros das 

águas. Eu senti medo, mas olhando aquele rio calmo à minha frente, não resisti. Subi 

no barco e o papagaio me conduziu. Era o início de minha viagem. 

      Esse relato é um devaneio, e provoca interpretações respaldadas por referências 

simbólicas universais através de explicações míticas e mágicas. Para começar, a palavra 

pássaro em grego está relacionada com mensagens divinas, dos céus. No taoismo, 

quando a alma se libera do corpo, ela toma forma de pássaro, simbolizando a leveza, o 

sublime, o supra humano. Pode ser considerado também como símbolo dos anjos e 



96 
 

fadas (CHEVAIER, 1990, p.687-690). O barco, por sua vez, simboliza a viagem em si. 

A travessia que pode ser feita nessa vida ou em outras. O dicionário de símbolos nos 

remete a Mircea Eliade, quando descreve a presença da barca, principalmente a barca 

dos mortos, na história de todas as civilizações. Essas barcas têm sempre uma viagem 

tortuosa, cheia de perigos, entre a vida e a morte, céu e inferno, onde o centro de 

equilíbrio e segurança está na própria barca. É ela que faz a ligação entre os mundos. No 

cristianismo a barca, o centro que protege dos males e das tentações do mundo é a igreja 

(CHEVALIER, 1990, p.121-122). 

      Vida ou morte, uma ou outra sempre impulsiona o homem para sua jornada. 

Buscar sua origem ou seu destino demarca os passos de todas as culturas, na verdade 

escreve a história da humanidade. Segundo Eliade, em seu livro Mito do eterno retorno, 

o caminho para encontrar algumas respostas para essa busca é árduo, com muitos 

obstáculos perigosos, pois essa jornada representa um ritual de passagem individual e 

coletivo, que está entre o sagrado e o profano, os dois mundos pelos quais se interpõe o 

homem, o céu e o inferno, as vaidades e as virtudes, da realidade concreta ao efêmero e 

ilusório (ELIADE, 1992, p.27). 

      Entre essas duas realidades existe um precipício onde se sucedem as inúmeras 

experiências humanas de modo a sair de um espaço cotidiano, homogêneo e caótico - 

profano, para um espaço heterogêneo e criador - sagrado. Essas experiências são a 

viagem, na qual o viajante fará o elo entre um mundo e outro. Como o "Louco", das 

cartas do tarô, que liga dois mundos: o cotidiano, onde vivemos a maior parte do tempo, 

e a imaginação, o inconsciente, os arquétipos, onde buscamos referências. E toda 

viagem tem um porto de chegada. Esse porto, esse ponto fixo é determinado pelas 

referências que demarcam a trajetória até o centro do mundo, ou seja, ao campo do 

sagrado, ao lugar da realidade absoluta, ao eu essencial. Nas palavras de Eliade, "chegar 

ao centro equivale a uma consagração, a uma iniciação; a existência profana e ilusória 

de ontem dá lugar a uma nova, a uma vida que é real, duradoura, eficiente" (ELIADE, 

1992, p. 27) 

 

O lugar 

 

 O sonho ocorreu durante os preparativos para a viagem de pesquisa nas 

montanhas da Serra da Mantiqueira, rumo a cidade de Aiuruoca. Foram algumas 

semanas de organização, e esse sonho me deixou sensível e muito atenta aos 



97 
 

acontecimentos que iriam ocorrer durante toda a jornada. Essa cidade fica entre um 

vale, cercado por rios, cascatas, animais silvestres e papagaios. A montanha mais alta, 

com dois mil e duzentos metros de altitude, é denominada Pico do Papagaio. O nome da 

cidade Aiuruoca provém do tupi-guarani, da composição "Ayuru" - papagaio e "oca" - 

casa , isto é,  casa do papagaio, referindo-se ao papagaio-do-peito-roxo (Amazona 

vinacea) que ainda vive por lá, apesar de estar ameaçado de extinção. A deslumbrante 

beleza natural, seus bairros rurais caboclos e as inúmeras comunidades religiosas 

permitem uma rearticulação entre o sagrado e o profano e toda dualidade e 

complementaridade que isso representa, e que vamos falar adiante. Por isso, hoje, 

Aiuruoca é considerada pelos místicos como cidade santuário. 

       Já nos primeiros dias em Aiuruoca pude conhecer o sentido da denominação de 

cidade santuário. Na estrada, ainda há cerca de trinta quilômetros, foi possível me 

impressionar com o monumento natural do Pico do Papagaio, uma montanha cujo topo 

atinge dois mil e duzentos metros e, lá em cima, está uma pedra nua com cerca de 

trezentos metros de diâmetro, sem nenhuma vegetação nas laterais que são marcadas 

por enormes ranhuras e um grande penhasco. O pico se destaca majestosamente na 

paisagem da cidade. Paisagem singular caracterizada pela floresta tropical e de altitude, 

marcada com a presença de milhares de araucárias brasileiras, campos e montanhas de 

onde se desprendem maravilhosas cachoeiras com quedas que chegam a atingir mais de 

cento e cinqüenta metros de altura.  

    Com uma população que compreende cerca de cinco mil e quinhentos 

habitantes, distribuída em um terço na zona urbana e dois terços na zona rural, e em 

agrupamentos típicos de bairros rurais semelhantes àqueles descritos por Eunice 

Durham, no livro A caminho da cidade, como agrupamentos fundamentalmente 

caboclos que se configuram a partir de famílias próximas ou, simplesmente, por laços 

de convivência no trabalho, na religião, no lazer. Tornam-se parentes, compadres, na 

medida que se solidarizam. As relações de poder se estabelecem através de grupos ou 

pessoas que se destacam por sua experiência, sua capacidade de organização dos 

povoamentos, ou por sua atuação direta nas comunidades (DURHAM, 1984, p.74-75). 

 A população rural é muito pobre, semi-analfabeta e analfabeta. E a população 

urbana não muda muito, mas tem certo status por morar na cidade. É na cidade que as 

pessoas buscam mantimentos, roupas, remédios e novidades. Lá vão ao médico, à 

prefeitura, ao correio, ao armazém, à casa da agricultura e ao banco Bradesco, o único. 

As informações e orientações são trocadas entre pessoas do próprio grupo e, na maioria 



98 
 

das vezes, o padre ou representante religioso, o vereador o ex-prefeito e o próprio 

prefeito, são os mediadores dos assuntos mais complexos. É deles que parte as 

orientações sobre a economia e a política local e regional. Deles também vêm sugestões 

para tratamentos médicos e espirituais, festas, viagens, educação dos filhos e 

casamentos. A leitura dos assuntos mais complexos é mediada pela liderança local. As 

lideranças religiosas e místicas representam um peso maior nas decisões individuais e 

coletivas. É o verdadeiro significado do conceito de líder folk aplicado ao contexto 

local, ao cotidiano das relações pessoais e coletivas. Vendo como ocorre o processo, me 

senti beltraniana, a pesquisadora de campo identificando o processo de comunicação em 

vários fluxos. 

 O dia do pagamento, por exemplo, é um dia ímpar. Pode-se chamar esse dia de 

ritual contemporâneo. É uma verdadeira procissão de pessoas que chega a pé, a cavalo, 

em caminhões e em carros velhos e mal conservados. Nesse dia não há trabalho no 

campo. A maioria vai à cidade para receber seu salário, pagar suas dívidas, fazer 

compras, ir ao barbeiro. A praça central, e única, fica repleta de camelôs que inexistem 

no restante dos dias do mês. Os restaurantes lotam e os armazéns também. Violeiros 

cantam e conversam. As crianças comem doces e experimentam a botina nova. É um 

fenômeno cultural e público no qual o povo todo se renova e renasce naquele momento 

em que participa cada indivíduo. É realmente uma festa.  

 Na leitura de Bakhtin, em A cultura popular na idade média e no renascimento, 

qualquer que seja o tipo de festa é uma forma primordial que marca a civilização 

humana. Mas, elas não se explicam, necessariamente, como a recompensa ou o fim do 

trabalho coletivo nem como a necessidade de descanso. E, apesar de acontecer na praça 

pública, no centro da cidade, esse ritual faz parte dos "exercícios de regulamentação e 

aperfeiçoamento do trabalho coletivo, o jogo no trabalho".  O descanso ou o momento 

de trégua nas atividades não são verdadeiras festas, pois fazem parte da vida cotidiana e 

não estabelecem um elo com os "fins superiores da existência humana", na esfera do 

espírito e das idéias (BAKHTIN, 1987, p.7-8). É verdadeiramente um momento onde 

ocorre a integração das comunidades, um momento de plena comunicação interpessoal 

entre os mais variados tipos sócio-culturais. É um momento de confraternização entre os 

conhecidos próximos e os mais distantes; fazer o footing na praça com os amigos e 

pretendentes; ir ao barbeiro para cortar o cabelo; discutir política e fazer fofocas gerais; 

trocar mercadorias a céu aberto, jogar dominó no boteco, fazer roda de viola.  

  



99 
 

Fé Natural 

 

 Mas, para estreitar o elo com os fins superiores, o aiuruocano conta com seus 

próprios recursos naturais, ou seja, é essencialmente através da relação do homem com 

a natureza que Aiuruoca demarca seu universo do sagrado. Comunidade Nova Era, 

Santo Daime, Maçonaria, Rosa Cruz, Eubiose, Florais mineiros, comunidades sob 

orientações de extra-terrestres e, ainda, estudiosos de cristais, astrologia, tarô; além das 

tradicionais igrejas cristãs: a católica, orientada pela linha da renovação carismática, a 

evangélica Assembléia de Deus, e a pentecostal Deus é Amor. São estas as religiões, 

seitas, crenças e organizações comunitárias localizadas tanto na cidade como no campo 

que fazem a intermediação com o homem/natureza-sagrado/divino uma relação entre o 

tempo biológico, histórico, e o tempo natural, cósmico.  

 Todas essas denominações religiosas e místicas evidenciam uma localidade 

muito relacionada às formas animadas por rituais. Uma cultura situada entre a arte e a 

vida, o sagrado e o profano, pois cada ritual se rearticula. É uma cultura criadora. A 

maioria dessas comunidades situa-se em lugares onde a beleza natural é arrebatadora. 

Aos pés de quedas d'água, ao lado de riachos e piscinas naturais, ao centro de vales e 

montanhas de tirar o fôlego e deixar a exata sensação de estar na Casa de Deus. O 

cotidiano dessas comunidades parece cumprir um ciclo natural fora das estruturas 

oficiais da sociedade, fora do tempo cronológico. Ele é regido pelas variações da 

natureza e proporciona uma rotina determinada por ela, uma rotina ritualizada que vai 

seguir as referências da natureza como as estações do ano, o dia e a noite, as fases da 

lua, e algumas comemorações do calendário religioso que ora percorrem os espaços do 

sagrado, ora os do profano, e ora mesclam os dois de acordo com sua crença. 

 

2. A hospedagem na casa de Deus 

  

O Caminho 

 

 Depois de percorrer cerca de dez quilômetros em estrada de chão, como dizem 

por lá, em direção às áreas rurais, encontramos a primeira comunidade. Algumas casas, 

uma escola, um campo de futebol, um armazém de secos-e-molhados e a presença 

obrigatória de uma capela, compõem o perfil da maioria dos bairros de Aiuruoca. São 

muito comuns figuras que se assemelham ao caipira, aquele das referências literárias e 



100 
 

imaginárias. Pés no chão, calças amarradas com barbante, mãos calejadas pelo trabalho 

na roça, e muita, muita tranqüilidade para falar e receber os visitantes. Vários desses 

caipiras relatam causos de roça e outros, surpreendentemente, contam histórias em que 

aparecem bolas de fogo, luzes coloridas que atribuem aos “discos voadores”.  Mostram 

as localidades das aparições, contam as experiências com as luzes coloridas, e as bolas 

de fogo que percorrem o chão batido. Tudo com muita naturalidade. As mulas-sem-

cabeça e os boitatás são substituídos pelo novo folclore contemporâneo e cosmopolita. 

Mais dez quilômetros adentro por estrada de terra e chega-se ao impressionante 

Vale do Matutu. Em uma das montanhas, a cerca de mil metros acima, está estruturada a 

pousada de Cândido. Profissional liberal de São Paulo, mudou sua vida para o Vale 

após contemplar a natureza e ser arrebatado pela tranqüilidade e possibilidade de viver 

mais e melhor. Em sua pousada não há energia elétrica, mas oferece todos os confortos 

de uma hospedagem digna de um Rei, ou melhor, de um Monge. Na mesma área da 

pousada, uma capela sem denominação religiosa convida os visitantes a comunicar-se 

com o sagrado. Nessa mesma capela, Cândido reúne um grupo de músicos amigos seus 

e membros da comunidade Daime para cantarem. Utilizam instrumentos como cítara, 

harpa, violão e flauta. Formam um coro de vozes masculinas, femininas e infantis. 

Gravaram um CD nesse local e se apresentam em diversas partes do país com o apoio 

do SESC. 

Do outro lado, logo à frente, uma comunidade do Santo Daime sobe a montanha 

com suas casas integradas com a paisagem natural da floresta. A construção utiliza 

materiais alternativos, madeira de árvores da mata – retirada daquelas condenadas ou 

tombadas por tempestades. Também usam material reciclado, muito vidro e tecido de 

algodão. Não há energia elétrica. Chuveiros, banheiras e torneiras são aquecidos por gás 

ou energia solar. O telefone é o celular rural e só há um. Adultos e crianças parecem 

duendes que sobem e descem. Todas as mulheres se vestem com saias ou vestidos 

compridos, botinas e longos cabelos. Os homens de calça, botina e chapéu. A maioria 

dessas pessoas veio dos grandes centros urbanos como São Paulo, Belo Horizonte, 

Brasília e Rio de Janeiro. São médicos, advogados, arquitetos, professores que 

encontraram no Matutu, particularmente no Santo Daime, uma possibilidade de se 

comunicar melhor com o mundo e com Deus. Na oficina de artesanato trabalham na 

elaboração de produtos que são distribuídos pelo Brasil e por alguns países da Europa.  

No refeitório coletivo, a alimentação vegetariana é confeccionada e compartilhada com 

grande alegria entre todos. Existe também, na entrada do Vale, a pousada do Matutu 



101 
 

administrada pelo pessoal do Daime, onde ficam hospedados os turistas que vêem do 

mundo todo em busca de natureza e misticismo. 

 
A morada 

 

 Nos dias seguintes, a convite do líder Guilherme, eu me hospedei na 

comunidade do Santo Daime. Ali participei das atividades diárias e do momento de 

oração, na capela de vidro e madeira situada no meio da montanha, de onde se avista o 

Pico do Papagaio e todo o Vale do Matutu.  

Anoiteceu. Sob um céu forrado de estrelas e uma lua cheia luminosa, sonhei: eu 

entrava em uma igreja onde era celebrado um casamento. Era uma igreja muito antiga, 

um pouco escura e com belos vitrais coloridos. As paredes eram feitas de tijolos 

vermelhos de barro. Era muito alta, como uma torre ou um castelo. No centro, havia 

uma nave de tamanho descomunal. As pessoas que assistiam ao casamento eram padres 

franciscanos, que também ocupavam as escadarias e os corredores. De repente, um 

estrondo e tudo começa a desabar. A igreja vem abaixo. Os padres despencam em meio 

aos vitrais. Um barulho estridente de vidro me ensurdece. Uma luz branca penetra a 

nave partida, iluminando e refletindo nos estilhaços de vidro no chão. O som vai 

diminuindo e os pedaços da igreja continuam caindo lentamente. Somente um homem 

alto, com uma coroa e um cetro, permanece em pé e sobriamente me olha e sorri. 

 Esse personagem da realeza, segundo Jung, é uma figura poderosa que traz 

significados simbólicos da realidade. A função dessa figura é descobrir o princípio 

criativo único por trás da diversidade e da adversidade. Além disso, outra associação 

desse sonho é com uma torre. No tarô, é o décimo sexto arcano, representa uma 

construção em tijolos de cor vermelha. Seu topo está sendo destruído por um raio e duas 

pessoas, juntamente com estilhaços coloridos, são lançados ao chão. É importante frisar 

que as torres, mosteiros, igrejas estão sempre associadas à imagem da casa de Deus, 

local que oferece segurança, tranqüilidade e equilíbrio. Vendo nesse sentido, tanto na 

carta como no sonho, as pessoas estão sendo lançadas de uma solidez que as sustentava 

para uma mudança estrutural radical, uma libertação dos valores sólidos. O estrondo 

provocado pelo raio, assume um caráter mágico de interferência dos céus sobre a terra, 

da mesma forma como a chuva de vidros coloridos que cai pelo chão. Também é 

possível relacionar as cores dos vitrais estilhaçados com o arco-íris, como uma benção 



102 
 

divina que vem harmonizar depois da tempestade, ou que vem trazer o conhecimento 

através de um percurso espiritual – pois a soma da carta 16 corresponde ao número sete 

– número que representa a espiritualidade.  

 A torre com andares e monges traz também a imagem da Torre de Babel, 

construída por Ninrode para escalar o céu. Ela foi toda edificada com tijolos cozidos e 

betume, como a maioria das torres da Mesopotâmia. Babel significa a morada de Deus, 

ligação do mundo espiritual ao terrestre, da alma ao corpo, do sagrado ao profano. Essas 

construções eram feitas com o intuito de ligar a terra ao poder de Deus, canalizando sua 

força aos humanos. Mas foram interpretadas com sentido inverso, acreditavam que 

somente ostentavam poder terreno e se distanciavam de Deus, chegando a oporem-se a 

Ele, aprisionando os homens em valores muito pouco nobres como a luxúria, a 

ostentação e a vaidade (NICHOLS, 12º edição, p.280-281). 

 Mas, ainda com referência a esse sonho, ele inicia com um casamento, símbolo 

da união amorosa do homem e da mulher. Mitologicamente, no casamento se dá a união 

de Cristo com a sua Igreja, Deus com o seu Povo, da alma com o seu Deus, do universo 

com a terra, do feminino com o masculino. Os casamentos sagrados - hierogamias, que 

são encontrados em quase todas as tradições religiosas - vão além dessa união com 

Deus, são uniões de princípios divinos que levam a gerar certas hipóstases - gene, 

princípios da alma, cada uma das três pessoas que formam a Santíssima Trindade. Estes 

casamentos são incluídos nos rituais de sacralização da vida (CHEVALIER, 1980, 

p.197).  O monge coroado – o Hierofante ou o Papa - que finaliza o sonho simboliza a 

unificação dos opostos do feminino e do masculino, do sagrado e do profano, do mundo 

transcendental com o mundo da realidade, através de sua orientação sob o comando de 

sua mão, que é a própria “mão de Deus”. 

 

A Manifestação 

 

Às seis horas da manhã, juntamente com os primeiros raios de sol que entram 

pelos vitrais do quarto, as badaladas do sino na capela acordam a todos. A casa está a 

oitocentos metros de altitude, ladeada pelas duas maiores cachoeiras do Matutu e ao 

centro do Portal do Vale, como é nomeado. O momento é tão envolvente e inebriante 

que parece uma oração na língua do vento, das águas, do sol, dos pássaros, das 

montanhas e do marcante e sagrado Pico do Papagaio.  



103 
 

 Esse comportamento de sacralização dos objetos, lugares e fenômenos da 

natureza leva a uma transcendência da realidade, pois traz um novo valor a cada uma 

dessas coisas, como se fossem receptáculos de uma força exterior/superior que pode 

estar em sua substância ou em sua forma. Tal comportamento traz à tona significados 

múltiplos de modelos originais de uma cultura tradicional ou arcaica. Esses modelos, na 

verdade, fazem parte de um pano de fundo da cultura onde cada indivíduo se serve para 

localizar referências e utilizá-las em seu cotidiano. Essas referências são os arquétipos. 

Do grego arché: começo, e typos: modelo; arquétipo é o modelo original.  

 Nas teorias de Jung vamos encontrar esse termo relacionado com a teoria estóica 

da alma universal concebida como o lugar de origem de todas as almas individuais. Os 

arquétipos são concebidos como imagens ancestrais e simbólicas encontradas nos mitos 

e lendas da cultura universal e que, articulado com o inconsciente pessoal se apresenta 

nos sonhos, nos delírios e em certas manifestações religiosas e artísticas. Jung afirma 

que "as imagens arquetípicas que são significativas para um grande número de pessoas, 

ou seja, que seguem certos núcleos de significação universal, durante um longo período 

de tempo, tendem a se inserir culturalmente no consciente coletivo"  (HALL, 12ª 

edição, p.15) 

 O Pico do Papagaio e o Portal do Vale do Matutu, lugares sacralizados, podem 

ser compreendidos dentro dos arquétipos celestiais de cidades e templos e o simbolismo 

de centro. A montanha sagrada é o lugar onde o céu e a terra se encontram, e está 

situado bem no centro do mundo que, por sua vez, encontra-se no centro do homem, no 

centro de seu ser. Isso quer dizer que a montanha é a Casa de Deus na mesma medida 

que é o homem, e ao orarmos no Pico do Papagaio ou no Portal do Vale estamos sendo 

Deus. 

 

A Retomada 

 

 Durante o dia que se sucedeu fiz uma longa caminhada no dorso de um cavalo, 

acompanhada dos membros do Santo Daime e do senhor Raul, oitenta e sete anos, um 

dos moradores antigos de Aiuruoca. Pude ouvir sobre a posse ritual das terras no 

Matutu, contada pelos daimistas, e sobre a colonização cristã e econômica da cidade, 

por seu Raul. Contaram-me sobre as árvores e seus usos medicinais, arquitetônicos e 

religiosos, levaram-me ao lugar do feitio - local onde preparam o chá da oaska. Seu 

Raul me falou sobre a estrada de ferro e os interesses políticos, sobre os fazendeiros e os 



104 
 

coronéis. Lembraram-me para manter a atenção na energia dos mananciais e a ligação 

com o Superior. 

Contaram-me mais detalhadamente que o movimento religioso Santo Daime foi 

criado no Brasil no início do século 20 por Raimundo Irineu Serra, filho de escravos 

que nasceu no Maranhão e passou sua vida no Acre. Suas cerimônias ficaram 

amplamente conhecidas por beberem o chá de ayahuasca – feito de cipó jagube e folhas 

de chacrona. Raimundo Irineu tomava a tradicional bebida inca quando recebeu, através 

da aparição de Nossa Senhora da Conceição, a doutrina de cunho cristão e 120 hinos. 

Cantados durante os rituais, os hinos representam os ensinamentos de Deus, e o chá é o 

veículo de contato. Mestre Irineu, nomeou o movimento relacionando ao verbo dar e 

aos chamamentos e súplicas dai-me força, dai-me luz, dai-me amor e tantas coisas 

forem necessárias à intervenção de Deus. Por isso, Daime. 

  Fizemos uma parada para descansar os cavalos, revitalizar o corpo com um 

banho de lama, e em seguida com um banho de cachoeira. Às seis horas da tarde, 

atingimos o topo do Pico do Papagaio, a dois mil e duzentos metros de altitude. De lá 

vimos, no horizonte, as divisas dos estados do Rio de Janeiro com São Paulo, e de São 

Paulo com Minas Gerais. Foi deslumbrante. Foi divino. Um silêncio tomou todos e lá 

debaixo veio o eco do sino da capela. São seis horas, momento de oração. Todos tiram o 

chapéu, e seu Raul em voz baixa diz: "venho sempre aqui para esse encontro com 

Deus". 

3. A grande festa mística 

 

 Lá em baixo, os preparativos para a festa de São João acontecem em todas as 

comunidades. E, principalmente para quem tem um filho nascido nesse dia, a festa é 

feita por obrigação. Nesse dia existem algumas superstições com relação ao banho, que 

nessa data deve ser tomado bem cedo, ainda antes de amanhecer. Depois de lavar ao 

menos o rosto e os pés, procuram na água a própria imagem que, se não for avistada, 

poderá resultar em mau agouro.  

 A cidade é enfeitada com bandeirinhas. A quadrilha faz seu último ensaio e a 

imensa fogueira é armada em frente à igreja católica, no centro da praça. Nas 

comunidades rurais, cada uma a seu modo, também coloca bandeirolas e costuma 

enfeitar pequenos pinheiros com  fitas e laranjas espetadas em seus galhos. Os violeiros 

se preparam para a cantoria ao lado da fogueira, que promete queimar a noite toda. As 



105 
 

comunidades religiosas, cada uma de acordo com sua crença, preparam seu ritual para 

essa noite do solstício de inverno. 

Os inumeráveis ritos de purificação pelo fogo - em geral, ritos de passagem - são 

característicos das culturas agrárias. O fogo, nos ritos iniciáticos de morte e 

renascimento, associa-se ao seu princípio antagônico, a água. Mas o fogo distingue-se 

da água por simbolizar a purificação pela compreensão, enquanto a água simboliza a 

purificação do desejo pela bondade. O fogo é, sobretudo, o motor da regeneração 

periódica. Muito ligado a rituais iniciáticos de feitiçaria, o símbolo do fogo no 

cristianismo, o ritual do fogo novo, purificador e regenerador, sempre foi celebrado na 

noite de páscoa, mas também aparece de outras maneiras. Foi incorporado em alguns 

rituais do seu calendário litúrgico a fim de controlar as manifestações não cristãs. A 

festa de São João é um exemplo disso. Grandes fogueiras que eram acesas como 

elementos simbólicos das mais variadas crenças, foram reinterpretadas para as grandes 

fogueiras de São João. (CHEVALIER, 1990, p.440-443) 

  E é aí, nessa festa, que nos deparamos com um momento mítico, possibilitando 

transitar ora no espaço sagrado, ora no profano, como verdadeiros viajantes do tempo. 

Qual tempo? O sagrado e o profano, simultaneamente, formam um tempo hierofânico – 

ligado ao tempo místico e do ocultismo, marcado com determinados momentos de 

ruptura - cortes e inserções - que permitem um movimento contínuo no mesmo tempo 

ou intercalando os dois. Esse ritual é a abertura glorificante sobre o grande tempo, o 

tempo real, o tempo sagrado. E, à meia noite do dia de São João, o céu se abre e permite 

uma ruptura de modo que, dentro do próprio tempo sagrado, o grande tempo se 

manifeste na terra. 

 
Um ritual não se limita a repetir o ritual precedente - que é, ele próprio, a 
repetição de um arquétipo - ele é-lhe contíguo e continua-o, periodicamente 
ou não. A colheita das plantas mágicas faz-se nos momentos críticos que 
marcam uma ruptura de nível entre o tempo profano e o tempo mágico - 
religioso, por exemplo, à meia noite do dia de São João. Durante alguns 
segundos - é o caso da <erva dos ferros>, dos fetos - as crenças populares 
pretendem que <os céus se abrem>: as plantas mágicas adquirem então 
virtudes excepcionais e aquele que as colhe nesse momento pode tornar-se 
invulnerável, invisível, etc. (ELIADE, 1970, p.463) 

 

 Na cidade, assim como nas comunidades tradicionais de Aiuruoca, a festa junina 

cristã acontece com quermesse, barracas de comidas e bebidas, jogos, dança. Já nas 

outras comunidades religiosas o ritual é bem diferente. Na fazenda onde se desenvolve o 

trabalho com florais, por exemplo, é nesse ritual do solstício de inverno que , quando o 



106 
 

céu se abre , recebem a orientação superior para a coleta das plantas. Essa orientação, 

segundo Mara, a estudiosa de florais na comunidade, vem de extra-terrestres que estão 

em suas naves estacionadas próximas da órbita da Terra. Esses seres se comunicam com 

pessoas especiais da comunidade, passando-lhes ensinamentos que vão da seleção de 

plantas até o esclarecimento sobre o papel do homem nesse novo milênio de modo a 

haver equilíbrio micro e macro cósmico. 

 Outro ritual surpreendente, nessa mesma noite, acontece na comunidade do 

Santo Daime, no Matutu. Nesse evento, a comunidade é aberta para qualquer pessoa 

participar do trabalho - é como chamam o ritual de beberagem do chá, preparado 

através de um ritual que passa pelo cozimento medicinal e sagrado de um cipó e de 

folhas originários da Amazônia. O preparado tem gosto extremamente forte e de 

podridão, e um dos nomes que recebe é oaska. É divulgado como uma bebida 

alucinógena e é muito pesquisada. Muitas pessoas vêm de São Paulo, Rio de Janeiro, 

Minas Gerais e das mais variadas regiões do país e do exterior, a fim de estarem nesse 

acontecimento.  

Durante toda à noite, até o amanhecer, todos, sem exceção: homens e mulheres, 

idosos e crianças, caboclo ou estrangeiro, participam do bailado, que é a cantoria 

dançada do hinário – composto por cerca de 130 hinos de cura, aconselhamento e 

disciplina -, formando uma grande mandala humana. O ritual é extremamente 

envolvente, alegre e possibilita a cada um ter suas percepções individuais e compartilhá-

las no coletivo durante o decorrer da grande festa mística. 

 

4. Considerações Finais 

 

 E assim, a noite de São João em Aiuruoca adquire um outro tempo que não é o 

cronológico e nem o histórico, como já dissemos, mas o cosmológico. Podemos 

considerar que essa festa nas comunidades de Aiuruoca assemelha-se às das sociedades 

tradicionais, referidas por Bakhtin, como sendo um segmento da vida cotidiana 

marcadamente constituída por elementos arquetípicos. Os ritos e espetáculos ocupam 

um lugar muito importante na vida delas, isto por terem uma relação com os fins 

superiores da existência humana - o povo penetra no reino utópico da universalidade, 

liberdade, igualdade e abundância. A festa serve de atualização das crenças, dos mitos, 

do cosmos. Na prática, a festa tem relação com o passado cosmogônico que serve para 

consagrar a ordem social presente - a estabilidade, a imutabilidade e a perenidade das 



107 
 

regras instituídas. As lideranças realçadas, as comunidades demarcadas e a identidade 

manifestada. A partir do avivamento de elementos característicos da cultura universal e 

particularizados em manifestações culturais locais, o povo todo chega na Casa de Deus. 

 

 

Referências: 

 

BAKHTIN, Michail. As culturas populares na idade média e no renascimento: o 

contexto de François Rabelais. São Paulo: HUCITEC; (Brasilia): Editora da 

Universidade de Brasília, 1987. 

 

BELTRÃO, Luiz. Comunicação e folclore: um estudo dos agentes e dos meios 

populares de informação de fatos e de expressão de idéias. São Paulo: Melhoramentos, 

1971. 

 

CHEVALIER, A. e GHEERBRANT, J. Dicionário de Símbolos. Rio de Janeiro: José 

Olympio Editora, 1990. 

 

DURHAM, Eunice. A camino da cidade: a vida rural e a migração para São Paulo. 3ª 

edição. São Paulo, 1984. 

 

ELIADE, Mircea . O mito do eterno retorno. São Paulo: Mercuryo, 1992. 

 

________ . Tratado de história das religiões. Lisboa: Editora Cosmos, 1970. 

 

GUÉNON, RENÉ. A crise do mundo moderno. Lisboa: Editora Vega, 1977. 

 

__________ . Os símbolos da ciência sagrada.São Paulo: Editora Pensamento, 9ª 

edição. 

 

HALL, James A.  Jung e a interpretação dos sonhos. São Paulo: Cultrix, 12ª edição. 

NICHOLS, Sallie. Jung e o Tarô: uma jornada arquetípica. São Paulo: Cultrix, 12ª 

edição. 

 



108 
 

OLIVEIRA, José Pedro. Aiuruoca: um estudo de conservação do ambiente natural e 

cultural. São Paulo: Editora da Universidade de São Paulo, 1994. 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



109 
 

Folkmarketing no contexto da comunicação rural contêmporanea                                                          

Severino Alves de Lucena Filho 

 

A comunicação e cultura rural na atualidade nos levam a refletir e discutir acerca 

do impacto dos processos comunicativos na gestão de eventos, especificamente sobre a 

utilização de elementos da cultura nos processos comunicacionais no contexto do 

folkmarketing. Os meios de comunicação são expressões de poder político, econômico e 

cultural onde se negociam discursos e refuncionalizam sentidos culturais e ideológicos 

no processo dinâmico de produção, circulação e consumo cultural. 

As redes de significações geradas nos eventos rurais alimentam o processo do 

folkmarketing, modalidade comunicativa, adotada pelas organizações públicas e 

privada, para buscar identificação com seus públicos-alvo, falando a linguagem que eles 

querem ouvir, e mostrando as imagens que eles querem ver, fazem assim com que elas 

sejam percebidas segundo uma semântica de valoração das culturas rurais. 

A evolução dos mercados tem evidenciado a importância da comunicação rural, 

com foco para o marketing regional. Assim, grandes recursos são investidos pelas 

instituições públicas e privados, que buscam alcançar maior evidência nos mercados 

regionais, em especial, promovendo uma dinamização no relacionamento com seus 

públicos e conquistando sua credibilidade e simpatia, na vinculação de suas marcas, 

produtos e serviços, em grandes e pequenos eventos no universo rural. 

 

Folkmarketing: Conceitos, características e aplicabilidade 

 

O termo folk = povo, aliado à palavra marketing, que tem o significado de um 

conjunto de meios de que uma organização dispõe para vender seus produtos e serviços, 

resulta na expressão folkmarketing que, segundo uma visão genérica, significa o 

conjunto de apropriações das culturas populares com objetivos comunicacionais, para 

visibilizar produtos e serviços de uma organização para os seus públicos-alvo.  

As mudanças impostas, ou emergentes, no cenário mercadológico atual, no 

universo rurbano, evidenciam o folkmarketing como uma modalidade comunicacional 

no contexto da comunicação organizacional integrada, onde ocorre a apropriação das 

manifestações do folclore regional, com objetivos comunicacionais. 



110 
 

No universo da comunicação organizacional, as estratégias comunicativas não 

existem como uma receita pronta, mas em processo de construção permanente. Trata-se 

de um paradigma que está em constante modificação, em função do ambiente cultural, 

político e do cenário mercadológico, em especial. Nesse contexto, serão necessárias 

ações de comunicação específicas, do tipo  folkmarketing, com objetivos bem definidos, 

além da elaboração de uma estratégia adequada à situação local, porém sintonizada com 

as transformações da sociedade industrial. 

A dinâmica com que fluem os processos comunicacionais, na sociedade 

industrial, apresenta, como uma alternativa para as culturas populares, a integração nos 

cenários da sociedade do espetáculo. As manifestações folclóricas atuam como 

elemento de mediação/decodificação e refuncionalização, no âmbito da 

contemporaneidade. 

A palavra folkmarkenting aparece em seu primeiro registro, no prefácio do livro 

Azulão do Bandepe: Uma estratégia de comunicação organizacional, de autoria de 

Severino Lucena Filho, publicado pela CEP (Recife, 1998), livro patrocinado pelo 

Banco do Estado de Pernambuco – BANDEPE, produto de dissertação de mestrado 

desse autor. 

Segundo Santos (1998), sua prefaciadora, 
[...] ao continuar o estudo de uma manifestação de folkcomunicação, 
abandonando o aspecto residual das culturas populares e valorizando o que 
elas têm de atual, de contemporâneo, com a perspectiva de utilização da 
folkcomunicação como estratégia de marketing institucional, o autor nos 
coloca diante de uma nova linha de estudo: o folkmarketing. 

 

Essa afirmação foi feita quando Santos participou da banca de avaliação da 

defesa da dissertação de mestrado do autor, na Universidade Federal Rural de 

Pernambuco, em fevereiro de 1998.  

Explica Holhfeldt (2002, p.25) que 

 
[...] a folkcomunicação não é, pois, o estudo da cultura popular ou do 
folclore, é bom que se destaque com clareza. A folkcomunicação é o estudo 
dos procedimentos comunicacionais pelos quais as manifestações da cultura 
popular ou folclore se expandem, se sociabilizam, convivem com outras 
cadeias comunicacionais, sofrem modificações por influência da 
comunicação massificada e industrializada ou se modificam quando 
apropriadas por tais complexos. 

 

            Concordando com a perspectiva acima, buscamos aplicá-la ao contexto do 

folkmarketing, que surge dos estudos gerados pela nova abrangência da 



111 
 

folkcomunicação, no contexto da sociedade atual, e que se encontra em fase de 

constituição, sob a ótica da  interdisciplinaridade,  por exigir inferências das diferentes 

áreas de conhecimento, não só das ciências sociais, em aproximações  eqüitativas, como 

busca de parcerias com a sociologia, a antropologia, o folclore, a comunicação social, a 

lingüística, a literatura,  a semiótica e o turismo.. 

A teoria da folkcomunicação deu conta historicamente dos fluxos de difusão das 

mensagens massivas e da sua percepção crítica por parte das comunidades ágrafas ou 

desescolarizadas. Seguidores dos estudos de Beltrão deram, assim, novas abrangências 

ao seu conceito fundador. 

Nesse processo evolutivo, apresentamos o enfoque do folkmarketing como uma 

modalidade comunicacional no segmento da indústria massiva. Os eventos em cenários 

rurais convertem-se em conteúdo midiático de natureza mercadológica e institucional, 

via apropriação do universo simbólico das culturas populares, como estratégia 

comunicacional, pelas empresas que são parceiras/gestoras e patrocinadoras dos 

eventos.  

A ação comunicacional do folkmarketing é uma estratégia que podemos 

considerar integrada aos processos culturais da região. Para contextualizá-la, é 

necessário que as marcas dos saberes da cultura popular sejam mobilizadas em 

apropriações e refuncionalização, para geração de discursos folkcomunicacionais 

dirigidos ao contexto da sociedade massiva... 

             Registramos que o folkmarketing é uma modalidade comunicacional, com  base 

nas matrizes teóricas da teoria da folkcomunicação e  do marketing, estrategicamente 

adotada pelos gestores comunicacionais dos mercados regionais, apresentando como 

característica diferenciada a apropriação das expressões simbólicas da cultura popular, 

no seu processo constitutivo, por parte das instituições públicas e privadas, com 

objetivos mercadológicos e institucionais. 

 

  Percurso Metodológico 

 

           O caminho percorrido na condução da pesquisa, e que pode ser dividido em duas 

etapas. A primeira concerne à revisão bibliográfica, onde examinamos a literatura sobre 

a festa, a cultura massiva, a comunicação organizacional integrada, o marketing, a teoria 

da Folkcomunicação e a teoria da Análise do Discurso, enfocando as especificidades 

conceituais e perspectivas analíticas que orientaram o processo de construção e análise 



112 
 

do problema proposto. A segunda etapa refere-se à pesquisa de campo, quando 

realizamos a coleta dos instrumentos de comunicação dirigida junto a Prefeitura 

Municipal de Cabaceiras e o site do evento. 

          O objetivo desta pesquisa de caráter qualitativo é analisar: A Festa do Bode Rei 

na cidade Cabaceiras como evento no espaço rural gerador de discursos organizacionais, 

no contexto do folkmarketing, via apropriação de elementos da cultura popular pelas 

instituições, com objetivos comunicacional. 

 

 Análise do discurso: conceitos-chave 

 

          Na busca do objetivo desse trabalho, recorremos ao suporte conceitual da teoria 

da Análise do Discurso na condução do procedimento analítico da pesquisa em foco. 

Optamos pela Análise do Discurso (Escola Francesa). Justificamos o uso dos conceitos 

oriundos da AD, por melhor se adequarem ao perfil plural e heterogêneo do objeto em 

estudo; pela preocupação da AD em considerar, não a história refletida no discurso, mas 

a historicidade presente em sua materialidade; por defender o discurso como um sistema 

aberto, um processo em movimento, permitindo mostrar que não há um único sentido 

em cada mensagem, mas vários; por considerar o discurso como prática que se integra à 

sociedade e propiciar ao analista do discurso compreender aqueles múltiplos sentidos. 

.           Apresentamos a noção de discurso, segundo Ferreira (2001, p.14): 
O discurso, objeto teórico da AD (objeto histórico-ideológico), que se produz 
socialmente através de sua materialidade específica (a língua) é uma prática 
social cuja regularidade só pode ser apreendida a partir da análise dos 
processos de sua produção, não dos seus produtos. O discurso é dispersão de 
textos e a possibilidade de entender os discursos como práticos derivada da 
própria concepção de linguagem marcada pelo conceito de social e histórico 
com a qual a AD trabalha. É importante ressaltar que essa noção de discurso 
nada tem a ver com a noção de parole/fala referida por Saussure. 

 

Em Semântica e discurso, Pêcheux (1995, p.160) afirma que 
[...] o sentido de uma palavra, de uma expressão, de uma proposição, etc., 
não existe em si mesmo (isto é, em sua relação transparente com a literalidade 
do significante), mas, ao contrário, é determinado pelas suas posições 
ideológicas que estão em jogo no processo sócio-histórico no qual as 
palavras, expressões e proposições são produzidas (isto é, reproduzidas). 

 

Dessa forma, o autor entende que as palavras, as proposições, as imagens, etc., 

combinam sentido de acordo com as posições assumidas por aqueles que as empregam. 



113 
 

Essa mudança vincula-se também às relações culturais, econômicas e políticas daqueles 

que as produzem/reproduzem. 

O sentido de uma palavra, de um produto cultural, de uma expressão, de uma 

imagem ou de um discurso, não existe em si mesmo, só podendo ser constituído quando 

referenciado a uma determinada condição de produção, segundo Ferreira (2001, p.22). 

Esses sentidos são mutáveis, segundo as posições sustentadas pelos enunciadores que as 

empregam ou deles se apropriam. 

Os produtos culturais, produzidos por acontecimentos ou eventos 

comunicacionais, originam discursos fundamentados e contextualizados, segundo uma 

historicidade e um contexto social. 

Para Ferreira (2001, p.17),  
[...] historicidade é modo como a história se inscreve no discurso, sendo a 
historicidade entendida como a relação constitutiva entre a linguagem e 
história. Para o analista do discurso, não interessa o rastreamento de dados 
históricos em um texto, mas a compreensão de como os sentidos é produzida. 
A esse trabalho dos sentidos no texto e à inscrição da história na linguagem é 
que se dá o nome de historicidade. 

 

Para Indursky (1997, p.34) a “FD é o lugar da constituição do sentido”. Nesse 

locus, os sentidos são edificados, compreendidos, elaborados e reelaborados segundo 

suas condições de produção. 

Nesse sentido, Orlandi (2001, p.43-44) evidencia que a noção de formação 

discursiva (FD) “permite compreender o processo de produção dos sentidos, a sua 

relação com ideologia e também dá ao analista a possibilidade de estabelecer 

regularidades no funcionamento do discurso”. 

As formações discursivas, sendo um espaço de constituição de sentido, aberto e 

com marcas heterogêneas, apresentam fronteiras fluídas, permitindo  o deslocamento 

das significações. 

Uma FD pode, então, ser entendida como uma unidade heterogênea, com 

fronteiras permeadas por deslocamentos nas suas relações com a exterioridade e com 

enunciadores. 

No caso em foco, a festa do Bode Rei, as marcas que os enunciadores 

visibilizam, nos seus discursos organizacionais, são apropriadas dos saberes populares 

rurais, para constituírem os discursos folkcomunicacionais. Estas são contaminadas por 

características sociais, políticas, culturais, segundo a posição e a condição que cada 

enunciador ocupa no espaço onde atua. 



114 
 

Os enunciadores dos discursos organizacionais, no contexto do folkmarketing, 

promovem uma apropriação dos conhecimentos e dos saberes da cultura popular, com 

objetivos comunicacionais mercadológicos e/ou institucionais. Essa apropriação 

necessita de uma identificação, de uma devida presentificação, materializada através de 

símbolos, mitos, cenários e figuras do cotidiano rural  que constrói o universo simbólico 

da formação discursiva heterogênea, que é a festa do Bode Rei na cidade Cabaceiras na 

Paraíba.. 

Segundo Ferreira (2001, p.15), “a heterogeneidade discursiva destaca que todo 

discurso é atravessado pelo discurso do outro ou por outros discursos. Consideramos os 

discursos como um mosaico heterogêneo de “vozes” ou citações, cuja autoria fica 

marcada, ou não, pela presença de outros discursos preexistentes, atuais ou passados, e 

que vivenciam uma relação conflituosa ou buscam sua completude.  

Para Indursky (1997, p.28), 
[...] as Condições de Produção (CP) mostram a conjuntura em que um 
discurso é produzido, bem como suas contradições. Nessas condições, o 
sujeito produz seu discurso não como fonte de conhecimento, mas como 
efeito dessa rede de relações imaginárias, construindo-se tal discurso na 
representação desse imaginário social. 

 

As condições de produção dos discursos são responsáveis pela viabilização do 

acontecimento em que um discurso é originado, como também pelas suas contestações. 

Nas relações de edificação das condições de produção, as variáveis sócio-culturais e 

políticas, desde o lugar onde os discursos são gestados, são de fundamental importância 

para a sua constituição. 

Adotamos a concepção de acontecimento como evento ou fato, buscando 

sintonia com nosso objeto, um evento comunicacional gerador de discursos 

organizacionais heterogêneos, mutantes, num contexto histórico, social, econômico e 

cultural da Paraíba no Nordeste do Brasil. 

Para Ferreira (2001, p.13), “o acontecimento é o ponto em que um enunciado 

rompe com a estrutura vigente, instaurando um novo processo discursivo. O 

acontecimento inaugura uma nova forma de dizer, estabelecendo um marco inicial de 

onde uma nova rede de dizeres possíveis irá emergir”. 

O acontecimento é um processo comunicacional que veicula um conjunto de 

significações de um emissor para um destinatário. Pode ser observado e estudado pela 

AD, partindo-se do pressuposto de que, por trás dos discursos, heterogêneos, simbólicos 

e polissêmicos, existem sentidos para serem mobilizados e interpretados. 



115 
 

A interpretação dos processos comunicacionais envolve uma visão holística dos 

discursos analisados, demonstrando que os fatos sociais são sempre complexos, 

históricos, dinâmicos e estruturais. O enfoque da interpretação varia, podendo ser feito a 

partir de uma ênfase sociológica, psicológica, política, cultural, mercadológica, 

filosófica ou folkcomunicacional, como no caso em estudo. 

A construção dos discursos consiste na maneira e na ordem em que os 

elementos ou eventos são combinados, arrumados ou rearrumados, para se constituírem 

e visibilizar, na sociedade. Essa estruturação pode ser ampliada ou reduzida, segundo a 

percepção dos sistemas de conhecimento e crença dos intérpretes e dos pressupostos que 

orientam as relações sociais e as identidades, provocando diferentes interpretações. 

Segundo Pinto (1999, p.6), a “Análise de discurso procura descrever, explicar e 

avaliar criticamente os processos de produção, circulação e consumo dos sentidos 

vinculados àqueles produtos na sociedade”. Os produtos culturais devem ser entendidos 

como textos, como formas empíricas do uso da linguagem verbal, oral ou escrita, e/ou 

de outros sistemas semióticos, no interior de práticas sociais contextualizadas, histórica 

e socialmente. 

Os produtos culturais, produzidos por eventos comunicacionais, originam os 

textos/discursos que podem ser verbais e não-verbais. Na superfície destes, podemos 

encontrar pistas, vestígios ou marcas deixadas pelos processos sociais de produção de 

sentidos que proporcionam ao analista interpretação e re-interpretações, que se 

encontram depositadas na memória. 

A memória, presente nas manifestações das culturas populares, no estudo em 

foco, a festa do Bode Rei, é um entrecruzar dos símbolos do passado e do presente; das 

vivências rurais e urbanas; do global e local, no contexto midiático na 

contemporaneidade. 

Concordamos com Grigoletto (2003, p.56), quando ela defende “a concepção de 

memória coletiva, enquanto constitutiva de um determinado grupo social, o qual passa, 

através da história – de geração em geração – os seus dogmas, as suas crenças, os seus 

ensinamentos”.  

Durante a realização do evento em foco, seus gestores promovem programações 

gastronômicas, musicais, religiosas, apresentações e representações que visibilizam e 

vivenciam as crenças, os costumes, os ensinamentos do cotidiano rural para os públicos 

que buscam recordar fatos e experiências guardados na memória. Nesse contexto, os 

condutores dos processos de comunicação organizacional, das diferentes organizações, 



116 
 

apropriam-se desses conhecimentos populares para dinamizar suas campanhas 

publicitárias junto aos seus públicos de interesse, com objetivos mercadológicos e 

institucionais em cenografias plurais. 

Para Maingueneau (2002, p.87-88), 

 
[...] a cenografia não é simplesmente um quadro, um cenário, como se o 
discurso aparecesse inesperadamente no interior de um espaço já construído e 
independente dele: é a enunciação que, ao se desenvolver, esforça-se para 
constituir progressivamente o seu próprio dispositivo de fala. 

 

Destaca o autor que a cenografia é, ao mesmo tempo, a fonte do discurso e 

aquilo que ele engendra. Ela legitima um enunciado que, por sua vez, deve legitimá-la, 

estabelecendo que essa cenografia, onde nasce à fala, é precisamente a cenografia 

exigida para enunciar como convém. No caso em estudo, os discursos publicitários 

busca promover determinados produtos e serviços, através da utilização da cultura 

popular, em um processo de enlaçamento da tradição com o contemporâneo, 

visibilizando cenas onde os símbolos, os ritos e os mitos da cultura popular nordestina 

têm um estatuto privilegiado... 

Segundo Maingueneau (1993, p.32-33), “a AD prefere formular as instâncias de 

enunciação em termos de lugares, visando a enfatizar a preeminência e a preexistência 

da topografia social sobre os falantes que aí vêm escrever”. 

Recorremos ao conceito de lugar, segundo Flahault (1978, p.58, apud 

MAINGUENEAU:1998, p.94), que utiliza o conceito para designar, de maneira bem 

ampla, os papéis instituídos no discurso, insistindo sobre o fato de que o lugar deve ser 

pensado como relação de lugares: “não há palavra que não seja emitida de um lugar e 

que não convoque o interlocutor a um lugar correlativo [...]. As relações não são, 

contudo, livres criações dos sujeitos, elas são instauradas a partir de um sistema de 

lugares preestabelecidos”. 

No estudo em evidência, os discursos publicitários que alimentam o modelo 

comunicativo de folkmarketing são gerados a partir de interações e negociações de 

lugares, a cidade de Cabeceiras, na Paraíba, com seus públicos. Nesses lugares, 

preestabelecidos para a construção do processo comunicacional, são garimpados 

elementos dos saberes populares que edificam os múltiplos sentidos presentes nos 

discursos organizacionais, segundo as condições de produção em evidência para 

edificação das formações discursivas. 



117 
 

Nesse estudo formação discursiva mercadológica (FDM) é uma ação 

mercadológica operacionalizada pelas comunidades de consumo, que objetiva, segundo 

as condições de produção, visibilizar e vender os produtos e serviços nas localidades 

onde atuam as empresas. Nomeamos formação discursiva institucional (FDI) um 

processo produtor de sentidos orientadores da construção, exibição e da solidificação da 

imagem das organizações, nos lugares onde atuam.  

No acontecimento comunicacional em foco, as formações discursivas, FDM e 

FDI integram as condições de produção do discurso comunicacional organizacionais, no 

contexto do folkmarketing, constituídas pela apropriação dos saberes da cultura popular, 

por parte das instituições públicas e privadas que participam da festa do “Bode Rei”. 

 

Historicidade 

 

        Cabaceiras, na Paraíba, fazem festa para eleger o Bode-Rei. Já são 11 anos de 

homenagens para o animal considerado uma das principais fontes de renda da região. A 

cidade localizada na região do semi-árido do Cariri paraibano, conhecida como a 

“Roliude Nordestina”, é atualmente um dos principais destinos de turismo 

cinematográfico e rural da Paraíba. Conhecida como “roliude nordestina” o principal 

astro é o bode, animal festejado como um rei. O município, no Cariri paraibano, tem 

pouco mais de 4,9 mil habitantes que, durante cinco dias, celebram o reinado do animal 

que representa significativamente para a economia da região 

       A cidade oferta muitos atrativos turísticos, alem da arquitetura original lócus de 

cenários de vários filmes nacionais com destaque para o Auto da Compadecida. 

Apresenta um calendário de eventos culturais e religioso, que atraem centenas de 

visitantes com destaque nesse estudo para a “Festa do Bode Rei”, um dos 

acontecimentos de arte e cultura nordestina que reúne anualmente no mês de junho em 

um grande festival, agentes produtivos da cadeia da caprinovinocultura. 

        O evento folkcomunicacional constrói suas formações discursivas mercadológicas 

e institucionais, tendo o “BODE” como mote construtor de todo o processo 

comunicacional no contexto do folkmarketing. Essas formações buscam persuadir os 

públicos, captando seu imaginário, para o uso das marcas identitarias, por meio de cenas 

rurais, valorizadas através do uso de elementos da cultura local 



118 
 

        Os cenários que integram o acontecimento comunicacional da festa na sua 

programação acolhem a gastronomia, exposições, feiras de artesanato, rodada de 

negócios, competições, gincanas com a temática principal da cultura bodisitica. 

       Sublinham-se na programação ações culturais como: espaço da interatividade da 

cultura bodística: com caráter cultural, turístico e lúdico, trata-se de um espaço 

composto de painéis, contendo manifestações do folclore bodístico, expressando o 

vocabodário. 

O futbode: quadrangular de futebol com bola de couro de bode. 

Triatlon do Bode. A competição composta de três modalidades: corrida, laçabode. Os 

competidores cumprirão o primeiro percurso correndo com um chocalho na mão, a 

segunda etapa será o laçabode e será cumprido após o competidor laçar o bode e colocar 

o chocalho no mesmo, e finalmente na maratona/jumento o competidor cumprirá o 

percurso montado num jumento com o acompanhamento do bode laçado.  

       Destacam-se a Praça do Bode, onde está montada a feira de artesanato para 

comercialização de produtos do artesanato local e da região do cariri, tais como: couro, 

madeira, bucha vegetal, cabaço, tecidos. A expofeira cenário onde são disponibilizados 

os currais onde os animais poderão ser financiados por instituições bancárias, como 

também, vendidos direta aos criadores. É uma amostra da riqueza da região. 

      Uma das principais atrações da XII Festa do Bode - Rei, que se realizou em 

Cabaceiras, de 4 a 6  de junho de 2010, foi uma ópera popular, mostrando o mundo 

encantado da chamada cultura bodística.. Denominado de “o Mundo Encantado do 

Bunderoso Bode”, o espetáculo combina teatro, dança, música e performances, numa 

linha de realismo fantástico e situações burlescas, tendo como elemento condutor 

plataformas audiovisuais. 

      A ópera conta a história do que ocorre durante um dia numa cidade encantada, 

governada por um Rei amado pelo povo, quando se realiza o casamento de sua filha, a 

Princesa Quasimoda com o Príncipe Otelo. Misturando cultura medieval, folclore 

nordestino e situações flagradas na política paraibana, o espetáculo valoriza aspectos 

históricos, místicos e visuais. 

            Destacamos que o BID – Bloco Imagético discursivo agrupa as imagens de 

apropriação de um universo simbólico, no caso em análise a festa do Bode Rei, e 

materializadas nos processos comunicacionais que serão analisadas. Buscamos, através 

deles, alcançar os sentidos e evidenciar as marcas dos saberes da cultura popular, na 

construção dos discursos organizacionais no âmbito do folkmarketing. 



119 

          Iniciamos a preparação da análise, tecendo algumas considerações sobre o 

material que compõe nosso corpus de análise, o qual é orientado pelos questionamentos 

abaixo: 

a) De que forma ocorre a relação de apropriação e materialização por parte das 

empresas do universo simbólico da festa popular no âmbito da 

folkcomunicação, com recorte para o folkmarketing?  

b) Quais os símbolos da cultura do bode mais usados da festa, na construção 

das formações discursivas, na modalidade comunicativa do folkmarketing? 

Quais os sentidos mais evidenciados, em nível de trocas simbólicas, por 

parte das empresas enunciadoras dos discursos, na ação comunicacional do 

folkmarketing? 

 

Direcionamos nosso foco, também, para evidenciar e explicitar os sentidos que 

nos possibilitarão operacionalizar as análises segundo as dimensões: histórica, cultural, 

identitária, mercadológica, institucional e outras, que surgirão durante o processo de 

análise do corpus que compõem o Bloco Imagético Discursivo.  

 

O BID- denominado de Rei (compostos de três discursos imagéticos): 

    

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

 



120 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

 

 

 

 

O BID denominado de “ Rei” é  composto por três imagens , geradas por dois 

cartazes e um  portal que intgra o cenário do evento.Nesta formações discursivas 

destacam a figura do bode como mote principal dos discurso agregando-se os simbolos 

da realeza. 

     O bode (Capra aegagrus hircus), macho adulto dos caprinos, é um mamífero 

herbívoro ruminante cavicórneo que pertence à família dos bovídeos, subfamília dos 



121 
 

caprinos.O feminino de bode é cabra e os animais jovens são conhecidos como 

cabritos. Assim como os carneiros, emitem um som chamado de balido (o conhecido 

"bééé"). 

         O caprino é um dos menores ruminantes domesticados. Os caprinos domesticados 

são descendentes da espécie Bezoar, encontrada no Mediterrâneo e Oriente Médio, 

principalmente na ilha de Creta. Na maioria das raças de caprinos, os dois sexos têm 

chifres e barba. O pêlo pode ser comprido ou curto, macio ou áspero, dependendo do 

habitat e do controle da criação.A criação fornece lã), couro, carne, leite e, às vezes, 

estrume. Muitas pessoas consomem diariamente mais produtos da cabra do que de 

outros animais.  

          A formação discursiva  orientadora dos discursos construidos no processo 

comunicativo gerado pela festa atribui o titulo de “ rei”ao bode animal festejado no 

acontecimento especial na cidade de Cabaceiras.Este acolhe seus suditos para 

celebrarem um dos eventos folkcomunicacional e turísitco  mais significativo do 

municipio. 

       . Historicamente, o termo "rei" tem sido utilizado para os governantes dos povos.  

Um “rei  “ é um chefe de Estado, que pode ou não, dependendo do estilo de governo de 

uma nação, o exercício de poderes monárquicos sobre um território, normalmente 

chamado de reino. Um rei ou rainha pode usar uma coroa, cedro , manto  ou outros 

símbolos que expressem seu poder. 

          Relaciona-se a poder, autoridade suprema, independência (geralmente do Estado). 

É o direito exclusivo de uma autoridade suprema sobre uma área geográfica, grupo de 

pessoas. Entende-se por soberania a qualidade máxima de poder social através da qual 

as normas e decisões elaboradas pelo Estado prevalecem sobre as normas e decisões 

emanadas de grupos sociais intermediários. Neste sentido, no âmbito interno, a 

soberania estatal traduz a superioridade de suas diretrizes na organização da vida 

comunitária. 

Na festa do Bode –Rei, o animal exerce sua soberania sobre a area geografica do 

Cariri  paraibano, segundo a vontade do povo  que elegeu o animal como soberano. Essa 

soberania são  expressas nas marcas discursivas de variaiveis economica,social e 

turísticas que são evidenciadas nas relações constitutivas da programação do evento 

através de rodada de negocios, feiras de artesanato, espaços  gastronomico e de 

entretenimento alem da geração de renda provocada pelo turismo cultural. 



122 
 

           Sublinham-se nesse estudo que  formação discursiva mercadológica (FDM) é 

uma ação operacionalizada pelas comunidades de consumo, que objetiva, segundo as 

condições de produção,mostrar e vender os produtos e serviços  nos espaços das feiras 

de artesanato, gastronômica  a base de carne de bode  e de rodas de negócios na 

expofeira. Nesse universo destacam-se a grandes, medias e pequenas empresas que 

agregam nas suas  marcas o universo simbólico da cultura bodistica, como estratégia de 

comunicação com objetivos mercadológicos . 

         A formação discursiva institucional (FDI) um processo produtor de sentidos 

orientadores da construção, exibição e da solidificação da imagem do governo  federal, 

do estado e da prefeitura municipal. Nesse contexto destacam-se além dos discursos 

políticos que são evidenciados na solenidade de abertura do evento, na distribuição de 

verbas via patrocínios culturais e leis de incentivo a cultura e em especial o sentido de 

pertencimento  como resultado político. 

    Os elementos da  cultura  bodistica presente em todos os espaços do eventos se 

constitui uma marca discursiva comunicacional no contexto do folkmarketing na cultura 

rural onde a refuncionalização dos elementos da cultura popular (bodisitica) são 

evidenciados nos instrumentos de comunicação e  nos cenários da festa  como estratégia 

de marketing regional  com objetivos mercadológicos e institucional .  

 

Considerações 

 

               O folkmarketing catalisa na constituição do processo comunicacional rural, 

elementos singulares das identidades, regionais ou locais, que passam a alimentar e 

mobilizar os sentidos de pertencimento e de valoração das tradições e dos saberes do 

mundo rural.  

                A ação comunicacional do folkmarketing no contexto da sociedade 

contemporânea é uma estratégia que integrada aos processos culturais do universo rural. 

Para contextualizá-la, é necessário que as marcas dos saberes da cultura popular sejam 

mobilizadas através de apropriações e reelaborações, para geração de discursos 

folkcomunicacionais.  

                Este processo comunicativo com foco na estratégia de folkmarketing em 

eventos folkcomunicacionais como a Festa do Bode Rei na cidade Cabaceiras na 

Paraíba, mobiliza e evidencia sentimentos de pertencimento, através das linguagens que 

o consumidor gosta de ouvir ou pelas imagens que nelas se encontram e se percebem, e 



123 
 

que produzem uma enorme aproximação entre os públicos alvos, as empresas e seus 

produtos ou serviços. 

 

Referências bibliográficas 

 

ANDRADE, Manuel Correa de. O Nordeste e a questão regional. São Paulo: Ática, 

1988. 

 

BARRETO, Luiz Antônio. Um novo entendimento do folclore e outras abordagens 

culturais. Sergipe: Sociedade Editorial de Sergipe, 1994.  

 

BELTRÃO, Luiz de Andrade Lema. Comunicação e folclore. São Paulo: 

Melhoramentos, 1971. 

 

 ________ . Folkcomunicação: Um estudo dos agentes e meios populares de 

informações de fatos e expressões de idéias. Porto Alegre: EDIPUCRS, 2001.  

 

BENJAMIN, Roberto Emerson Câmara. Folkcomunicação na sociedade 

contemporânea. Porto Alegre: Comissão Gaúcha de Folclore, 2004.  

 

 ________ . Folkcomunicação no contexto da massa. João Pessoa: Ed. 

Universitária/UFPB, 2000.  

 

. BOURDIEU, P. A economia das trocas simbólicas. São Paulo: Perspectivas, 1974. 

BRANDÃO, Helena N. Introdução a análise do discurso. Campinas: 

UNICAMP,1994. 

 

DAVALLON, J. A imagem, uma arte de memória? In: ACHARD, P. et al. Papel da 

Memória. Campinas: Pontes, 1999. 

 

CHARADEAU, Patrick.; MAINGUENEAU, Dominique. Dicionário de análise do 

discurso. São Paulo: Contexto, 2004. 

 

FOUCAULT, M. Arqueologia do saber. Rio de Janeiro: Forense Universitário, 1997. 



124 
 

 

Glosario de termos do discurso: Projeto de pesquisa. A aventura do texto na 

perspectiva da teoria do discurso: A posição do leitor-autor (1997-2001). Orientadora: 

Maria Cristina Leandro Ferreira. Porto Alegre: UFRGS/Instituto de Letras, 2001. 

 

GRIGOLETTO, Evandro. Sob o rótulo do novo, a presença do velho: Análise de 

funcionamento da repetição e das relações divino/temporal no discurso da Renovação 

Carismática Católica. Porto Alegre: Editora UFRGS, 2003. 

 

HOHLFELDT, Antônio et al. (org.) Teorias da comunicação: Conceitos, escolas e 

tendências. Petrópolis: Vozes, 2001. 

 

INDURSKY, Freda & CAMPOS, Maria do Carmo. Discurso, memória, identidade. 

Porto Alegre: Sagra Luzzatto, 2000. 

 

KOTLER, Philip. Marketing de A a Z: 80 conceitos que todo profissional precisa 

saber. Rio de Janeiro: Campos, 2003. 

 

LUCENA FILHO, Severino Alves de. Azulão do BANDEPE: Uma estratégia de 

comunicação organizacional. Recife: Edição do Autor, 1998. 

 

-------------------. A Festa Junina em Campina Grande- PB. Uma estratégia de 

folkmarketing.- João Pessoa: Editora Universitária/UFPB, 2007. 

 

MAINGUENEAU, Dominique. Termos-chave da análise do discurso. Belo 

Horizonte: UFMG, 1998. 

 

MELLO, José Marques de.(Org.). Mídia e folclore: O estudo da folkcomunicação 

segundo Luiz Beltrão. Maringá, São Bernardo do Campo: Faculdades Maringá/Cátedra 

Unesco, 2001. 

 

ORLANDI, Eni P. Interpretação: Autoria e efeitos do trabalho simbólico. Campinas: 

Pontes, 2004. 

 



125 
 

 ________ . Análise de discurso: Princípios e procedimentos. Campinas: Pontes, 2001. 

 

PÊCHEUX, Michel.. O discurso: Estrutura ou acontecimento. Campinas: Pontes,1990. 

 

PINHO, J. B. Comunicação em marketing: Princípios da comunicação mercadológica.  

Campinas: Papirus, 2001. 

 

PINTO, Milton José. Comunicação e discurso: Introdução à análise de discurso. São 

Paulo: Hacker, 1999. 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



126 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

MARGENS 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



127 
 

Folhetos de cordel: os poetas populares como agentes do turismo rural 
Betânia Maciel e Genival Vicente 

 
Esse trabalho pressupõe análise sobre uma das variantes da cultura popular folclórica, 

a literatura de cordel, que se fundamenta no processo investigativo, pontuando a conexão 

Folkcomunicação e cordel, objetivando ampliar as idéias de Luiz Beltrão, a partir da década 

de 60, além das fronteiras locais, sócio-culturais e lingüísticas.  

A falta de comunicação globalizada para manter em evidência a produção da 

constante evolução da cultura popular através do folheto de cordel, é um fator preponderante 

para a sobrevivência do poeta popular. 

A distância, contudo, entre a produção da poesia popular em versos e seu consumo, 

mostra-se como um elemento que produz um “ruído” nesse processo de comunicação, 

interferindo no resultado final. 

A opção por esse tema partiu da necessidade de se fazer uma relação entre a 

Folkcomunicação, a produção e a demanda da literatura de cordel, inseridas em um novo 

contexto dos modernos processos globalizados. 

Nesse conjunto de procedimentos e intercâmbios de informações, intenta-se 

contribuir para um estudo amplo sobre o tema proposto. 

Levando-se em consideração a produção da cultura popular (em verso), intenta-se 

analisar as causas que contribuem para o impasse midiático local da literatura de cordel, na 

cidade de Caruaru, e sua divulgação no mercado consumidor. 

Pretende-se analisar a inter-relação com o objetivo de decodificar o processo 

analítico e interpretativo na pesquisa do cordel, como veículo de comunicação e informação, 

e como repassa informação e conhecimentos para o desenvolvimento local. 

Hoje, o poeta popular, folhetista ou repentista do verso, busca a sobrevivência, 

através de uma possível literatura de subsistência, para perpetuar sua arte abrangente a 

questões políticas, religiosas, ideológicas e sociais, refletindo, pela sua perspicácia, todos os 

acontecimentos, flagrantes da vida real, em linguagem simples, direta e objetiva.  

O apego e o interesse pela arte refletem na família. Geralmente os filhos, também são 

artistas, realizam, criam, mantém e mudam seu comportamento, confeccionando folhetos 

com temas de “acontecido” para atrair novos admiradores, leitores, estudantes e turistas.  

Diante dessa abordagem, conclui-se que há demanda urgente de soluções, que 

superem a informalidade dos processos de comunicação existentes. Para que o estudo desse 



128 
 

tema faça parte do contexto sócio-cultural em massa, entende-se que a relevância dessa 

temática desponta no âmbito da pesquisa social como um aspecto muito pouco explorado.  

Esse incentivo desperta a curiosidade dos admiradores e simpatizantes da poesia 

popular, e visa contribuir para o surgimento de novos trabalhos, subsidiando a elaboração de 

investigações, buscando, na medida do possível, contribuir para pesquisas posteriores mais 

consistentes. 

Propõe-se com essa pesquisa estabelecer um vínculo que motive o relacionamento 

entre as obras produzidas, os poderes constituídos administrativos, políticos e culturais da 

cidade de Caruaru, seus autores, e como subsidiá-los na produção de sua arte. 

A importância de diferentes aspectos culturais e lingüísticos dos elementos 

estilísticos e variantes, da relação entre cultura popular folclórica e Folkcomunicação, na 

literatura de cordel, pressupõe uma investigação rastreando o diálogo com o popular. Suas 

raízes histórico-ibéricas foram destinadas ao canto e transmitidas oralmente, em Portugal e 

na Espanha, desde a Idade Média. 

A origem portuguesa e espanhola constitui uma unidade que é quase impossível de 

desmembrar. Há seis séculos ambos os países vêm colaborando na reelaboração do acervo 

tradicional. O evoluir constante reflete a ausência do homem. Os meios de comunicação em 

massa não correspondem satisfatoriamente à divulgação da folkcultura local nem 

globalizada. O folheto de cordel é instrumento de diversidades artesanais e ideológicas de 

que se utiliza o artista popular para externar suas opiniões, crendices e fatos do cotidiano. 

A multiplicidade da cultura e as diferenças étnicas fazem com que os grupos sociais 

distantes se organizem para preservar a cultura e convivam com as diferenças, formando uma 

unidade maior de natureza abrangente para adquirir experiências e trocar ou fundir culturas 

através do processo de comunicação e informação de idéias. Esses grandes grupos se 

expandem e se tornam imensos. A comunicação direta e pessoal não é mais suficiente. 

Surgem diferentes valores e a comunicação em massa passa a ser o melhor meio para se 

transmitir mensagens e informações técnicas que interessam às massas. É quando a 

curiosidade coletiva desperta para a investigação. 

A cultura folk é um conjunto de informações, idéias, opiniões do público, que vive à 

margem da história urbana e rural, tema transversal, complexo interdisciplinar muito amplo, 

e vai além desse estudo, resgata e interpreta a cultura popular. Sua importância está nos 

múltiplos e variados níveis das práticas culturais, que não dispensam os meios e os 

elementos de comunicação mais sofisticados – a televisão, e mesmo a Internet, para produzir 

efeitos positivos na propaganda da diversidade de cultura artesanal e lingüística. 



129 
 

 
O desenvolvimento local é a saída para que os povos rurais se organizem e 

determinem os seus caminho, considerando os estudos de Paulo de Jesus (2007, 2006a, 

2006b), quando defende que este é o processo que mobiliza pessoas e instituições tendo 

como objetivo melhorar as condições de vida das sociedades locais através da superação de 

dificuldades históricas, de melhores condições financeiras e de autonomia. Como observa 

Jara (1998), o desenvolvimento local, assim como desenvolvimento sustentável, tem como 

princípios fundamentais o bem- estar social, o bem-estar econômico, o equilíbrio ambiental e 

a satisfação das necessidades humanas básicas. Destacamos aqui o conceito de equidade, ou 

seja, a inclusão social através de cortes geracionais e de gênero, etnia e raça e culturas 

populares. 

Considerados os fundadores do Capital Social Bordieu (1980), Coleman (1990) e 

Putnam (2002) deram as bases para o levantamento de material teórico, a partir de meados 

do século XX. A descrição de fenômenos remonta (1840) com Aléxis de Tocqueville. A 

partir de 1988, o conceito foi elaborado. 

A exploração e alienação no trabalho pela divisão e subdivisão das tarefas; o 

desemprego tecnológico e estrutural; as migrações e os conseqüentes desarraigamentos de 

trabalhadores rurais e urbanos propagam os sintomas de anomia social – agressões, violência 

e criminalidade que afetam indiscriminadamente todas as camadas da população. O ritmo e a 

intensidade com que progride a concentração de capital em conseqüência da corrida pela 

produtividade e eficiência, sem considerar os efeitos sociais negativos, não podem ser 

compensados por projetos paternalistas e de caridade. 

As associações de classes dos mais variados tipos, religiosos, artísticos, 

artesanais, recreativos, de pequeno, médio e grande porte, promovem atividades que 

abrangem os mais diversos segmentos da sociedade humana de sobrevivência. 

Dentro da perspectiva da Folkcomunicação, a literatura de cordel integra o “conjunto 

de procedimentos de intercâmbio de informações, idéias, opiniões e atitudes do público 

marginalizado urbano e rural, através de agentes e de meios direta e indiretamente ligados ao 

folclore” (BELTRÃO, 2001).  

Na construção de um ambiente propício para que se possa desenvolver de 

forma integrada e sustentável, é necessária mais que qualquer outro tipo de estratégia um 

processo continuado de comunicação participativa, que privilegie o diálogo como forma de 

desenvolver a “consciência crítica das classes dominadas”, ou seja, o empoderamento por 

meio da valorização de seu saber na luta pela transformação da realidade, busca-se a 



130 
 

colaboração visando o acesso de todos ao espaço público das decisões coletivas, sendo que a 

transformação social somente é possível, quando a comunidade inteira atua como ator e 

gestor na busca de um coletivo mais equilibrado. De forma similar, a concertação, ou seja, a 

atuação conjunta e coordenada entre a comunidade e as demais instituições sociais, 

destacando o poder público local. 

Daí a necessidade de incentivo aos artesãos, sobretudo ao poeta popular de 

Caruaru, tendo em vista ser a cidade um manancial de poetas que se destacam nas diversas 

modalidades de gêneros da poesia de cordel e do repente. Ainda havendo poetas anônimos e 

inéditos, à espera de incentivo financeiro e cultural, na produção de suas obras, 

constantemente procuradas e adquiridas por turistas de todos os recantos do Nordeste e do 

Brasil. Assim se processa naturalmente e se concretiza o desenvolvimento da cultura, que 

objetiva a preservação da cultura poética popular em massa. 

A poesia popular precisa sobreviver para se perpetuar e os poetas também 

necessitam de incentivo, por parte dos poderes constituídos de nossa cidade de Caruaru, que 

ainda não alertaram para à existência da Academia Caruaruense de Literatura de Cordel, em 

seu nascedouro, sem sede fixa. 

Coleman (1990) trabalha com o conceito de plano individual, apontando a 

capacidade de relacionamento do indivíduo, sua rede de contatos sociais baseada em 

expectativas de reciprocidade e comportamentos confiáveis que, no conjunto, melhoram a 

eficiência individual.  

Aliando os efeitos dos fatores familiares, sociais, econômicos e de 

sobrevivência, o rendimento da família é sem dúvida uma entidade única, distinta dos efeitos 

da própria escolarização. Mas não há simplesmente ambiência familiar única; o entorno 

familiar pode decompor-se analiticamente ao menos entre componentes diferentes: capital 

social, capital humano e capital financeiro. 

O capital social, no plano coletivo, ajuda a manter a coesão social, pela 

obediência às normas e leis; a negociação em situação de conflito e a prevalência da 

cooperação sobre a competição, tanto nas escolas como na via pública, o qual resultaria em 

um estilo de vida baseado na associação espontânea, no comportamento cívico, enfim, numa 

sociedade mais aberta e democrática. 

Por vezes o poder atua sobre o corpo social forçando-o a mudar de rumo; e 

depois, age dentro e fora da sociedade. Há a influência do povo quando participa das 

eleições e logo passa a obedecer às determinações do governo: “se o governo apresenta 

defeitos, e por certo é fácil assimilar alguns, eles não chocam os olhares, porque o governo 



131 
 

emana realmente dos governados e porque lhe basta funcionar como pode para que um tipo 

de orgulho paterno o proteja” (TOCQUEVILLE, 1835, p. 80). 

O capital social se fundamenta nas relações entre os atores sociais que 

estabelecem obrigações e expectativas mútuas, estimulam a confiabilidade nas relações 

sociais e agilizam o fluxo de informações internas e externas. Em vez de controles e relações 

de dominação paternalistas, o capital social favorece o fluxo de normas e sanções 

consentidas, ressaltando os interesses públicos coletivos. Dentro da família, é disponível 

para a educação da criança. 

Quanto menor a polarização entre ricos e pobres, maior o capital social, maior a 

participação em associações e projetos coletivos, maior a renda e melhores as práticas 

produtivas, na agricultura e na indústria.  

Fatores diversos à formação de capital social são a desigualdade na distribuição 

da renda de oportunidade, o desemprego e as catástrofes naturais que levam à migrações, 

desarticulando a rede de relações sociais existentes. As maiores vítimas no processo de 

desestruturação são as crianças, particularmente, as famílias desorganizadas, que apresentam 

baixos índices de aprendizagem e elevadas taxas de evasão escolar. 

O capital humano é produto de ações individuais em que busca de aprendizado 

e aperfeiçoamento, mede-se aproximadamente pela educação dos pais e proporciona um 

entorno cognitivo potencial para a criança que facilita a aprendizagem; as vias convencionais 

de formar capital humano estimulam o individualismo, a construção de capital social 

repercute favoravelmente na coesão da família, da comunidade e na sociedade. Kiksberg 

(1998) ressalta o papel fundamental do Estado na criação do capital social. 

O capital financeiro se mede aproximadamente pela riqueza ou nível de 

ingresso da família. Proporciona os recursos físicos que podem contribuir para o rendimento: 

um lugar fixo de estudo na casa, materiais de ensino, recursos financeiros que suavizam os 

problemas familiares. As reservas de capital social, por exemplo, a confiança, as normas e as 

redes, tendem a auto-reformar-se e ser acumulativas. Essa colaboração possível em uma 

tarefa cria conexões e relações de confiança – atividades sociais que facilitam uma 

colaboração futura em outras tarefas. 

Uma política inteligente pode favorecer a formação de capital social, e o capital 

social aumenta a efetividade de ação do governo. 

Analisando a Folkcomuncação como instrumento de mediação popular, a 

pesquisadora Betania Maciel, presidente da Rede de Estudo e Pesquisa em Folkcomunicação 

– Rede Folkcom, afirma: 



132 
 

 
Para isto recorro a referenciais teóricos da comunicação especificamente aos 
estudos da agenda-setting, gate-keeping, news-making e também aos estudos 
culturais e de folclore, com a intenção de justificar metodologicamente as 
contribuições à área de estudos da Folkcomunicação. A comunicação de 
massa funda-se no pressuposto de que é possível transmitir uma mesma 
mensagem para uma quantidade tão ampla quanto possível de receptores 
heterogêneos e dispersos geograficamente. Nesse contexto comunicativo, a 
ação dos receptores sobre a mensagem é limitada e sempre mediada pelo 
agente que define o que deve ou não ser veiculado. Como ocorre na notícia 
jornalística, é a valorização do caráter de “novidade” ou de “inesperado” no 
fato ou evento noticiado o fato motivador e iniciador do processo 
comunicacional. Uma valorização positiva da novidade frente a uma 
valorização negativa do fato passado (MACIEL, 2007). 

 

A base comum de todas atividades de extensão, assim como de outros processos 

sociais que ocorrem no contexto rural, como, por exemplo, o associativismo e a agricultura 

familiar, planejamento participativo, concertação, empoderamento entre outros é o conceito 

de comunicação rural. 

Esta, voltada para o desenvolvimento local tomou para si a tarefa de gestora de 

processos, ampliando sua ação além das atividades agrícolas e incorporando uma nova 

abordagem, sem perder a perspectiva de promover mudanças e viabilizando o 

empoderamento das populações de contextos populares rurais, para enfrentar essa nova 

ordem cada vez mais excludente impostas pelo neoliberalismo e pela globalização. 

Dentro desses estudos o conceito significativo que nos chama atenção quanto à 

problemática das populações envolvidas é o que Martín-Barbero (2003) denomina 

mediações culturais. Reflexões acerca da presença e influência das organizações, instituições 

e culturas que atuam na produção de sentido.Outros aportes teóricos vem respaldar esta linha 

de pesquisa em comunicação rural, como Canclini, não dissociando a comunicação da 

cultura, como processo isolado da esfera cultural que envolve o indivíduo.  

No contexto rural, estaríamos lidando com as chamadas culturas populares. 

Chamamos a atenção para os estudos culturais que as têm como objeto de pesquisa, 

desenvolvidos por Tauk Santos e Brás Callou (1995) para compreender seu potencial como 

estratégia viável à construção do desenvolvimento local. Especificamente, os estudos de 

Tauk Santos sobre recepção junto as populações rurais, identificando as mediações culturais 

e a reconversão dos componentes simbólicos da cultura popular frente à cultura hegemônica. 

Já Brás Callou tem como foco os estudos das estratégias de comunicação, até com vista ao 

desenvolvimento local. 



133 
 

A comunicação rural assim como a extensão rural atua juntamente entre as 

organizações governamentais e não governamentais, absorvendo distintos enfoques teóricos-

metodológicos e tendo como objetivo comum, promover mudanças em relação a situação da 

população rural no Brasil. 

Trata-se portanto, em um campo novo de estudos, onde pesquisas de natureza 

empírica são requisitadas para convalidar o aporte teórico da Folkcomunicação como 

subsídio para estabelecer uma relação entre estes processos paralelos e os processos de 

desenvolvimento local e empoderamento. Porém, também cabe notar que o uso da cultura 

popular dentro do processo de comunicação assume outras formas: 

 
Mas o campo é ainda mais amplo; pois o fluxo ocorre em duplo sentido, na medida 
em que os meios de comunicação de massa passam a se apropriar dos elementos da 
cultura popular e do folclore como estratégia para se aproximar de seu público, 
somando a sua capacidade de persuasão tradicional o elemento familiar e muitas 
vezes, inusitado, da cultura. Quem se aventura a embarcar nesta viagem? (MACIEL, 
2007, grifo nosso). 

 
 

Ao longo deste trabalho, com a análise do desenvolvimento histórico da literatura de cordel, 

de seus gêneros e de sua utilização dentro da construção-reconstrução de um discurso 

popular acerca de importantes questões como o processo político, as transformações sociais, 

o advento do conhecimento científico e técnico, esperamos haver desvelado relações, 

envolvendo similaridades e diferenças, desafios e oportunidades, destes dois processos. 

 
Conclusão 

 

A literatura de cordel é uma constante na cultura popular de Caruaru. A sociedade 

caruaruense sempre se viu influenciada por esse tipo de cultura, embora de uma maneira ainda 

acanhada. Só recentemente é que se teve o interesse de levar às escolas o cordel como tema 

transversal e multidisciplinar, tendo em vista a variedade dos temas diversos que abordam 

sobre diversos assuntos da atualidade, sobretudo o cordel didático, de propaganda, ou de 

encomenda. 

Alguma coisa falta para que se possa divulgar, merecidamente, essa folkcultura tão 

restrita aos meios de comunicação tradicional local que ainda desconhece o mundo 

globalizado. 

Buscamos nessa pesquisa esclarecer a importância da mídia local na divulgação 

dessa literatura como veículo de expressão popular e intercâmbio de informações que 

contribuam para o desenvolvimento, em um contexto de desenvolvimento local. 



134 
 

Caruaru está em pleno impulso de desenvolvimento industrial, comercial, artístico e 

cultural. Tem duas academias: A Academia Caruaruense de Cultura Ciências e Letras 

(ACACCIL), a Academia de Literatura de Cordel, O Museu do Cordel e o Alto do Moura 

(maior centro de artes figurativas as Américas). Falta o incentivo das autoridades políticas e 

administrativas, junto à imprensa falada, escrita e televisada para dar apoio maciço à cultura 

popular. 

Analisamos, no decorrer dessa pesquisa, como os poetas cordelistas, escrevem, 

publicam e vendem seus folhetos, e que tipo de apoio recebem dos poderes públicos 

constituintes. E chegamos à conclusão de que há uma carência de decisões políticas por parte 

dos poderes públicos nesse sentido. Embora alguns entrevistados se contradigam, mas todos 

são unânimes em dizer que já houve tempo pior em que quase que se desconhecia a existência 

do cordel. Hoje o cordel já tem espaço nas escolas e nas livrarias, mas a mídia ainda não 

corresponde às necessidades do mercado. Caruaru é uma cidade turística e os turistas ainda 

não sabem como conseguir cordel com mais facilidade, e ter acesso a esse tipo de literatura. 

Mostramos a importância dessas manifestações culturais e como elas podem 

contribuir para a cultura local, após vencer todos os impasses que tornam inviável a sua 

comercialização. 

A falta de comunicação globalizada para se manter em evidência a produção da 

constante evolução da cultura popular através dos folhetos, é um fator preponderante a não 

sobrevivência do poeta popular, por isso tentamos analisar as causas que contribuem para esse 

impasse midiático local na literatura de cordel, e sua divulgação no mercado consumidor. 

Porém, a importância da discussão sobre o incentivo ou não da literatura de cordel 

como expressão popular adquire uma importância maior quando situamos este fenômeno 

dentro de um processo de desenvolvimento local. O processo de industrialização e de mudança 

da base econômica na cidade de Caruaru evidencia contradições profundas entre uma 

sociedade que era predominantemente de base agrária e passa a estar inserida em um contexto 

de globalização e urbanização. Desta fratura surgem novos questionamentos, novas 

preocupações por parte da população, em todos seus estratos, do simples produtor rural aos 

novos empresários do setor têxtil, passando pelos tradicionais artesões e pelos poetas e artistas 

populares. Através desta pesquisa buscamos, com o auxílio de pesquisa de campo qualitativa, 

baseada nas percepção profunda dos próprios criadores, mas também na análise de suas obras. 

Vemos, assim, como as preocupações e as questões relacionadas com o rumo de 

desenvolvimento da cidade se vêem refletidas na expressão folkcomunicacional, 

correspondendo à contribuição teórica proporcionada pela Folkcomunicação. Esta teoria, a 



135 
 

primeira teoria comunicacional brasileira, possui seus fundamentos no estudo do processo de 

comunicação, centrando-se não mais no esquema linear emissor-receptor da escola clássica 

funcionalista, mas orientando-se a seus desdobramentos posteriores: a comunicação em duas 

etapas, com a presença de um agente comunicacional como intermediador das mensagens 

entre a cultura dominante e a cultura popular. Em nossos resultados evidenciamos o cordelista 

como este agente, agora não mais simplesmente comunicacional mas folkcomunicacional, 

intermediando as mensagens entre a mídia de massa e a cultura popular. Resta-nos, como 

pesquisadores, intelectuais, decisores e membros do poder público, reconhecer o cordel, e suas 

mensagens, como legítimo veículo de comunicação para reconhecer os anseios da população 

por uma lado, segundo os princípios da concertação e do desenvolvimento local por um lado, e 

por outro, de utilizá-lo como meio de fazer com que as mensagens, ou pelo menos as questões 

de cunho relevante para o desenvolvimento desta comunidade, cheguem a uma população 

excluída da comunicação e dos processos de decisão formais. 

Como última consideração, cabe ressaltar que os objetivos e resultados desta 

pesquisa encontram-se perfeitamente alinhados como os objetivos do Programa de Pós-

Graduação em Extensão Rural e Desenvolvimento Local – POSMEX da Universidade Federal 

Rural de Pernambuco, ao situar a literatura de cordel dentro de uma perspectiva mais ampla de 

extensão, entendida não como um processo linear, autoritário, difusionista, com a reprodução 

dos saberes oficiais, mas sim a partir de uma visão participativa onde as soluções e os rumos 

do desenvolvimento são construídos a partir da base. E finalmente, o contexto da produção da 

literatura de cordel se encaixa dentro do contexto das “novas ruralidades” onde as civilizações 

agrária e industrial se encontram, não somente em suas vertentes culturais, mas também 

econômicas, para a geração de uma nova cultura assimilativa de ambas. Esperamos que 

futuros trabalhos possam aprofundar tais relações, ao mesmo tempo em que investiguem 

outras formas, canais e gêneros da expressão popular, como o carnaval, o grafismo urbano, a 

cantoria popular, as lendas urbanas e a própria articulação de massa em contextos de mídia 

local e regional, na perspectiva da Folkcomunicação para o desenvolvimento. 

 

Referências bibliográficas 

ABREU, Márcia. Histórias de cordéis e folhetos. Campinas, SP: Mercado de 

Letras/Associação de Letras do Brasil, 1999 (Histórias de Leitura). 

ALMEIDA, Renato. A Inteligência do Folclore – Livros de Portugal: Rio de Janeiro – Brasil 

(BID), 1957. 



136 
 

BELTRÃO, Luiz. Folkcomunicação: um estudo dos agentes e dos meios populares de 

informação de fatos e expressões de idéias. Porto Alegre/RS: EDIPUCRS, 2001. 

_____________. Comunicação e folclore. São Paulo: Melhoramentos, 1971. 

BENJAMIN, Roberto. Folkcomunicação no contexto em massa. João Pessoa: Editora 

Universitária/UFPB, 2000. 

_________________. Folkcomunicação na sociedade contemporânea. Porto Alegre: 

Comissão Gaúcha de Folclore, 2004. 

BORDIEU, Pierre. O capital social: notas provisórias (1980). In: NOGUEIRA, Maria Alice e 

CATANI, Afrânio (orgs.). Escritos de educação. Petrópolis: Vozes, 1998, pp. 67-69. 

BRANDÃO, Theo. As cheias de Alagoas e a literatura de cordel. Jornal de Alagoas, Maceió, 

8 ago.1948. 

______________. Uma coleção alagoana de xilogravuras. Texto constante do álbum 

Xilogravuras populares alagoanas, Maceió: Museu Theo Brandão, 1973. 

CALLOU, Ângelo Brás Fernandes. Comunicação rural e era tecnológica: tema de abertura. In: 

___________. (org.). Comunicação rural: tecnologia e desenvolvimento local. São Paulo: 

INTERCOM ~Recife: Bagaço, 2002. (Coleção GT’s Intercom, n. 13). 

CANCLINI, Nestor Garcia. Culturas híbridas: estratégias para entrar e sair da 

modernidade. São Paulo: EDUSP, 4ª ed., 2003. 

CASCUDO, Luís da Câmara. Dicionário de folclore brasileiro. 10ª ed. Revisto, atualizado e 

ilustrado. São Paulo: Global Editora, 2001. 

______________________. Literatura oral no Brasil. Belo Horizonte: Itatiaia, SP: USP, 

1984. 

CHAUÍ, Marilena. Conformismo e Resistência: Aspectos da Cultura popular no Brasil. 6. ed. 

São Paulo: Brasiliense, 1994.  

COLEMAN, James Samuel. Foundations of social theory. Harvard University Press, 1990. 

IANI, Otávio. A sociedade global. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 1992. 



137 
 

JARA, C.J. A sustentabilidade do Desenvolvimento Recife. IICA, 1998.p.53. 

JESUS, P. Sobre Desenvolvimento Local e Sustentável - algumas considerações conceituais e 

suas implicações em projetos de pesquisa. In: Ivo Pedroso, Adalberto Maciel Filho e Luiz 

Márcio Assunção. (org.). Gestão do desenvolvimento local sustentável. Recife: EDUPE, 

2007, p. 17-37. 

________. A metodologia científica e o quotidiano da extensão rural: algumas relações. In: 

Jorge Tavares e Ladjane Ramos. (org.). Assistência técnica e extensão rural. Manaus: Edições 

Bagaço, 2006, p. 67-80. (a) 

________. Projeto de Intervenção e consultoria: ensino, pesquisa e extensão para o 

associativismo e cooperativismo. In: Maria Salett Tauk Santos e Angelo Bras Fernandes Callou. 

(org.). Associativismo e desenvolvimento local. Recife: Edições Bagaço, 2006, p. 185-206. (b) 

LAZARSFELD, Paul. Os meios de comunicação Coletiva e a influência pessoal. Rio de 

Janeiro; Fundo de Cultura, 1964. 

LUYTEN, Joseph Maria. A notícia na literatura de cordel. São Paulo, USP, 1984 (tese de 

doutoramento em Ciências da Comunicação da Escola de Comunicações e Artes).  

KIKSBERG, Bernardo. Repensando o Estado para o desenvolvimento social: questões de 

nossa época, n; 63. São Paulo: Cortezez, 1998. 

MACIEL, Betania. O papel da folkcomunicação na construção do desenvolvimento regional. In: 

Anais do XXX Congresso Brasileiro de Ciências da Comunicação, Santos, 29 ago.-2 set. 

2007. São Paulo: INTERCOM, 2007. 

MARTÍN-BARBERO, Jesús. Dos meios às medições: comunicação, cultura e hegemonia. Rio 

de Janeiro, 2. ed.Editora: UFRJ, 2003. 

ORTIZ, Renato. Cultura Brasileira e Identidade Nacional. 5. ed. São Paulo: Brasiliense, 

1994. 

PUTNAM, Democracies in flux: the evolution of social capital in contemporary society. 

Oxford: Oxford University Press, 2002. 

PROENÇA, Ivan C. Ideologia do Cordel, 1977. 



138 
 

SCHIMIDT, Cristina. Folkmídia: da resistência à coexistência: os novos canais da 

comunicação cidadã na periferia. In: Mídia Cidadã, São Bernardo do Campo, novembro de 

2005. Disponível em: < 

http://www2.metodista.br/unesco/agora/pmc_forum_iluminando_schmidt.pdf >. Acesso em 12 

mai. 20078. 

TAUK-SANTOS, Maria Salett. CALLOU, Ângelo Brás .Fernande. Desafios da comunicação 

rural em tempo de desenvolvimento local. João Pessoa: Signo, 1995. 

TRIGUEIROS, Osvaldo. Quando a televisão vira outra coisa, Tese de Doutorado. São 

Leopoldo (RS) – Universidade Vale dos Sinos. 

TOCQUEVILLE, Aléxis de. (1835). Democracia na América. São Paulo: Martins 

Fontes, 2005. 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



139 
 

Cordel no rádio: recriação e expressão cultural  
Hélcio Pacheco de Medeiros 

 

A literatura de Cordel persegue um árduo caminho para continuar existindo no 

nordeste brasileiro. Ela faz parte do universo cultural plural que se mistura e se 

entrelaça com outras formas de expressões culturais. São poucos os artistas que 

continuam produzindo e divulgando a sua arte de forma artesanal nas praças, feiras, 

mercados ou nos pequenos grupos que circulam pelas cidades nordestinas e se deparam 

com cantadores ou poetas cordelistas. No entanto, a mídia vem se apropriando dessa 

forma de comunicação do povo. Mais recentemente, duas produções da televisão 

brasileira deram um novo alento e despertaram para o fato de que é possível atualizar e 

manter viva esta expressão popular através dos meios de comunicação: a primeira foi 

através da mini-série da Rede Globo “A Pedra do Reino”, uma adaptação do livro do 

grande poeta popular e escritor nordestino, Ariano Suassuna; a segunda, foi o episódio 

da série Carga Pesada que fez uma adaptação da literatura de Cordel “A Mula Sem 

Cabeça”.  

Neste sentido, abre-se um viés para impulsionar e fortalecer o Cordel através do 

rádio, um dos veículos de comunicação de maior penetração nos lares brasileiros e um 

meio que proporciona um espaço de expressão e de valorização da identidade cultural 

das camadas populares. E o rádio tem tudo para contribuir com esse processo porque 

desde os primórdios sempre trabalhou com o gênero dramático e com diversos formatos 

(novelas, contos, radioteatro) para estimular o imaginário social e coletivo. Além do 

mais, o rádio pode ampliar o universo de alcance das audiências por sua característica 

massiva, recriando uma das expressões mais fortes da cultura nordestina, o Cordel. A 

limitação do âmbito de sua divulgação pode crescer, alcançar níveis mais significativos, 

estimulando cada vez mais a produção e contribuindo para que os artesãos do cordel 

encontrem um horizonte mais promissor para perpetuar a sua produção.   

 

1. O cordel: uma expressão cultural do nordeste 

 

A literatura de Cordel é um meio de expressar informações, idéias e anseios de 

uma sabedoria popular através de folhetos contando romances, poesias, pelejas, 



140 
 

histórias da vida do povo. Ela existe no Brasil desde a chegada dos europeus no século 

XVI e ela se estabeleceu em toda a região nordeste. A Bahia foi a primeira região por 

onde entrou o Cordel e, aos poucos, se expandiu pelas demais regiões. Nava (2006) 

chama a atenção para o fato de que foi nas pequenas cidades interioranas do nordeste do 

final do século XIX que a Literatura de Cordel começou a ter uma circulação maior 

através dos folhetos contando os feitos milagrosos com padre Cícero Romão Batista, em 

Juazeiro do Norte, Ceará, e que difundiu os feitos milagrosos do com a chegou ao 

Maranhão, acompanhando o processo de colonização de todo o Nordeste.  

 No século passado a valorização da cultura popular teve vários defensores, como 

Luiz Beltrão, Luiz da Câmara Cascudo, Ariano Suassuna, Luiz Gonzaga, Patativa do 

Assaré, Chico Daniel, Antônio Nóbrega, entre tantos outros baluartes que procuraram 

preservar a riqueza das produções culturais do povo. Houve até mesmo um tempo em 

que se discutia sobre a cultura erudita, mais importante, e a cultura popular, ‘despojada 

de valores nobres’. 

Hoje a compreensão é outra. A cultura popular tem o seu lugar no espaço das 

práticas culturais da sociedade. Mesmo depois de quatro séculos que chegou ao Brasil, a 

Literatura de Cordel sobrevive quase que no anonimato, quase engolida por outras 

manifestações da cultura atual. Como explica Uribe (2006), o que ocorre são interações 

das linguagens regionais, mestiçagens, quebras de fronteiras entre o urbano e o rural, 

uma situação em que existem “aportes culturais diversos”, fruto da dinâmica viva da 

sociedade, das expressões de todas as linguagens disponíveis. 

 Para John Downing (2001, p.35), fundamentado nas pesquisas de Jesús Martin-

Barbero sobre comunicação e cultura, considera que há hoje uma abordagem da cultura 

popular não mais como sendo uma só, mas uma cultura popular mesclada de 

hibridismo, uma mestiçagem que se configura numa “intrincada malha de capilares 

culturais que irrigam todo o corpo da sociedade”.  

 Se buscarmos pesquisar o espaço do surgimento da literatura de cordel na região 

Nordeste vamos nos voltar para a Bahia. E nessa região se encontra Ilhéus, uma das 

cidades mais antigas do Nordeste, com seus 473 anos de existência. Localizada na 

região sul da Bahia, mantem-se ainda como um espaço de conservação da a Literatura 

de Cordel. Alguns poetas permanecem vinculados à Associação Cultural da cidade, 

mais conhecida como Casa da Cultura. No espaço da casa ficam expostos folhetos de 

Cordel pendurados em cordões, esperando o interesse das pessoas em adquirir um 

exemplar. 



141 
 

 Essa situação foi apontada por Beltrão (1983) que já chamava a atenção para o 

fato de que “a literatura de cordel, como uma das expressões populares, não deve, 

permanecer como uma simples engrenagem social alienada e silenciosa, mas apresentar-

se de forma consistente no cotidiano dos meios de comunicação”. Como fazer com que 

a Literatura de Cordel chegue aos meios de comunicação de massa? Como garantir a 

continuidade das expressões culturais nordestinas através do rádio e da televisão, bem 

como das novas tecnologias comunicacionais? 

 Alfredo Bosi parece responder esta questão ou apontar um caminho quando 

considera que a cultura popular pode se relacionar com os meios de comunicação e estes 

podem interpretar e ressignificar os conteúdos, os seus códigos, os seus símbolos 

expressos nas suas manifestações – cordel, poesia, mamulengo, música – (BELTRÃO, 

2004, p.86). 

 Para Downing (2001, p.33), a mídia é um co-arquiteto da produção cultural 

justamente porque as expressões culturais se configuram, se mesclam com a cultura de 

massa. Essa mistura produz uma resignificação, uma recriação que pode ser aproveitada 

pelos meios de comunicação. No caso o rádio, essa recriação pode ser incorporada aos 

formatos e produtos radiofônicos para dar uma maior visibilidade e atualizar toda forma 

de manifestação da cultura popular. Assim, surge uma caminho de valorização e 

perpetuação com maior afinco da Literatura de Cordel. 

  Neste sentido, Uribe (2006, P. 217) considera que “o rádio pode se tornar como 

um espaço de expressão de identidade e criação cultural”. Essa relação da cultura 

popular com os meios de comunicação cria uma interação que atualiza as raízes da 

cultura popular, e que a pesquisadora entende como [...]  “formas novas de expressão e 

formas antigas mas em contextos novos”.  

 

2. O radiodrama: uma recriação do cordel 

 

 Um dos gêneros da produção radiofônica é o dramático. Ele estimula a 

imaginação, a fantasia e mexe com o imaginário coletivo mobilizando as emoções, os 

sentimentos e até mesmo uma mudança de atitude com o uso do recurso da sonoplastia 

criando um cenário “real”. E de uma realidade tão forte e marcante que na década de 30 

Orson Wells utilizando-se do gênero produziu e veiculou um radiodrama que falava de 

uma invasão de marcianos a terra, cuja repercussão provou na cidade americana de New 

York um pânico desenfreado na população (VIGIL, 2003, p.121). 



142 
 

 Esse formato se caracterizou por várias décadas como um recurso para garantir a 

audiência, um público cativo através das radionovelas. Muitas conseguiram sucesso 

nacional, como “o direito de nascer”, “Jerônimo, o herói do sertão”, “Lampião e Maria 

Bonita”; “Mocambo”, “os miseráveis”, “a predestinada”. Na década de 50, a televisão 

se apropriou desse gênero e até hoje é um dos mais utilizados pelas emissoras para 

sustentar a sua programação porque consegue envolver o público na trama, misturando 

ficção com realidade. 

 Com a crise do rádio e a migração do gênero dramático para a televisão, as 

emissoras esqueceram de utilizá-lo, deixaram de lado um dos recursos radiofônicos 

mais poderosos para cativar o público e que consegue mexer com o imaginário coletivo 

das pessoas. O gênero dramático é um instrumento capaz de revitalizar todo o universo 

que compõe a cultura popular, principalmente da literatura de cordel que é carregada de 

narrativas, personagens pitorescos do cenário mítico e cultural, além de temas que 

abordam todos os aspectos que afetam o cotidiano das pessoas (religião, saúde, trabalho, 

política, casamento, economia, lazer, humor), enfim, relações sociais diversas. 

 Para John Downing (2001, p. 38), os produtos da mídia convencional podem 

perfeitamente recorrer à cultura popular, uma vez que a audiência realiza uma nova 

elaboração, molda os produtos da mídia a partir da sua compreensão, da sua re-

significação e sentido para o seu universo cultural. 

 E o rádio tem as condições para tornar presente essa realidade. Os formatos 

radiofônicos, os musicais, os informativos, mas especialmente as radionovelas, os 

contos, os sociodramas, podem contribuir para revitalizar a sua programação, ao mesmo 

tempo em que recria as produções da cultura popular. O rádio não morreu, mas se 

adaptou às novas realidade e continua seguindo em frente rumo a um futuro incerto, 

mas com a possibilidade de readaptar e se configurar a partir do contexto atual. 

 

3. Uma experiência na academia 

 

 A redescoberta do gênero dramático vem fortalecida nos cursos de comunicação 

social pelo país afora. Na Universidade Estadual de Santa Cruz – UESC, localizada em 

Ilhéus, município da região sul da Bahia, tem realizado alguns experimentos com o 

gênero nas aulas de audiovisual e de rádio. O resultado é uma variedade de produtos que 

os alunos desenvolvem ao longo dos semestres e que se tornam objeto dos trabalhos de 

conclusão de curso. 



143 
 

 Dentre essas produções vale ressaltar a escolha que os alunos fazem pela 

literatura de cordel, uma vez que a região cacaueira baiana é muito rica dessa produção 

e conserva em sua trajetória alguns artistas que vivem da arte popular: artesanato, 

poesia, danças folclóricas, cantorias de violas e da literatura de cordel. No entanto, 

faltam mecanismos e formas de escoamento e de visibilidade dessa produção que 

ameaça a permanecer escondida, calada, muda, fadada ao esquecimento ou apenas se 

mostrar para uma parcela muito ínfima da sociedade.  

Algumas dessas literaturas de cordel estão sendo recuperadas, valorizadas, 

aproveitadas e sendo adaptadas para o vídeo e para o rádio: a história de satanás 

embriagado no forró; o amigo fiel; a mulher que vendeu o marido por R$ 1,99; a 

igreja do diabo; jesus no xadrez; maracatu pernambucano. Os alunos estão 

descobrindo a riqueza de elementos que compõem o universo da literatura popular e a 

facilidade para incorporar ao formato dramático, tanto no vídeo quanto no rádio; 

Toda essa literatura foi recriada para cada uma das mídias. No caso do rádio, as 

peças foram produzidas por um elenco de atores formado pelos próprios alunos da 

universidade. Além do texto, a criatividade para construir o cenário sonoro com as 

vozes, os efeitos, ruídos e toda a atmosfera de cada cordel se revestem de uma 

possibilidade de que “as novas tecnologias sejam usada em favor da democratização e 

revalorização da cultura”, como pensa Nogueira (2006, p. 164).  

Ele ainda ressalta que as principais linhas de força da literatura oral têm resistido 

ao impacto intenso das novas formas de evasão lúdica, informação e sociabilidade, 

mantendo a superior altivez de sua força estética [...] (NOGUEIRA, 2006, p. 171). Mais 

ainda: suas multiformes manifestações estão prontas a emergir do pó que cobre muitas 

de suas práticas e especificações textuais (Ibdem, 2006, p. 174). Com essa abordagem, a 

literatura de cordel que está sendo adaptada para o rádio reforça a possibilidade de 

resgate e revitalização da cultura popular através dos meios de comunicação, recriando 

a cultura que se mistura com as outras formas de expressão da sociedade vigente. 

O que é importante ressaltar ainda é que as emissoras de rádio que estão mais 

próximas do espaço local e regional necessitam encontrar um caminho para revigorar 

suas práticas radiofônicas, ocupar um lugar de importância no cenário dos meios de 

comunicação que crescem com o uso das novas tecnologias e das redes globalizantes 

que sufocam quem não consegue acompanhar o ritmo das transformações sociais, 

econômicas, políticas e culturais da sociedade. 



144 
 

Existe hoje uma necessidade crescente de otimizar o rádio não só para a difusão 

da música, dos programas de entretenimento, jornalísticos, esportivos, mas também para 

resgatar os formatos e gêneros radiofônicos que garantiram o sucesso das emissoras de 

rádio por várias décadas em nosso país. A criação de novos produtos no contexto 

contemporâneo, aproveitando os elementos culturais que estão imbricados, hibridizados 

pode representar uma oportunidade de vitalidade das criações dos artistas populares que 

continuam artesanalmente buscando formas de expressar o que pensa, o que sente, o que 

compreende desse mundo em que vive. 

 Hoje já se usa a internet como um espaço para veiculação de muitas produções 

alternativas. A música é uma delas. E por que não a literatura de cordel, não só o texto 

escrito, mas configurado com a imagem em movimento e com os sons que circulam na 

rede mundial. Essa poderia ser um caminho a ser percorrido. 

Mas existem aqueles que defendem a pureza da cultura. Essa realidade não 

existe mais, não é mais possível em nossa sociedade contemporânea complexa, 

globalizada, hibridizada. A cultura local convive com o global e o global incorpora o 

local. As interações que ocorrem se transformam em outras práticas, operam novas 

manifestações. Como pensa Canclini, “mais importante que se preocupar com o que está 

deixando de existir é preocupar-se com o que está sendo reformatado” (NOGUEIRA, 

2006, p. 213). 

Neste sentido, os poetas, ao produzirem a sua literatura de cordel, não expressam 

mais o mesmo universo imaginário do início da colonização brasileira. Eles se reportam 

aos temas mais atuais, como a aids, a corrupção dos políticos, a traição no casamento, o 

homossexualismo e tantos outros temas que povoam as práticas culturais de hoje. A 

literatura de cordel incorpora as imagens do mundo globalizado, mas mantém 

características locais, regionais. O que ocorre é um ressuscitar, um recriar da cultura 

popular, contribuindo para a interação entre gerações diferentes. E os meios de 

comunicação são fundamentais nesse processo de recriação cultural. O rádio continua 

hoje a ter sua importância para fortalecer essa perspectiva da preservação, da 

atualização, da continuidade através dos tempos da literatura popular, no caso abordado, 

a literatura de cordel. 

Se as experiências dos cursos de comunicação que trabalham as produções 

audiovisuais e radiofônicas continuar investindo na valorização e resgate do gênero 

dramático, podemos impulsionar um processo muito mais rico nos meios de 

comunicação, como vem fazendo a televisão brasileira, ao investir nas produções que 



145 
 

levam em conta o universo da cultura popular. No entanto, se as produções acadêmicas 

ficarem restritas às práticas laboratoriais ou às apresentações de trabalho de conclusão 

de curso não se vai avançar muito. É preciso que essas produções cheguem às emissoras 

de rádio e de televisão, ampliem o universo da audiência. Só assim estará contribuindo 

para que o caminho das práticas culturais não se perca, mas continue existindo, se 

adaptando às novas realidades. 

 

4. Considerações finais 

  

 A comunicação de massa é resultado de uma complexa rede de interações 

sociais e culturais. Assim ela pode significar um mecanismo de reconfiguração do 

cenário social, de recriação de vários aspectos da cultura, como é o caso da Literatura de 

Cordel. Adaptada às novas tecnologias e à programação das emissoras de rádio e 

televisão é possível manter a cultura popular presente e atual, como tem feito a televisão 

brasileira no início deste novo século. 

 Os gêneros dramáticos, em especial o radiodrama, continuam valendo para as 

emissoras que estão inseridas nos novos processos tecnológicos ou para aquelas que 

estão sem perspectivas de crescimento, sem um caminho para sair da crise que as 

envolve, fruto do processo de globalização, da formação dos conglomerados e das redes 

que abarcam ou excluem as emissoras locais ou regionais. O radiodrama pode ser uma 

alternativa de revitalização dessas emissoras. 

 Mesmo as emissoras que veiculam a sua programação na rede digital podem 

manter vivas as manifestações culturais que as práticas populares ainda continuam a 

desenvolver em sua trajetória no contexto social. A Literatura de Cordel é uma arte que 

pode sobreviver e continuar existindo apesar das transformações tecnológicas que se 

impõem nos dias atuais. 

 As experiências desenvolvidas nos laboratórios de rádio e tevê das universidades 

de comunicação públicas e privadas do país a e que formam os profissionais para 

atuarem no mercado televisivo e radiofônico podem contribuir para que a cultura 

popular e, em especial, a Literatura de Cordel, saia do seu espaço restrito, ameaçado de 

extinção e passe a se fazer presente na mídia massiva.  

 

Referências 

 



146 
 

BELTRÃO, L. folkcomunicação: teoria e metodologia. São Bernardo do Campo: 

Umesp, 2004. 

 

DOWNING, J. Mídia radical: rebeldia nas comunicações e movimentos sociais. São 

Paulo: Senac, 2001. 

 

MCLEISH, R. Produção de rádio: um guia abrangente de produção radiofônica. São 

Paulo: Summus, 2001. 

 

MEDEIROS, R. Dramas no rádio: a radionovela em Florianópolis nas décadas de 50 e 

60. Florianópolis, Santa Catarina: Insular, Fundação Franklin Cascaes, 1998. 

 

NAVA, R. Gêneros e Formatos. In: SCHIMIDT, C. folkcomunicação na arena global: 

avanços teóricos e metodológicos. São Paulo: Ductor, 2006. 

 

Nogueira, C. As literaturas orais e marginalizadas. In: SCHIMIDT, C. 

folkcomunicação na arena global: avanços teóricos e metodológicos. São Paulo: 

Ductor, 2006. 

 

SCHIMIDT, C. folkcomunicação na arena global: avanços teóricos e metodológicos. 

São Paulo: Ductor, 2006. 

 

URIBE, E. V. A difusão radiofônica da música folclórica. In: SCHIMIDT, C. 

folkcomunicação na arena global: avanços teóricos e metodológicos. São Paulo: 

Ductor, 2006. 

 

VIGIL, J.I.L. Manual urgente para radialistas apaixonados. São Paulo: Paulinas, 

2003. 

 

 

 
 
 
 
 



147 
 

Um olhar folkmidiático no carnaval de Olinda  
Maria Érica de Oliveira Lima, Dannyelle de Souza Nunes, Gabriella Gerber, Marilton 

Medeiros 

 

Introdução 

 

 Quando pensamos em carnaval logo nos vem à mente a idéia de dias de folia, 

alegria e diversão. No Brasil, principalmente, esses dias marcam extra-oficialmente o 

início do ano. Porém muito mais que dias de festividades, o carnaval brasileiro 

representa um momento de fuga do real, do cotidiano. Fuga que Roberto Da Matta 

(1997, p.46) define como “um rito fundado na possibilidade de dramatizar valores 

globais, críticos e abrangentes da nossa sociedade”. O carnaval representa dias de magia 

em que o grotesco, o esdrúxulo, o inesperado, as sátiras e a quebra de valores 

convencionais são permitidos. O carnaval é uma festa popular e como tal, é um 

acontecimento tradicional e com identificadores de fatos locais e simbólicas 

(TRIGUEIRO, 2007). As informações e os discursos se misturam, os foliões se 

envolvem em torno de um mesmo rito e trazem para si uma mistura de cores, símbolos e 

imagens.  Essa característica se dá através de uma diversidade de ritmos e 

manifestações. Do axé da Bahia ao frevo pernambucano, das imponentes e luxuosas 

escolas de samba do Rio de Janeiro e São Paulo, às bandinhas e blocos de rua dos 

interiores. O carnaval brasileiro consome e alicia até mesmo aquele que não quer se 

integrar.  

Afinal como manter-se indiferente as mudanças que ele impõe? Ninguém fica 

alheio às portas dos comércios fechadas, a programação televisiva alterada, aos flashes a 

todo instante mostrando as comemorações da cidade e dos outros estados, aos 

ambulantes vendendo apetrechos e alegorias carnavalescas. O clima gerado pelo 

carnaval arrasta multidões, movimenta a economia e recupera tradições. No Brasil são 

muitos carnavais dentro de apenas um, as variáveis para estudos são inúmeras e as 

conclusões nem sempre coincidem. Para a elaboração desse artigo, nosso objeto de 

estudo se concentrou no carnaval de Olinda, mais precisamente nas fantasias dos foliões 

que lotam e incendeiam as ladeiras com descontração e principalmente, criatividade. O 

que realmente essas fantasias representam e quais seus reais significados? Há 

mensagem por trás dessas fantasias? Quais as metáforas e alusões que elas nos remetem 



148 
 

e em que contextos sociais, políticos e culturais estão inseridas essas representações 

simbólicas?  

Essas análises foram realizadas sob a ótica dos estudos de Luiz Beltrão sobre a 

comunicação realizada entre os meios de comunicação, o líder de opinião e o receptor, 

dentro de uma manifestação popular. Nesse sentido, a folkcomunicação foi utilizada 

para relacionar as mensagens vindas da cultura popular com as mensagens recebidas da 

cultura de massa, ou seja, como as fantasias são produzidas e concebidas dentro desse 

ciclo em que uma cultura se apropria da outra para tornar-se evidente e qual o 

significado que se quer passar. 

 

Procedimentos metodológicos 

 

Para elaboração desse artigo a metodologia aplicada foi o método observacional, 

histórico-descritivo e dialético, ambos unidos às técnicas de observação, entrevistas com 

os foliões, pesquisa bibliográfica, documental e participação direta do carnaval de 

Olinda. A pesquisa foi separada por três fases principais: 

1ª fase: Foi utilizado o método observacional na tentativa de captar a 

comunicação visual das fantasias e os principais personagens em destaque para 

subsidiar o trabalho de interpretação relativa à fundamentação teórica principal da 

pesquisa. Todos os bolsistas estiveram no carnaval de Olinda em fevereiro de 2008.  

2ª fase: Coleta de dados: Pesquisa documental e pesquisa bibliográfica. Nessa 

fase da pesquisa foi feito um levantamento de biografias relativas à temática do 

carnaval, frevo de Olinda e Folkcomunicação para fornecer elementos históricos e 

embasamento  teórico sobre a comunicação visual por lá encontrada.  

3ª fase: Foram realizadas entrevistas com os brincantes, cuja intenção foi colher 

depoimentos e entender quais mensagens são enviadas através de suas fantasias, e em 

que contextos se inserem.  

 

Carnaval de Olinda: manifestações folkcomunicacionais e político-sociais 

 

É incontestável, ao se falar em carnaval logo nos remetemos ao Brasil e apesar 

dessa tradição mundialmente conhecida como país do carnaval, não foi aqui o início 

dessa festa tão peculiar. A origem do carnaval ainda é muito discutida entre estudiosos e 

o começo da sua história tem sido buscado nos países mais antigos como Egito, Grécia 



149 
 

e Roma. A única certeza que se tem é que essa festa caracterizada fortemente por bailes, 

uso de máscaras e excesso de luxúrias está intrinsecamente relacionada a fenômenos da 

astronomia e a ciclos naturais, ou seja, o carnaval desde seus primórdios surge para 

comemorar e agradecer a fartura e as graças alcançadas. 

No Brasil, o entrudo, nome dado ao carnaval pelos portugueses, teve uma 

influência direta destes, pois foram eles que trouxeram o “mela-mela” de farinha e água 

com limão. Mais tarde também surgiram as brincadeiras com confetes e serpentinas. No 

Brasil, o carnaval começou a ganhar efetivamente força com o surgimento das 

marchinhas e dos blocos de ruas, a partir da década de 30, do século XX. Com o tempo 

essa versão foi se modificando e começou a tornar-se mais comercial. O carnaval virara 

um negócio lucrativo e rentável. O carnaval de rua cedeu espaço para os trios elétricos, 

as fantasias foram padronizadas através dos abadás e no lugar das marchinhas, muito 

axé e samba. Porém em Pernambuco, o carnaval continuou a cultivar suas raízes e até 

hoje se mostra como um dos maiores e mais importantes carnavais do mundo. 

Desde a infância a valorização da cultura é incitada nos pernambucanos, de 

forma que esta se reflita no cotidiano. No carnaval ela torna-se ainda mais evidente, 

tendo maior expressividade no carnaval olindense. Este por sua vez, teve início no 

século XX e atualmente é um dos mais animados e tradicionais do país. Os blocos, o 

frevo, o maracatu, os caboclinhos, troças e bonecos gigantes representam a diversidade 

cultural existente em Pernambuco e no Nordeste, fazendo com que essa festa tenha 

certas particularidades que não são encontradas em nenhum outro carnaval. 

Durante o carnaval de Olinda, grande parte dos artistas que se apresentam são regionais, 

expressando e fortalecendo ainda mais a cultura local, que é expressada através de 

danças, músicas e apresentações de atrações folclóricas.  

É no carnaval em que acontece uma vivacidade do espírito popular. Ele é levado 

para a cultura de massa que se apropria de seus festejos, ritos e costumes. Porém é 

válido lembrar que esse fenômeno é bidirecional, ou seja, a cultura popular também se 

apropria da cultura de massa. No carnaval isso acontece constantemente. Enquanto os 

foliões usam dos meios de comunicação em massa para se inspirar e construir suas 

fantasias, estes mesmo meios, principalmente a televisão, absorve e transmite 

exaustivamente os fatos e os costumes que acontecem nesses dias de folia. Tal 

ocorrência é concebida pelo termo folkmídia, que basicamente busca entender como os 

meios de comunicação de massa se utilizam da cultura popular e manifestações 

folclóricas para reinterpretar e transmitir essas mensagens. Para Joseph Luyten é 



150 
 

 
conveniente destacar o termo folkmídia como significativo de utilização de 
elementos folkcomunicacionais pelos sistemas de comunicação de massa. 
Acreditamos, desta forma, estarmos colaborando para um entendimento 
melhor de um fenômeno que se torna mais e mais evidente em uma época 
como a nossa, em que o inter-relacionamento das várias formas distintas de 
comunicação vai se revestindo de interesse cada vez maior da parte de 
estudiosos do fenômeno geral a que chamamos Comunicação Social. 
(LUYTEN, 2002) 

 
 

Nesses três a quatro dias de carnaval, a cobertura da mídia é excessiva. É nessa 

época em que ela trata de resgatar os primórdios dos festejos, relembrar músicas e 

tradições passadas, exaltar o presente e “valorizar” as manifestações folclóricas 

decorrentes do carnaval. A todo instante, coberturas e flashes ao vivo por todo o Brasil. 

Na tela, apenas as pessoas sorrindo, brincando, pulando e festejando. Curiosidades são 

mostradas e costumes exibidos. Os meios de comunicação se fazem pertencer à cultura 

popular. A integração é plena e a aliança praticamente indissociável.  

 
O poder das novas tecnologias de reprodução simbólica permitem que 
identidades culturais preservadas historicamente, mas estereotipadas pelos 
produtos midiáticos suscetíveis de difusão internacional, venham a projetar 
traços nacionais ou valores locais no mosaico multicultural da sociedade em 
rede. (CASTELS, 1996).  

 
 

Porém, enquanto os meios de comunicação de massa buscam essa aliança com a 

cultura popular basicamente durante o carnaval, o contrário não acontece. Os foliões 

acompanham durante todo o ano o que é veiculado nesses meios e trazem para a festa 

essa vivência. Os grupos culturalmente marginalizados definidos por Luis Beltrão como 

agentes que contestam as normas e os valores morais/sociais vigentes encontram no 

carnaval um espaço propício e livre para se manifestar. Nesse período, os brincantes 

sentem que estão simbolicamente autorizados a transgredir todos os valores que 

consideram corretos e aceitos socialmente. Eles transcendem o real e passam a viver 

momentaneamente em uma nova sociedade, com novas regras e condutas bem menos 

arbitrárias que as primeiras. Nessa época, "a massa se comunica e a opinião se 

manifesta". (BELTRÃO, 1965, p.9-10). 

A comunicação se dá a todo instante, a cada ladeira, a cada bloco e 

principalmente a cada fantasia. Elas se encaixam em contextos políticos, econômicos e 

sociais e buscam contestar, manifestar, alertar ou simplesmente entreter os que passam. 



151 
 

As fantasias se inspiram em elementos midiáticos buscando uma comunicação em 

comum a todos que participam desse evento cultural.  

As fantasias encontradas no carnaval de Olinda são signos e como tais estão 

abertos a representações e interpretações. De acordo com a semiótica de Pierce esses 

signos são vistos em relação a si mesmos (primeiridade), em relação ao seu objeto 

(secundidade) e em relação ao seu interpretante (terceiridade). No caso das fantasias o 

que mais convém observar é aquele que se relaciona ao interpretante, apesar de todos 

estarem intrinsecamente relacionados. Ao relacionar-mos as fantasias com o 

interpretante, as elevamos a categoria de símbolos e argumentos, ou seja, suas 

interpretações são convencionadas e necessitam de outros signos para estabelecer a 

relação entre significante e significado. Desse modo, uma fantasia que proteste contra 

determinado regime político pode ser interpretada de diferentes maneiras, de acordo 

com a bagagem de signos que o receptor possua. Isso não quer dizer, que uma ou outra 

interpretação vai estar certa ou não.  Várias são as referências e as metáforas que os 

foliões transmitem através de suas fantasias. Muitos remetem à sua cultura, seu povo, 

suas indignações e seus protestos. Alguns precisavam explicar o contexto de suas 

fantasias, outros eram praticamente metáforas visuais, dando margem a imaginação e 

interpretações dos mais variados tipos.  

Em Olinda como em nenhum outro lugar, a variedade e a criatividade na 

confecção das fantasias pode ser vista em cada bloco e em cada ladeira. As temáticas 

são infindáveis, galgando entre o caráter social, político e econômico, passando pelas 

religiões e cultura local e até mesmo representando figuras influentes e/o midiáticas. 

Tomando as representações da atualidade poderemos elucidar nas fantasias 

carnavalescas, a visão de formas e cores através de todo o conjunto em destaques nas 

ruas, ambas norteadas numa base, ou informação anterior, que se detecta no imaginário 

do grupo social.  

Como "festa popular", um festival do povo, o carnaval, é marcado por uma 
orientação universalista, cósmica, e que dá ênfase, sobretudo a categorias 
mais abrangentes, como a vida em oposição à morte, a alegria em oposição à 
tristeza, os ricos em oposição aos pobres etc. Como desfile, reúne um pouco 
de tudo - a diversidade na uniformidade, a homogeneidade na diferença, o 
pecado no ciclo temporal cósmico e religioso, a aristocracia de costume na 
pobreza real dos atores - ele remete a vários sub-universos simbólicos da 
sociedade brasileira (Da Matta, 1986:46). 

           



152 
 

São muitas as expressões, representações e grupos vistos neste período. Uma 

história de mais de 100 anos para contar. Além do centenário do frevo, o carnaval de 

Olinda também comemorou em 2008, os 25 anos do titulo de Patrimônio Histórico e 

Cultural da Humanidade recebido da UNESCO em 1983 e os foliões foram os que mais 

participaram e contribuíram com a festa: “o carnaval de Olinda ainda é um carnaval 

criativo. Aqui você pode brincar a vontade, pode usar fantasia e por não ter circuito 

fechado, Olinda se torna uma festa altamente democrática, uma grande bagunça 

organizada”, disse Roberto Galvão, recifense de 28 anos, que se fantasiou de Barbie 

Mãe de Santo e junto com seus colegas resolveu criticar a sofisticação das Barbies 

tradicionais, fazendo uma sátira político-social e criando as Barbies “indesejadas” como 

por exemplo a Barbie Tropa de Elite, a Barbie Prostituta e a Barbie Crente. 

Já Cléia Maria Falcão, de 53 anos e Rosileide Solto de 50 anos trajavam 

fantasias que denominavam de superstição e explicaram a escolha por acreditar na forte 

crença e religiosidade do brasileiro: “a mensagem que queremos passar é que a cultura 

sempre é muito forte no carnaval de Pernambuco e deve ser mantida”. Outras fantasias 

encontradas e observadas nas ladeiras de Olinda também merecem destaque:  

 

 Os super-apaixonados: Thales Amorim Araújo Reis, 28 anos, médico e 

Fabiane Maria Nery de Souza, 26 anos, enfermeira. Ambos naturais 

Olinda-PE. Afirmam que buscam pregar a paz, o amor e o respeito 

durante o carnaval e que só de ver o coração das fantasias, as pessoas 

conseguem associá-la ao amor, ou seja, eles acreditam que a mensagem 

consegue ser passada. 

 

 Coringa: Abies Moreira da Costa, 50 anos, arquiteto e natural de Olinda. 

Pula o carnaval de Olinda principalmente pela tradição. A fantasia de 

Coringa é uma homenagem ao ator que faleceu e ao bloco que pertence, 

chamado de “Enquanto isso na sala de justiça”. Abies não abre mão de 

brincar o carnaval fantasiado pois para ele, a “fantasia sempre foi uma 

coisa muito mágica, pois com ela se pode brincar todo tempo 

incorporando um personagem”. 

 

 Renan - tudo acabou em pizza: Rosângela Bezerra, 54 anos, psicóloga, 

natural de São Paulo. Ela resolveu abordar o tema política para brincar o 



153 
 

carnaval, protestando contra a impunidade do país. “Este ano estou 

retratando a bagunça do nosso congresso nacional, onde mais uma vez 

tudo acabou em pizza, como no caso de Renan Calheiros. Quero 

representar a desordem e retrocesso deste País através da minha 

indignação”. 

 

 A Burra do Abdias: Arnaldo Pimentel Ferreira, 49 anos, advogado, 

natural de Olinda. Há 41 anos o pai de Arnaldo fundou o bloco A Burra 

de Abdias e segundo ele sua fantasia representa o bloco como um todo, 

passando a mensagem de alegria e de valorização da cultura local: “tenho 

certeza de que no que depender de nós o carnaval sempre vai poder 

contar com nossa contribuição. Meu Pai sempre dizia que aqui estão 

nossas raízes, vida, nossa identidade”. 

 

Vários outros personagens foram observados e que remetiam a determinados 

contextos, como Jesus, Tropa de Elite, o presidente Lula, Bin Laden, dentre outros que 

estavam em evidência na mídia explicita ou implicitamente, como no caso da fantasia 

do Homem-Mangueira que buscava passar a mensagem de preservação ao meio 

ambiente. Segundo o jornalista e carnavalesco José Ataíde,  

 
“Foi em 1977 que o carnaval de Olinda assumiu o caráter eminentemente 
popular que o caracteriza hoje. Nesse ano, foram abolidos da folia olindense 
a comissão julgadora, a passarela e o palanque das autoridades, elementos 
considerados cerceadores da plena participação popular, o que lhe garantiu 
através do tempo o título de "carnaval Participação". 

 

E é com esse título que Olinda prioriza suas tradições e faz do seu carnaval um 

dos mais importantes do Brasil. O resgate do uso das fantasias, a valorização da cultura 

local e a quebra temporária das hierarquias sociais fazem do carnaval de Olinda um 

misto de saudosismo e contemporaneidade. O primeiro por resgatar valores culturais 

armazenados por décadas e o segundo por ser desenhado por imagens e figuras atuais 

vindas principalmente da cultura de massa. A folkcomunicação pode ser observada a 

todo instante, nas ladeiras, nos blocos, nas esquinas, na música, nos maracatus e nas 

danças. As fantasias falam por si só, representando um discurso folclórico diretamente 

relacionado com os meios de comunicação de massa. A folkcomunicação é dinâmica e 

como afirma Beltrão, “ela é conjunto de procedimentos de intercâmbio de informações , 



154 
 

idéias, opiniões e atitudes dos públicos marginalizados urbanos e rurais, através de 

agentes e meios ligados ao folclore” (BELTRÃO, 1980, p. 24). Intercâmbio que se dá 

entre os foliões pela alegria, pela brincadeira e pelos manifestos. 

 

Considerações finais 

 

Em um carnaval marcado principalmente pela valorização da cultura local, não 

foi difícil encontrar fantasias assinaladas pela vontade de aparecer e que por si só são 

gritos e palavras. No carnaval de Olinda as fantasias são espelhadas em manifestações, 

protestos, desejos e aspirações. No geral essas fantasias expressam informação, 

remontadas em opiniões, criticas, sátiras, caricaturas e nos símbolos repletos de 

entretenimento e processos populares. 

  
Festas populares, como o carnaval converte-se constantemente em conteúdos 
midiaticos de natureza diversional, retroalimentando a própria agenda da 
mídia informativa ou educativa. Mais que isso. Na medida em que catalisam 
elementos peculiares das identidades nacionais, regionais ou locais, eles 
passam a nutrir processos de resistência cultural, numa conjuntura em que a 
homogeneização globalizante ameaça a preservação das tradições populares 
(Marques de Melo, 1996). 

 

Mas apesar dos constantes modismos, intervenções e massificação das 

informações, Olinda continua como berço de um carnaval multicultural, sendo 

abusivamente explorada pela mídia televisiva que como também foi constatado faz 

dessa época um período para se “unir” e integrar-se as manifestações folclóricas que 

apesar de existirem durante o ano inteiro, só são destaques nessa curta, porém intensa 

semana, chamada carnaval. 

 
 
Referências 
 
 
 
AMORIM, Maria A; BENJAMIN, R. Carnaval: cortejos e improvisos. Recife: 
Fundação de Cultura da (Coleção Malungo; v. 5). Cidade do Recife, 2002. 
______ Folkcomunicação: a comunicação dos marginalizados. São Paulo: Cortez, 
1980. 
 
BELTRÃO. L. Folkcomunicação: teoria e metodologia. São Bernardo do Campo: 
UMESP, 2004. 
 



155 
 

COMUNICAÇÃO & SOCEIDADE / Programa de Pós – Graduação em 
Comunicação Social; Universidade Metodista de São Paulo. (jul./1979). São Bernardo 
do Campo: Umesp, 2000. 320p. 
 
DAMATTA, Roberto. Carnavais, malandros e heróis. 6ª ed. Rio de Janeiro: Rocco, 
1997. 
 
LUYTEN, Joseph. Folkmídia, nova acepção da palavra. Trabalho apresentado no V 
Folkcom – Santos (SP) – maio de 2002 e no XXV Congresso Brasileiro de Ciências da 
Comunicação (Intercom 2002) - Salvador (BA) - de 01 a 05.09.2002. 
 
 
MARQUES DE MELO, J. Mídia e folclore. Maringá: Cátedra 
UNESCO/UMESP/Faculdades Maringá, 2001. 
 
SANTAELLA, Lucia. O que é semiótica. Coleção Primeiros Passos. São Paulo: 
Editora Brasiliense, 2005. 
 
TRIGUEIRO, Osvaldo Meira. Festas populares. In: GADINI, Sérgio Luiz; 
WOITOWICZ, Karina Janz. (Orgs.). Noções básicas de Folkcomunicação: uma 
introdução aos principais termos, conceitos e expressões. Ponta Grossa: Editora UEPG, 
2007 
 
[online] Disponível em: <http://www.liesa.globo.com/historiadocarnaval-
capitulo2/historiadocarnaval capitulo2_principal.htm > Acesso em: 25 mar.2008. 
 
[online] Disponível em: <http://www.olinda.pe.gov.br/portal/carnaval> Acesso em: 22 
fev.2008. 
 
[online] Disponível em: <http://www.portalolinda.interjornal.com.br/carnaval2004/> 
Acesso em: 03 mar.2008. 
 
[online] Disponível em: <http://www.carnavaldeolinda.com.br/> Acesso em: 05 
mar.2008. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



156 
 

Carnaval do Recife como palco de folkmarketing e imaginário 
Jademilson Silva, Decilene Mendes, Severino Lucena, Maria das Graças Ataíde 

 

Introdução 

Este trabalho promove uma análise sobre a comunicação mercadológica 

utilizada nas ações midiáticas promovidas pelas empresas públicas e privadas no 

período momesco. Tomamos como campo de observação o carnaval da cidade do 

Recife, estado de Pernambuco, no Nordeste do Brasil, e efetuamos uma análise do 

corpus, constituído por várias peças publicitárias e observações de campo, desde 

dezembro de 2007 até o período carnavalesco. Com isso, temos aqui constituído um 

breve estudo de caso sobre as ações mercadológicas de folkmarketing no carnaval do 

Recife em 2008 e uma visão da influência da cultura local, que destaca-se em 

detrimento à cultura global neste contexto específico.  

Também vislumbramos as estratégias utilizadas pelas organizações empresariais 

e públicas quando utilizam-se de uma linguagem específica e direcionada, com 

objetivos de conquistar o público, destacar-se na mídia, promover relacionamentos 

remetendo ao imaginário e o simbolismo cultural de um povo que é singular em sua 

cultura. O carnaval como festa do povo é palco da folkcomunicação que está presente 

em todos os pólos de folia e lugares públicos do Recife. Com isso as empresas de forma 

geral, utilizam-se de cenários estrategicamente montados, para exibir elementos com 

apropriações discursivas locais e promover o folkmarketing, que segundo Lucena 

(2007) são as ações de marketing que se apropriam da cultura local. 

Percebemos que justificam-se trabalhos para entender o entrelaçamento das 

culturas populares com ações de marketing, publicidade, comunicação mercadológica e 

institucional. Através de observações assistemáticas, encontramos cada vez a utilização 

de mecanismos comunicacionais utilizados por parte das empresas e instituições para 

 criar uma idéia de pertencimento e identidade na mente do consumidor.  Portanto, 

através das propaganda pesquisadas, iremos fazer a análise dos dados através dos 

conceitos de folkcomunicação, imaginário e simbolismo. Como problema de pesquisa 

colocamos em tela: as empresas (públicas e privadas) se apropriam da cultura local para 

divulgar produtos e serviços dentro de uma festa popular e massiva, como o carnaval? 



157 
 

Nesta direção formulamos o seguinte objetivo geral: verificar o entrelaçamento da 

comunicação mercadológica e as culturas populares no carnaval do Recife em 2008. 

Como objetivos específicos pesquisamos: verificar como as empresas se apropriam da 

cultura local nas peças publicitárias; identificar a hibridização cultural nas 

manifestações populares quando apropriadas pelas empresas; pontuar quais os 

elementos culturais locais que mais aparecem nas campanhas. 

 

O palco da pesquisa 

 

O carnaval é considerado a festa mais popular do Brasil. Porém, essa festa é 

antiga e data de 10 a.C., nas civilizações antigas da Grécia e Roma, quando as pessoas 

usavam máscaras e pintavam os corpos para celebrarem o renascer da vida com a 

chegada da primavera. Atualmente, o carnaval se caracteriza por ser uma celebração que 

reúne foliões nas ruas e clubes, com um tom de irreverência e muita alegria. Na Europa, 

os mais famosos carnavais são: os de Paris, Veneza, Munique e Roma. (LIMA, 2007). 

Durante o período momesco o Brasil pára por 4 dias, quando também manifestações 

folclóricas têm espaço em meio a uma festa inserida dentro de um contexto massivo. 

São maracatus, frevo de bloco, canção e de rua, caboclinhos, escolas de samba, etc. No 

país, o carnaval teve origem na colonização portuguesa: 

O carnaval foi chamado de Entrudo por influência dos portugueses da Ilha da 
Madeira, Açores e Cabo Verde, que trouxeram a brincadeira de loucas 
correrias, mela-mela de farinha, água com limão, no ano de 1723, surgindo 
depois as batalhas de confetes e serpentinas. No Brasil, o carnaval é festejado 
tradicionalmente no sábado, domingo, segunda e terça-feira anteriores aos 
quarentas dias que vão da quarta-feira de cinzas ao domingo de Páscoa. 
(LIMA, 2007) 

Em Pernambuco, o carnaval começou a ser festejado no fim do século XVII, em 

outros períodos do ano, com características diferentes, porém com a participação 

sempre de pessoas simples do povo. Reportamos-nos a Lima (2007) para explicar o 

princípio do carnaval no Recife: mais ou menos em fins do século XVII, existiam as 

Companhias de Carregadores de Açúcar e de Mercadorias. Elas geralmente se reuniam 

para estabelecer acordo no modo de realizar alguns festejos, principalmente para a Festa 

de Reis. 

Posteriormente, nos séculos XVIII e XIX, começaram a surgir os primeiros 

clubes de máscaras, agremiações carnavalescas e sociedades recreativas. Papangus, 



158 
 

troças e grupos improvisados tomavam conta das ruas centrais do Recife. Tudo feito de 

uma forma espontânea, sem luxo e com a participação efetiva do povo. Hoje, porém, o 

carnaval incorpora ares profissionais, programação estabelecida, ações de comunicação 

mercadológica e uso das ferramentas do marketing. 

No Recife, desde o ano de 2001, a administração municipal do prefeito João 

Paulo resolveu investir massiçamente no modelo carnaval multicultural, com 

patrocínios de diversas empresas públicas e privadas. Com pano de fundo de carnaval 

plural, a prefeitura envolve o centro da Recife no clima da festa e com pólos de 

animação onde passam todos os tipos de manifestações populares (frevo, maracatu, 

mangue-beat, escolas de samba). Para a prefeitura, “o carnaval é mais do que um 

megaevento, um patrimônio cultural de todo o povo.” (RECIFE, 2008). Portanto, 

percebemos no discurso o que se convencionou a chama de multiculturalismo. 77 

Segundo Backtin (1928 apud LUCENA, 1998), o carnaval é uma manifestação 

popular privilegiando o reverso, numa espécie de explosão de alteridade. Ainda citando 

Lucena (1998, p.35): 

O carnaval na concepção de Bakhtin, é mais do que uma festa ou um 
festival, é a cultura opositora do oprimido, o mundo afinal visto de baixo na 
mera derrocada da etiqueta, mas o malogro antecipatório, simbólico, de 
estruturas sociais opressoras. O carnaval é profundamente igualitário. Ele 
inverte a ordem, casa opostos sociais e redistribui papéis de acordo com o 
mundo reverso. O carnaval coroa e destrona; ele arranca de seus tronos 
monarcas e instala hilariantes reis da bagunça em seus lugares.  

Nesta direção, portanto, percebemos que além da dimensão simbólica desta festa 

popular, há um caráter social, de um ethos próprio do povo, muitas vezes sofrido e 

oprimido, porém que ganha ares de liberdade, ousadia e criatividade nos dias em que a 

folia de momo é celebrada em todo o Estado. 

A comunicação como processo  

Podemos dizer que comunicação é um intercâmbio de informações que utiliza-se 

de sistemas simbólicos, meios, suportes (gestos, fala, escrita, pensamentos, sentimentos, 

signos, símbolos). O termo oriundo do latim comunicare, significa por em comum, 

                                                
77 O Multiculturalismo é a teoria que defende a valorização da cultura dos diversos grupos que compõem 
a humanidade, que defende que ser diferente não significa ser nem melhor nem pior do que ninguém, que 
é contra a uniformização ou padronização do ser humano, que valoriza as minorias e suas especificidades 
e que entende que o mais valioso que tem a humanidade é a sua diversidade. 
 



159 
 

tornar comum. Comunicar é transmitir idéias e informações com o objetivo de 

promover entrosamento, entendimento, entre os indivíduos.  

Quando nos comunicamos somos também parte de um processo que 
compartilha. As formas e meios de comunicação trazem mensagens que 
permitem compartilhar pensamentos, sentimentos, opiniões, informações e 
experiências com outros.“ (DIMBLEBY;BURTON, 1990, p.37). 

O processo de comunicação envolve, basicamente, três elementos: emissor, 

receptor e mensagem. Entretanto, para que a comunicação se estabeleça é necessário 

empregar-se um código comum, previamente estabelecido. A comunicação pode ser 

verbal, oral, escrita, gestual e pictórica. Para se comunicar, os seres humanos utilizam 

sinais compartilhados por seus interlocutores (sons, fala, palavras) denominados signos 

(verbais ou visuais) a que são atribuídos os significados.  

O signo é um objeto que está no lugar do objeto real (pode ser palavra, escrita ou 

falada, desenho, gesto) cujo significado comum compartilhado representa o mesmo 

objeto para o emissor e para o receptor. Esse objeto ao qual o signo se refere chama-se 

referente. A forma como se faz essa representação (palavras faladas ou escritas, 

imagens, gestos) chama-se significante e o que este signo representa para quem o 

utiliza, chama-se significado. (SANTOS, 2003, p.22) 

Podemos dizer que o signo é constituído por um referente (objeto representado), 

pelo significante (palavras, desenhos, gestos) e pelo significado que lhe é atribuído no 

processo da comunicação. Os significados dos signos variam de pessoa para pessoa, de 

acordo com suas experiências e sua visão de mundo. Mas também existem os símbolos, 

que dão lugar às coisas abstratas, representam ideologias e conceitos, como a cruz 

(representação de Cristo), a pomba (representa a paz). (SANTOS, 2003, p.22). 

Na formação de uma mensagem mais complexa existem regras para articular e 

organizar os signos. Essas regras de articulação e organização das mensagens chamam-

se códigos. A partir destes esclarecimentos preliminares, entramos no domínio da 

linguagem. É através dela que se emite um discurso carregado de sentidos. Quem emite 

um discurso, seja ele qual for, tenta convencer o receptor a compartilhar da mesma 

idéia.  

Comunicação mercadológica 

Fundamentados no exposto, podemos dizer que a comunicação emprega 

estratégias e artimanhas para alcançar o objetivo esperado. Todo ser humano, sem 



160 
 

exceção, do bebê que chora para atrair a atenção da mãe ao vendedor que grita para 

chamar a atenção dos clientes, se comunica para atingir seus objetivos. 

Dentro deste contexto, a comunicação mercadológica é uma das estratégias 

utilizadas pelas empresas para na sociedade contemporânea, atingir os objetivos 

mercadológicos desejados. Para tanto, lança mão da intervenção de meios, efeitos e 

produtos culturais no intuito de integrar novos hábitos e culturas, especialmente focados 

na importância do fator humano nas modernas organizações. 

   A comunicação mercadológica é aquela que contempla as ações 
desenvolvidas por uma empresa ou entidade no sentido de reforçar a 
imagem das suas marcas, produtos e serviços, colocando-as 
favoravelmente no mercado e, evidentemente, aumentando as suas 
vendas e, por extensão, a sua receita. (Comunicação Empresarial, 
2008) 

É inegável hoje, a necessidade da utilização da comunicação mercadológica 

pelas instituições que desejam projeção no mercado multicultural existente no Brasil, 

que não é só a festa do carnaval, mas, também, as festas juninas, o ciclo junino, dentre 

outros. A comunicação mercadológica planeja, organiza, dirige e controla atividades 

promocionais, desenvolve e apóia o setor de marketing, monitora o mercado como um 

todo, desenvolve temas promocionais, cria, motiva, treina e avalia equipes, organiza 

eventos, enfim, domina todas as técnicas de sedução, vendas e merchandising aliando 

elementos multiculturais e ao mesmo tempo explora e promove o imaginário em novas 

nuances. Mas, para justificar este crescimento deste segmento precisamos entender 

como nasceu a comunicação mercadológica.  

A Revolução Industrial no século XIX foi o início da transformação do sistema 

econômico e político que vigorava no mundo. A partir daí, ocorreu uma gama de 

mudanças, o despertar tecnológico, um novo conceito de mercado consumidor, novas 

linhas de produção e uma reviravolta nas formas de relacionamento das empresas com a 

sociedade. Na segunda metade da década de 80, a ênfase passou a ser a preocupação 

com a imagem. Logo mais, década de 90 até então, cada vez mais atingindo patamares 

elevados, com objetivo de tornar-se elemento importante no processo de inteligência 

empresarial, vem a comunicação se estruturando para usufruir das potencialidades das 

novas tecnologias, possuir banco de dados inteligentes, explorar a emergência das novas 

mídias. Esses novos atributos associaram as vertentes institucional e mercadológica e os 

resultados podemos vislumbrar através das mídias que vivenciamos e que nos prova que 



161 
 

hoje a imagem é tudo! As organizações objetivam a construção de uma imagem 

competitiva e a preferência dos clientes e consumidores. A palavra-chave para sustentar 

essa imagem é credibilidade, arma principal utilizada para fortalecer e desenvolver cada 

vez mais os atributos positivos e neutralizar os negativos. 

 

Imaginário e dimensão simbólica dentro da comunicação mercadológica 

 

A comunicação mercadológica utiliza-se de elementos diversos para perpassar a 

imagem da empresa para seus clientes externos. “A imagem é uma ponte de ligação 

entre o homem e o seu imaginário. Imaginário é uma dimensão que existe no homem, 

paralelamente à dimensão do real (MARCONDES FILHO, 1993, p.10). Sendo assim, o 

homem tende a trazer para a sua realidade, a imagem visualizada através dos meios 

utilizados para a sua propagação. 

Marcondes Filho (1993, p.10) afirma que: “O homem comum, porém, tem 

esperanças, vontades, desejos, que não existem só para ele, mas para todos os demais. É 

o imaginário. Ele é social, coletivo, e a forma como ele se organiza é por meio de 

símbolos”. 

O imaginário, como o próprio nome sugere, é fruto da imaginação, nem sempre 

é a realidade, mas tem alguma conexão com ela. São símbolos, aos quais atribuímos 

significados e fazemos comparações com o real.  É uma forma de representação 

simbólica do mundo (LAPLANTINE, 2003, p.25). 

Ainda citando Laplantine (2003), alega ainda que o imaginário não significa a 

ausência da razão, apenas exclui raciocínios demonstráveis, prováveis, possui um 

compromisso com o real e não com a realidade, pois esta última é o concreto, e o real é 

a interpretação que se dá à realidade. Na verdade, o imaginário cria uma outra lógica, 

mostra uma outra maneira de percepção do mundo, mas isto não altera a ordem da 

realidade.  

Percebe-se nas colocações acima, o quanto a dimensão simbólica é abrangente e 

a influência desses símbolos possivelmente interfere nas decisões tomadas pelo homem 

devidamente instigadas pela eficiência da comunicação. Por exemplo, no caso do 

Nordeste, que é repleto de imaginários, ao evocarmos as lembranças, as representações 

que povoam os seus símbolos, vemos seca, terra rachada, carnaval, folclore. São várias 

as representações que nos lembram o Nordeste, mas que não quer dizer que na verdade 

seja o que ele é de fato. E esse olhar que temos pode ser dúbio, ou seja, despertar 



162 
 

orgulho em uns e ojeriza em outros. São símbolos que mexem com as emoções, 

dependendo da vivência de mundo de cada um. O imaginário “[...] pode inventar, fingir, 

improvisar, estabelecer correlações entre os objetos de maneira improvável e sintetizar 

ou fundir essas imagens [primeiras do real]." (LAPLANTINE, 2003, p. 27)  

A Comunicação Mercadológica, por sua vez, estrategicamente apropria-se de 

símbolos nordestinos, que são bastante agenciados para despertar atração e consumo de 

produtos nas festas de época, como juninas, natalinas e carnavalescas, entre outras datas 

comemorativas: dia das mães, dos pais, namorados, etc. 

O carnaval é um evento de fusão de imagens, com manifestação de cultura 

popular; é uma expressão de valores e crenças de um povo e cada localidade o vivencia 

de diferentes formas e significados. Por isso o escolhemos para objeto de estudo, através 

da pesquisa empírica e registro de suas imagens nas propagandas institucionais das 

organizações. Nos atributos que as mesmas desejam ressaltar faz-se uma evocação ao 

imaginário. Cada empresa, cada época, cada grupo, tem uma forma de se expressar, 

fundamentada no imaginário no qual se compõem. Possuem uma história, 

fundamentada em simbologias, criando códigos e registrando momentos que 

transparecem suas culturas.  

Cultura e Comunicação Mercadológica 

É importante ressaltar que:  

[...] Gramsci considerava a cultura popular como apenas reprodução de 
valores e conhecimento e nunca como produtora; uma cultura passiva, que 
jamais criaria uma visão de mundo capaz de gerar mudanças.” (COELHO, 
Priscila, www.blocosonline.com.br) 

Por outro lado: 

[...] Renato Ortiz detém seus estudos na ambigüidade da Cultura Popular. 
Percebe-se claramente as duas manifestações implícitas neste 
movimento, qual seja, a de reprodução e a de contestação. Fundamenta-se na 
insuficiência que os estudos de Gramsci demonstraram, através da falta de 
percepção da dialética do processo da formação do senso comum. 
(COELHO, 2008) 

Fundamentados em outras considerações, vemos que; 

[...] A relação que se institui entre o homem e o mundo não é direta, e sim 
mediada por processos de pensamento. Entre o universo físico e o homem 
existe a dimensão simbólica que institui o homem e o seu mundo. O homem 
não lida diretamente com as coisas e sim com os significados atribuídos às 
coisas pela sua cultura (CEMIN, 2008). 



163 
 

Diante do exposto então, entende-se que a cultura reproduz valores, porém o 

homem não é apenas um ser passivo diante dela e dependendo de sua visão de mundo, 

ele pode reproduzir, contestar, reformular idéias, pensamentos e proceder a 

interferências na concepção do imaginário, sem que perca seus valores, suas origens, 

sua essência. 

É partindo dessa consciência que a comunicação mercadológica fundamenta-se 

no pressuposto de explorar o imaginário cultural popular incorporando os elementos da 

cultura local para divulgar uma marca como suporte, como um grande veículo de 

interação entre organizações e consumidores. Isso veremos no decorrer deste trabalho, 

analisando o carnaval multicultural do Recife/PE, palco de hibridismo cultural.  

 

Hibridismo cultural presente no carnaval do Recife 

 

O hibridrismo cultural está em toda parte, religiões, filosofias, línguas, culinárias 

e estilos arquitetônicos, literários e musicais. Para Canclini (1996, p.22), trata-se de um 

conceito social.   
Según lo explique em Culturas híbridas, encontre em este témino mayor 
capacidad de abarcar diversas mezclas interculturales que com ei de metizaje, 
limitado a las que ocurren entre razas, o sincretismo, fórmula referida casi 
siempre a fusiones religiosas o de movimentos simbólicos tradicionales.” 
 

Encontramos processos de hibridização envolvendo artefatos, práticas e povos. 

Nos artefatos híbridos, há a mistura de estilos arquitetônicos combinando elementos de 

diferentes tradições, no caso das igrejas da Espanha. No Brasil, a mobília sofreu 

processo de apropriação e adaptação, do estilo inglês ao clima brasileiro. Na religião, o 

Cao Dai vietnamita faz uma combinação de catolicismo, espiritismo, budismo, taoísmo 

e confucionismo. Na música, o “raga rock” combina elementos das tradições da Europa 

e da África, assim como também são híbridos o jazz e a salsa. Segundo Canclini (1996, 

p.46), “la percusíon de uma bateria de escola de samba o de uma orquestra d salsa 

suenam cada vez más parecidas a los timbales de uma orquestra sinfônica y los 

tambores de um grupo de música religiosa africana o Indonésia”. 

No Nordeste, especificamente no Recife, a hibridização é representativa até por 

conta do turismo de massa, da difusão da arte, da integração artística do povo. E o 

carnaval, lazer da pobreza e da elite também, torna-se palco para a comunicação 

massiva, direcionada pelas organizações com intenção mercadológica. Hoje não 



164 
 

podemos pensar o Recife da época de Agamenon Magalhães78, como cita Ataíde de 

Almeida79 (2001, p.145), quando apenas os clubes representavam o lazer moderno e 

civilizado, e no carnaval, eram as orquestras de jazz que tocavam. Nossas origens, frevo 

e quadrilha, representavam a vergonha. O carnaval era considerado provinciano, o 

frevo, uma dança endiabrada, pessoas suadas e sujas. Atualmente empresas de nome no 

mercado investem nos símbolos da cultura, resgatando valores, utilizando-os em peças 

publicitárias objetivando vendas e destaque em um mercado de competitividade 

acirrada.  

 

Folkmarketing: estratégia de ação mercadológica 

 
O carnaval Multicultural do Recife 2008 contou com sete patrocinadores oficiais 

totalizando R$ 4,4 milhões. O investimento total da Prefeitura foi de R$ 31,7 milhões. 

A Ambev entrou como representante do segmento cerveja com a marca Skol enquanto a 

Redecard simbolizou como cartão de crédito oficial do carnaval. A Queiroz Galvão foi 

patrocinadora do Projeto Caras do Recife e a Eletrobrás dos Projetos Sociais. Já a Caixa 

Econômica ficou com duas cotas: a de patrocinador oficial do Pólo de Todos os Frevos 

(Av. Guararapes) e do Projeto Momomóvel. A Chesf foi a patrocinadora oficial dos 

Pólos Descentralizados. O Governo do Estado entrou como patrocinador institucional. 

A Ambev patrocinou o carnaval Multicultural do Recife pelo quinto ano. Para o diretor 

regional de vendas da Ambev, Fred Freire, o investimento no Carnaval pernambucano, 

especialmente no Recife, reafirma a plataforma da Skol de valorizar as diversas 

manifestações culturais e de estar presente nos momentos de alegria do povo 

pernambucano. “É uma honra para a Ambev poder associar suas marcas a um dos 

maiores carnavais do mundo. Esta é uma forma de valorizar a cultura e agradecer a  

preferência do consumidor pernambucano.’  

Alinhada à estratégia de apoiar a cultura brasileira, a Redecard também 

patrocinou pela primeira vez o Carnaval do Recife. A marca MasterCard foi exposta em 

toda a comunicação da festa, inclusive nos banners, telões, outdoors, leques que foram 

distribuídos aos foliões, guias de programação, blimps e elementos de decoração das 

vias de acesso entre os pólos do Recife Antigo. A Redecard realizou ainda ações de 

                                                
78 Agamenon Sérgio de Godoy Magalhães foi interventor federal do Estado de Pernambuco em 1937, 
nomeado por Getúlio Vargas e tinha como meta abolir tudo que representasse o velho. Seu objetivo era 
remodelar Recife para poder equipará-la ao Rio de Janeiro, moderna , bela e limpa. 
79 Maria das Graças Andrade Ataíde de Almeida, pós-doutora e professora do mestrado Posmex/UFRPE. 



165 
 

relacionamento com seus clientes durante o carnaval. De acordo com David Zini, diretor 

Comercial da Redecard, “o carnaval do Recife é uma das principais festividades 

brasileiras e sua importância já está consolidada no cenário nacional. Além de destacar 

toda a diversidade cultural do Brasil, o carnaval do Recife também beneficia os mais 

diversos setores da economia local, pois gera um fluxo adicional de turistas.” A Queiroz 

Galvão associou sua marca a do carnaval Multicultural do Recife. A empresa apoiou o 

projeto Caras do Recife, que proporcionou ao folião que foi à rua do Bom Jesus, levar 

pra casa uma caricatura feita com muito humor pelos desenhistas. 

As empresas puderam optar por patrocinar, por meio de cotas, um dos oito pólos 

centrais ou os oito descentralizados, os projetos especiais (projetos sociais, Frevioca, 

Lambe-lambe e Caras do Recife) ou escolher um segmento (rum, vodca, uísque, 

cachaça, alimentos, banco, telefonia, cartão de crédito, supermercado, eletroeletrônicos, 

preservativos, cerveja e refrigerante).  

Com o investimento, as marcas patrocinadoras ganharam destaque em todas as 

peças publicitárias da folia, oportunidades com promoção, merchandising, eventos de 

relacionamento e incentivos fiscais por Lei Rouanet80. O conjunto de benefícios que 

estas cotas proporcionam aos seus patrocinadores vão desde a assinatura de marca nos 

palcos, pórticos, camarotes, decoração, outdoors, banners, leques e folder com a 

programação do carnaval, à menção da marca pelos apresentadores e veiculação de 

anúncios publicitários nos telões dos pólos. Além disso, a empresa ganha o direito de 

uso temporário da marca do carnaval Multicultural em produtos, serviços, materiais 

promocionais e campanhas publicitárias e ainda pode comercializar produtos em 

quiosques oficiais, distribuir material promocional aos foliões e utilizar camarotes. 

Diante do exposto, onde as empresas pretendem agregar valor à marca através da 

dimensão simbólica do chamado multiculturalismo, nos embasamos como aporte 

teórico-metodológico para analisar a comunicação mercadológica utilizada no carnaval 

multicultural do Recife em 2008, da teoria folkcomunicação, teorizada pela primeira 

vez na tese de doutoramento do jornalista e professor universitário, Luiz Beltrão, em 

1967, na Universidade de Brasília.  

Para Luiz Beltrão (2001), folkcomunicação é o processo de intercâmbio de 

informações e manifestações de opiniões, idéias e atitudes da massa, através de agentes 

                                                
80 A Lei Rouanet (nr. 8113/91), permite que os projetos aprovados pela Comissão Nacional de Incentivo à 
Cultura (CNIC) recebam patrocínios e doações de empresas e pessoas, que poderão abater do imposto de 
renda devido, ainda que parcialmente, os benefícios concedidos. 



166 
 

e meios ligados direta ou indiretamente ao folclore. A teoria beltraniana é considerada a 

primeira teoria da comunicação do jornalismo brasileiro. Repaginando o conceito de 

folkcomunicação nos apropriamos de José Marques de Melo: “A utilização de 

mecanismos artesanais de difusão simbólica para expressar, em linguagem popular, 

mensagens previamente veiculadas pela indústria cultural.” (2008, p.01). 

Neste sentido ainda citamos Hohlfeldt (2002, p.30):  

 
A folkcomunicação pode ser entendida como estudos comunicacionais pelos 
quais as manifestações da cultura popular ou do folclore se expandem, se 
socializam, convivem com outras cadeias comunicacionais, sofrem 
modificações por influência da comunicação massificada e industrializada, 
ou se modificam quando apropriadas por tais complexos.  
 

Nesta direção, percebemos através dos conceitos estabelecidos aos longos dos 

anos sobre folkcomunicação, a tendência de atribuir à cultura a dimensão simbólica dos 

significados inseridos dentro de um contexto de manifestações culturais locais. Na 

verdade, há uma concessão por parte da cultura popular ao contexto massivo da 

comunicação, não tendo uma descaracterização desse popular, porém estão dentro de 

uma nova lógica de atribuição. 

Desdobrando o termo folkcomunicação, Lucena (1998), nos trás uma nova 

perspectiva da teoria, surgindo o que designou em chamar de folkmarketing: ao 

combinar o estudo de uma manifestação de folkcomunicação, abandonando o aspecto 

residual das culturas populares e valorizando o que elas têm de atual, de 

contemporâneo, com perspectiva de utilização de folkcomunicação como estratégia de 

marketing institucional, o autor nos coloca diante de uma nova linha de estudo: o 

folkmarketing.81 

Teorizamos, portanto, o termo folkmarketing com o próprio Lucena, (2007, 

p.85): “Conjunto de apropriações das culturas populares com objetivos 

comunicacionais, para visibilizar produtos e serviços de uma organização para o seu 

público-alvo.” E mais à frente Lucena (2007, p.85): “Apropriação das expressões 

simbólicas da cultura popular por parte das instituições públicas e privadas, com 

objetivos mercadológicos e institucionais.” Portanto, cabe aqui analisarmos a campanha 

mercadológica do carnaval Multicultural do Recife em 2008, percebendo como as 

empresas se articulam para terem visibilidade em uma festa que é uma mistura de 

                                                
81 Alusão feita por Maria Salett Tauk Santos, coordenadora do mestrado Posmex/Ufrpe, quando da 
apresentação da obra Azulão do Bandepe: uma estratégia de comunicação organizacional, em 1998.  



167 
 

símbolos e imagens, falando assim com seus diversos públicos e agregando valores às 

marcas patrocinadoras. 

 

Procedimentos metodológicos 

 
A pesquisa proposta teve abordagem qualitativa. Segundo Hay e Reid (1985), no 

método qualitativo, a execução é a avaliação subjetivamente com bases direta e 

observação. A técnica utilizada foi o diário de campo, porque nos permite efetuar a 

análise da recepção no próprio contexto onde ocorre, possibilitando a discussão dos 

temas. Foi realizado o método estudo de caso (YIN, 2003), para analisar as ações 

mercadológicas das empresas, no tocante à publicidade e propaganda, quando 

entrelaçadas as culturas populares, no carnaval do Recife em 2008. Além de uma 

pesquisa exploratória, fizemos uma pesquisa descritiva de campo, como anotações no 

diário e registro fotográficos. Como amostra fotografamos por volta de 100 peças, 

dentre elas, outbus, outdoors, stopper, móbilis, gôndolas e ilhas de supermercados, 

cartazes, etc. Para compor a análise neste trabalho, escolhemos algumas peças que 

consideramos a mais relevantes. 

 
Análise da campanha mercadológica no carnaval multicultural do Recife 
 

Para análise do corpus das ações mercadológicas do Carnaval Multicultural do 

Recife 2008 catalogamos várias peças publicitárias (outdoor, outbus, cartazes, banners, 

bonés, viseiras, leques, abanadores, VTs, spots, etc), bem como diversos tipos de mídia 

externa e interna. Através de observações preliminares, percebemos que desde o fim de 

dezembro de 2007 já existiam outdoors fazendo alusão à festa. Em janeiro, após os 

festejos de fim de ano, os impactos publicitários foram intensificados, tanto por 

empresas privadas como por instituições públicas. 

As ações começaram através do outdoor e outbus, consideradas mídias 

exteriores. Segundo dados do Instituto Marplan (2006) o outbus é considerada a mídia 

exterior mais lembrada (70%) seguida do outdoor (51%) e abrigo de ônibus (43%). Para 

Barreto (2005): o outdoor, depois da televisão, é o meio que mais integra a população, 

já que faz parte do dia-a-dia das pessoas. Ainda segundo Barreto (2005), sobre outbus, é 

uma mídia que tem mobilidade na cidade e atinge todos os públicos.  

Portanto, a mídia exterior, que ousa na criatividade das peças, pode integrar a 

cidade através das propagandas veiculadas. Neste sentido, o Recife viveu o simbolismo 



168 
 

e o imaginário do carnaval multicultural nas ruas e avenidas da cidade, com o 

multicolorido das peças. Do subúrbio ao centro, as pessoas passaram a viver o clima do 

carnaval através das propagandas. Tivemos na mídia externa ações mercadológicas, 

através de patrocinadores oficiais do carnaval, além de faculdades, colégios, lojas, 

empresas de segurança, etc.  

Também houve a inclusão da comunicação mercadológica do Governo do 

Estado e Prefeitura do Recife e órgãos como o Detran (Departamento de Trânsito e 

Pernambuco) e CTTU (Companhia de Trânsito e Transporte Urbano) para alertar sobre 

o uso do álcool e direção. Além da conduta no trânsito as secretarias de saúde do Estado 

e município veicularam ações em campanha sobre o uso de preservativo (camisinha). 

 Nos pólos do centro do Recife, os patrocinadores oficiais realizaram variadas 

ações mercadológicas, incorporando elementos da nossa cultura. Placas foram 

colocadas em todas as pontes que ligam os bairros de São José e Santo Antônio ao 

bairro do Recife Antigo, onde tudo começou. No Marco Zero da cidade, a apoteose do 

carnaval, além das ações mercadológicas, no palco principal tivemos o uso das marcas 

dos apoios institucionais (Governo Federal, de Pernambuco, Ministério da Cultura e o 

símbolo da Lei Rouanet). Leques, abanadores, viseras, suporte para camisinha, a 

programação com a logomarca dos patrocinadores oficiais circulavam a todo o 

momento, além de balões com a marca das empresas, pendurados nos postes e 

oiticeiros82os que embelezam as ruas centenárias de Recife. 

Ações mais impactantes foram da cerveja Skol, que utilizou até os tapumes de 

proteção aos monumentos históricos do Recife Antigo. Nos protetores, colocaram 

cartazes amarelos (cor quente) com a lata da cerveja. Nos bares dos pólos, só a Skol era 

vendida, em latas padronizadas com elementos da cultura local, o maracatu, o 

caboclinho e o frevo. Por onde o folião andasse, os códigos culturais locais estavam 

presentes, sendo apropriados pelas empresas públicas e privadas.  Através das ações da 

Skol, percebemos o que ficou conhecido como a onda amarela, pois a cidade foi 

envolvida com a cor que caracterizou as peças publicitárias daquela empresa. 

As ações mercadológicas no carnaval multicultural do Recife em 2008 

extrapolam o uso das diversas mídias e são acionadas dentro dos grande supermercados, 

com cartazes nas gôndolas dos estabelecimentos, bandeiras e promoções com brindes 

(camisas, bonés) em kits dos mais diversos produtos, como cervejas e whisky. Os 

                                                
82 Árvores grandes típicas do centro do Recife. 



169 
 

funcionários utilizavam uniformes com a logomarca do supermercado e também de 

empresas parceiras, sempre com elementos cultura local. As rádios internas de alguns 

dos supermercados tocavam o frevo constantemente, além do locutor fazer alusão a “se 

beber não dirija”, “na hora do amor use a camisinha” e “brinque na paz.” Neste 

contexto, percebemos também o uso do marketing social83 nas ações. Também os 

supermercados se utilizaram de decoração própria, com a utilização de máscaras, 

bandeirolas e em especial, a sombrinha, símbolo maior do frevo, que mexe com a 

dimensão simbólica do pernambucano. 

 

Quadro sincrônico dos elementos culturais mais encontrados nas peças 
publicitárias  
 
 

Elemento Porcentagem (100 peças catalogadas) 
Sombrinha de Frevo 70% 
Confetes e Serpentinas 10% 
Maracatu 8% 
Estandartes 6% 
Galo da Madrugada 4% 
Outros 2% 
 
 
Conclusão 
 

Após esta imersão cultural e crítica nos processos sociais, econômicos, 

mercadológicos e estratégicos que este estudo nos proporcionou, torna-se tarefa 

complexa tecer comentários finais, mesmo porque o tema não se esgota, sim estende-se 

para vários outros campos comunicacionais e multiculturais do Brasil e do Nordeste, 

especificamente.  

Tendo o carnaval de Pernambuco, especialmente do Recife, que foi objeto de 

nossa análise, como uma grande manifestação popular e cultural, oportunamente 

percebemos todo um contexto em que o processo de comunicação é utilizado e 

constatamos porque aquele termo latino comunicare, significa tornar comum, promover 

entrosamento entre os indivíduos.  

 
                                                
83  O marketing social apropria-se das carências da população e de forma estratégica cria ações 
individuais ou coletivas utilizando princípios da ética, direitos humanos, igualdade, etc., com objetivo de 
promover mudanças de comportamento e promover o bem-estar social.  Muito utilizado atualmente pelas 
organizações públicas e empresariais para terem destaque no mercado e conquistarem a simpatia e 
respeito da população e dos consumidores. 



170 
 

Em seguida, já no campo da comunicação mercadológica, vislumbramos as 

estratégias utilizadas pelas organizações de modo geral, que reafirmam o quão acirrado 

é o mercado e como é importante a utilização da cultura local para promover esse 

entendimento que a comunicação propõe. O objetivo é notório: despertar nos diversos 

públicos a intimidade apelativa ao seu imaginário e cotidiano e assim promover a 

proximidade desejada e consequentemente obter o retorno esperado.  

É deveras interessante perceber que mesmo no mundo globalizado que 

atualmente vivenciamos, a comunicação organizacional midiatizada toma como suporte 

o local, elege-o como alvo prioritário para atingir seus objetivos mercadológicos, com 

linguagens adequadas àquela cultura. Essa percepção da interação entre o global e o 

local comprovou-nos como a influência dos signos e símbolos interfere nas decisões, 

especialmente no Nordeste, com sua cultura tão singular.  

O efeito da mídia no palco dessa conexão entre o global e o local elucida os 

focos de interesses das organizações públicas e privadas no reconhecimento deste 

último como lugar de referências e de valorização de identidades. Não queremos ter 

uma visão romântica a respeito do processo folkcomunicacional, entendemos que a 

apropriação da cultura local é uma lógica de mercado. Também verificamos que a 

sombrinha de frevo é estabelecida como elemento cultural mais lembrando nas peças 

publicitárias, portanto, sendo um simbólico hegemônico dentro do multiculturalismo. 

Diante disso, constatamos que as empresas de modo geral cultuam a 

folkcomunicação, realmente explorando estes mecanismos simbólicos pelos meios de 

comunicação de mídia utilizados. E nessa relação entre a cultura popular local e as 

ações de marketing, promovem e vivenciam em sua essência, a configuração do 

folkmarketing, nosso objeto de estudo. 

 

 

Referências 

ALMEIDA, Maria das Graças Andrade Ataíde de. A construção da verdade 

autoritária. São Paulo: Usp, 2001. 

BANDEIRA, Arneide; SCARABEL, Camila ; SOUZA, Maria de Fátima; et al. O 

estudo do imaginário. http://br.monografias.com/trabalhos903/genero-

imaginario/genero-imaginario2.shtml. Acesso 01/07/2008. 



171 
 

BARRETO, Soraya. Abc do Mídia. Recife: Bagaço, 2005. 

BELTRÃO, Luiz. Folkcomunicação: um estudo dos agentes e dos meios populares de 

informação e fatos e expressão de idéias. Porto Alegre: EDPUCRS, 2001. 

CANCLINI, Nestor García. Consumidores e Cidadãos. Rio de Janeiro, UFRJ, 1996. 

COELHO, Priscila de Loureiro. O imaginário popular. 

www.blocosonline.com.br/literatura/prosa/opina/opina03/op030401.htm. Acesso em 

18/06/08 - 23h. 

Comunicação Empresarial. Conceitos Comunicação Mercadológica. 

http://www.comunicacaoempresarial.com.br/comunicacaoempresarial/conceitos/comuni

cacaomercadologica.php, Acesso em 26/06/2008, 20:40h.  

DIMBLEBY, Richard e BURTON, Graeme. Mais do que palavras: uma Introdução à 

Teoria da Comunicação. São Paulo: Summus Editorial, 1990. 

LAPLANTINE, François e TRINDADE, Liana. O que é imaginário. São Paulo: 

Brasiliense, 2003. 

LIMA, Claudia M. de Assis Rocha. Carnaval de Pernambuco. Disponível em 

www.fundaj.com.br acesso em 14 de junho de 2008. 

 

LUCENA FILHO, Severino Alves de. Azulão do Bandepe: uma estratégia de 

comunicação organizacional. Recife, do autor, 1998. 

 

___________________________. A festa junina de Campina Grande: uma estratégia 

de folkmarketing. João Pessoa: Editora UFPB, 2007. 

MARCONDES FILHO, Ciro. Televisão a vida pelo vídeo. São Paulo: Moderna, 1996. 

MARQUES DE MELO, José. Mídia e cultura popular. São Paulo: Paulus, 2008. 

SANTOS, Roberto Elísio dos. As teorias da comunicação: da fala à internet. Paulinas. 

São Paulo, 2003 



172 
 

O híbrido papangu, do sagrado ao profano, uma possível herança do 

bumba-meu-boi 
Eliana Maria de Queiroz Ramos 

                      
Ao analisar a origem do papangu84 de Bezerros (fotos 1e 2), uma brincadeira do 

carnaval, cujo uso folkcomunicacional projeta o turismo cultural desta cidade, tenta-se 

aqui fazer uma possível articulação entre o híbrido papangu e sua provável origem no 

reisado, bumba-meu-boi e/ou la ursa pelas lentes da folkcomunicação, verificando as 

incursões do etnólogo, musicólogo e folclorista, estudioso da cultura popular e jornalista 

Luiz da Câmara Cascudo pelo terreno folkcomunicacional, dialogando com Luiz 

Beltrão, autor da teoria de Folkcomunicação. 

  Para Beltrão (2002, p.79), “folkcomunicação é, assim, o processo de intercâmbio 

de informações e manifestação de opiniões, idéias e atitudes de massa, através de 

agentes e meios ligados direta ou indiretamente ao folclore”. 

A cidade de Bezerros, no Agreste pernambucano, microrregião do Vale do 

Ipojuca, tem se destacado dentro do turismo cultural, inclusive em nível nacional, como  

Terra dos Papangus. O papangu  é uma brincadeira de carnaval, onde 

mascarados invadem as casas para pedir angu. A partir de 1990, através da 

folkcomunicação, a Folia de Papangu atraiu o interesse da mídia, que passou a divulgá-

la. Por sua vez, a divulgação fez com que o Programa Nacional de Municipalização do 

Turismo – PNMT (1994 a 2002), começasse a incentivar a implantação de políticas 

públicas para desenvolvimento local do município, que atualmente vem sendo mantida 

pelo Programa de Regionalização do Turismo, através do Sistema de Rotas. Bezerros 

fica na Rota Luiz Gonzaga,que percorre o entorno da BR- 232, compreendendo 

municípios da Zona da Mata e do Agreste. 

O município localiza-se a 107 Km do Recife,  na mesorregião agreste 

pernambucana e microrregião do Vale do Ipojuca, limita-se ao Norte: com os 

municípios de Cumaru e Passira; ao Sul: com São Joaquim do Monte e Agrestina; a 

Leste: com Gravatá, Sairé e Camocim de São Félix;  e a Oeste: com Riacho das Almas e 

Caruaru. O acesso é pela rodovia BR-232. A área do município é de 545,7 quilômetros 

quadrados. A população residente é de 57.371 habitantes,  o clima é semi-árido. A área 

                                                
84 Papangu é um folião que circula pelas ruas da cidade, totalmente fantasiado, e se diverte pregando susto 
nas pessoas, principalmente as crianças. 



173 
 

do município é de 545,7 quilômetros quadrados. Trata-se de um pólo graniteiro e tem 

como atividades predominantes pecuária, agricultura e comércio. 

Segundo Beltrão (2002, p.223), 

 
 o carnaval e a música popular refletem vigorosamente a opinião das classes 
menos cultas e desfavorecidas da população.[...] A opinião do povo explode, 
igualmente, e com um vigor decisivo, no tríduo carnavalesco. Não apenas nos 
ditos chistosos, nas fantasias, nos cartazes e estandartes de clubes, blocos, 
ranchos, escolas de samba e outros conjuntos momescos.[...] 

 
A brincadeira do papangu consiste na ida dos mascarados à casa de amigos e 

parentes dos brincantes para chacotear os donos da casa e receber comida, moedas, 

bebidas alcoólicas, água ou qualquer coisa que pudessem ganhar. Já desde os primeiros 

anos do século passado, tanto na cidade quanto na zona rural de Bezerros.  

De acordo com Cascudo, no Dicionário do Folclore Brasileiro, o termo papangu 

vem de uma espécie grosseira, assim apelidada, e que à espécie de farricoco85 (foto3) 

tomava parte nas extintas procissões de cinzas, caminhando a sua frente, armado de um 

comprido relho (chicote de couro torcido), com que ia fustigando o pessoal que impedia 

sua marcha. Para Cascudo (1988) apud Brayner (1997) ‘o povo chama aos três dias de 

folia o Tempo dos Papangus. Os papangus são os mascarados que enchem as ruas 

principais, embrulhados em lençóis, cobertos de dominós ou disfarçados de todas as 

maneiras´.  

Figura temida, sobretudo pelas crianças, o papangu puxava as procissões 

religiosas, conforme esclarece Sette (2001): 

 
Houve algumas procissões no Recife, desaparecidas na época moderna, que 
fizeram sucesso. A de Triunfo, por exemplo. Saía da ordem terceira do 
Carmo com imensa pompa e longo acompanhamento [...] Por seu turno, não 
querendo ficar por baixo da congênere e rival, a Ordem Terceira de São 
Francisco punha na rua a procissão de cinzas. Esta caía mais no gosto do 
povo por ter uns laivos carnavalescos [...] Vinha na frente um bobo, metido 
num camisolão de estopa, de máscara na cara, soprando uma corneta e 
brandindo um relho contra os moleques que lhes atiravam caroços de 
pitombas. [...] 

 
Mais adiante destaca: 
 

A procissão dos Fogaréus realizava-se em época longínqua. Lúgubre e 
bizarra ao mesmo tempo. Representava a procura de Jesus, pelos judeus, para 
ser preso. Saía à noite de quinta-feira maior. [...]Pereira da Costa fala também 
de outra procissão exótica e remota, um quê de medieval: a de encomendação 
das almas.[...] Os homens trajavam mortalhas brancas, tinham apenas os 
olhos e as bocas à mostra, conduziam lanternas acesas. [..] (SETTE, 2001) 

                                                
85 N.R. encapuzado que acompanhava as procissões de penitência tocando trombeta de vez em quando. 



174 
 

 
Araújo (1996) apud Brayner (1997) relata que algumas das procissões de cinzas 

mais divertidas e burlescas, realizadas no séc.XVIII até meados do séc.XIX, traziam a 

popular figura do papangu, máscara representando a  morte. Amaral (F. P. do. 1974: 

p.186), descreve assim a procissão de cinza: 

 
Arruada a procissão, posta em ordem de marcha, aparecia de momento à 
frente dela um indivíduo a que chamavam – papa-angu – espécie de 
farricoco, com a diferença de que não tocava corneta, como ia armado de 
chicote.Esse indivíduo vestia uma túnica de pano pardo, tendo a cabeça e a 
cara cobertas com um outro branco, apenas com três buracos; dois na altura 
dos olhos e um na da boca. 
 
Armado de comprido relho, o farouche apenas era lobrigado pela raia miúda 
recebia uma saraivada de pitombas acompanhada de uma vaia infernal aos 
repetidos gritos de Papa-angu! A missão de semelhante jirigote, como é fácil 
de prever era relhar a torto e a direito a humanidade molecal que ajuntava em 
frente da procissão. Para aquele cargo escolhia-se sempre um indivíduo 
musculoso, que pudesse volver-se na perseguição dos garotos com agilidade, 
de modo a dar completo desempenho ao seu mister. Por semelhante serviço, 
recebia o – Papa-angu – espórtula; mas em compensação levava tantas 
pitombadas na cabeça, que era o lugar de preferência escolhido pelos 
moleques que o pobre diabo ficava com o cérebro a arder-lhe.Após o  Papa-
angu, seguia-se Abel e Caim, Adão e Eva.[...] 

 
O papangu que puxava as procissões religiosas começou a ser questionado, até 

que, em 1831, foi proibido, através de Posturas da Câmara Municipal do Recife: “Ficam 

proibidos os farricocos e papangus, figura de morte e de tirano, nas procissões que a 

Igreja celebra no tempo da Quaresma”. Depois desta proibição, o termo papangu passou 

a denominar tudo que fosse agressivo, grosseiro. 

Segundo Cabral (2001), o termo farricoco remete à cuca, personagem do 

imaginário português, que: 

 
Representa uma entidade fantástica, com que se mete medo às criancinhas: 
durma, meu benzinho que a cuca j’ei vem – diz uma cantiga de adormecer. A 
cuca paulista é em tudo semelhante ao vago papão luso-brasileiro, ao bicho e 
ao tutu de vários estados, ao negro velho de Minas. 
 

Mas há ainda quem acredite numa origem negra do papangu (foto 4), pois 
também os cucumbis saíam mascarados. Para Araújo (1996),  

 
havia grupos de negros que antes da década de 1840, se apresentavam 
mascarados nos três dias antes da quaresma: ao anoitecer, os “cucumbis”, 
espécie de máscara da África, dançavam e cantavam em bárbara passeata, 
agitando chocalhos, tocando marimbas, batendo com os punhos em rudes 
zabumbas. Neste caso, deveria tratar-se de uma permissão especial concedida 
a determinado grupo étnico, os negros africanos. Mas em 1854, com a 
introdução dos bailes de máscara, à moda do Carnaval de Veneza, os negros 
foram proibidos de se mascararem e a elite apropriou-se do uso das máscaras. 

 



175 
 

De acordo com Brayner (1997), 
 

Antônio Azevedo, antigo morador de Bezerros, atualmente falecido, contou 
certa vez que ouviu seu pai dizer que o papangu já existia em Bezerros desde 
a época da Lei do Ventre Livre, século XIX. Naquela época, os filhos de 
escravos se fantasiavam de papangu com o interesse de ter contato com as 
senhoras de escravos, encobertos pela máscara, elas podiam apertar-lhes a 
mão. 

 
Tal informação, de certa forma, vem ao encontro do que diz Lopes (2004), em 

sua Enciclopédia Brasileira da Diáspora Africana, no verberte Papangu: ‘Tipo de 

mascarado, no carnaval ou nos reisados nordestinos. Em algumas partes do Brasil, dava-

se o apelido de ‘papa-angu’ ao negro cativo porque se alimentava quase unicamente de 

angu e feijão’. 

Com relação à alimentação do negro no Brasil, Cascudo, ao falar sobre permutas 

alimentares afro-brasileiras, lembra que: 

 
O africano chegado ao Brasil já recebera um curso prévio de alimentação 
local desde o início do cativeiro, ou melhor, desde sua compra para o outro 
lado do Atlântico. Comera milho,[...] O milho estendeu-se por toda a África 
Ocidental e Oriental, com maior ou menor utilização cotidiana mas no nível 
do essencial ou suplementar imediato.[...] É sempre cozido, como alimento, 
papa, angu, pirão. [...]Luís Iglezias notou em Moçambique de 1961: "Seu 
alimento é, de preferência, uma espécie de angu de farinha de milho com 
água. Podem oferecer-lhe as mais finas iguarias. Sem aquele angu o negro 
não passa" . 

 
Ainda com relação a uma possível contribuição africana à persona papangu, 

semelhante à cuca portuguesa, vamos encontrar no imaginário africano a figura do tutu-

zambê, que para Cabral (2001) 

 
Era uma entidade com que se metia medo às crianças quando choravam. É 
roncador. A forma em que o idealizam na Bahia é a de um catitu ou porco do 
mato. Deste primeiro nome talvez se originasse o termo Tutu[..] O tutu do 
povo brasileiro é idêntico ao papão e à Coca de Portugal. 
 

Por sua vez, de acordo com Freyre apud Teixeira (2008) também podemos 

encontrar a contribuição do elemento indígena: 

 
Os índios tinham o costume de organizar danças destinadas a amedrontar os 
meninos e incutir-lhes sentimentos de obediência e respeito aos mais velhos. 
Os personagens das danças eram figuras exóticas: papões ou figuras de outro 
mundo, descidas a este para devorar e arrebatar meninos maus. 

 



176 
 

Também Maciel (1996), ao estudar a máscara e confecção indígena Pankararu, 

divisa tal semelhança: “Vestidos com suas máscaras rituais, os Pankararus lembram, de 

certo modo, os farricocos das procissões da Misericórdia, ou os sambenitos86”. 

Segundo Benjamin (2007), 
 

A política de catequese da Igreja Católica – única religião permitida no 
período colonial – determinou um ciclo de festas que proliferou por todo o 
País. Nas festas da igreja, então associada ao governo colonial, era permitido 
relaxar as atividades de trabalho e era incentivada a participação dos escravos 
na criação das modalidades festivas. Estas ocasiões tornaram-se oportunidade 
para que aos aspectos puramente católicos fossem incorporadas 
manifestações das religiões africanas das etnias de onde os escravos 
procediam. Naturalmente, os traços culturais dos grupos mais populosos e 
mais bem organizados obtiveram maiores espaços e conseguiram se impor às 
populações de outras origens, embora também os traços culturais de outras 
etnias possam estar presentes. 

 
Recife, Vitória de Santo Antão, Bezerros, Gravatá, Caruaru, Belo Jardim, 

Triunfo, Tacaimbó, São Caetano, Sanharó, Pesqueira, Arcoverde e Custódia formam um 

conjunto de cidades pernambucanas que se debruçam do litoral ao Sertão, ao longo da 

BR-232. 

Há milhares de anos os mascarados marcam presença, sendo também chamados 

de caretas. O careta de Triunfo (PE) era chamado inicialmente de Correio, Lopes (2003) 

apud Costa (2007) alega que o brincante teve origem no reisado, quando Mateus, após 

ter bebido muito, foi expulso do grupo, decidindo brincar pelas ladeiras, durante o 

carnaval, usando máscara. A tradição é milenar, passada de pai para filho. Nas festas 

são travados combates, vencendo aquele que conseguir dar o estalo mais alto no ar. Nas 

tabuletas são colocadas várias frases de apelo popular.Os reisados fazem parte de ciclo 

do Natal e são baseados nos costumes natalinos ibéricos. 

Originariamente, o careta, assim como o papangu, escondia o corpo, botava 

crina de cavalo, roupa velha bem rasgada. Até hoje, esconder o corpo é peculiar a estes 

dois brincantes, bem como comer de casa em casa. A eles são oferecidas bebidas, frutas, 

bem como mungunzá salgado.   

                                           
Segundo Brayner (1997): 
 

Em entrevista ao xilógrafo J. Borges, que na época de sua adolescência 
morava na Zona Rural da cidade de Bezerros (sítio Piroga, localizado no 
atual município de Sairé), e costumava se fantasiar e brincar de papangu, 
recorda que saía com um grupo de amigos e parentes, em meados da década 
de 40 do último século. As máscaras, eles mesmos faziam, eram 

                                                
86 Hábito de Baeta amarela e verde, que os penitentes vestiam pela cabeça à moda de saco e trajavam nos 
autos-de-fé. 



177 
 

confeccionadas com cascas de coité (fruta parecida com jaca) ou cabaço, 
inclusive o coité chegava a ferir o rosto. Para encobrir os cabelos, utilizavam 
uma peruca feita de crina dos cavalos que existiam na redondeza. 
(BRAYNER 1997) 
 

A personagem careta remonta ainda a Mateus (foto 5), do reisado, personagem 

que suscitava riso e galhofa. Segundo relata, esses Mateus se desvincularam do reisado 

e ficaram no carnaval, tomando pinga. Continuam brincantes, mas numa atitude de 

resistência, criam outro folguedo e passam a vivenciar a liberdade carnavalesca. Tal 

como o papangu, as pessoas tinham medo dos caretas. 

Mas além do reisado, o careta também está associado ao boi, à cantiga de ninar, 

que diz: boi,boi,boi, boi da cara preta, vem pegar.... que tem medo de careta. 

Para Cascudo (2001),  
A careta é a primeira arma defensiva infantil. Naturalmente, o homem usou-a 
com a finalidade de afastar o inimigo fingindo-se mais feio, mais terrível [...] 
A careta criou a máscara. [...]  

 
Segundo  Beltrão(2002, p.223),  

O carnaval e a música popular refletem vigorosamente a opinião das classes 
menos cultas e desfavorecidas da população.[...] 
 
A opinião do povo explode, igualmente, e com um vigor decisivo, no tríduo 
carnavalesco. Não apenas nos ditos chistosos, nas fantasias, nos cartazes e 
estandartes de clubes, blocos, ranchos, escolas de samba e outros conjuntos 
momescos.[...] 

 
O autor lembra que carnaval brasileiro pode ser olhado como um grandioso 

espetáculo de massa, por isso se constitui, “na mais vigorosa oportunidade de 

manifestação da opinião coletiva”. [...] 

O pesquisador Benjamin (2004, p. 120) destaca que “o urso (foto 6) está 

presente na cultura brasileira, embora não haja registro de sua ocorrência na fauna 

silvestre[...]. Esta presença faz parte do imaginário popular de europeus aqui chegados 

desde os primórdios da colonização. Segundo ele, “ a presença do urso na cultura 

material, certamente por sua semelhança física com o homem, transcende para a cultura 

não-material, havendo inúmeros registros na mitologia, na literatura, nos rituais 

religiosos, nas representações teatrais e na dança”. (BENJAMIN, 2004, p. 122). 

Benjamin relata que no século XIX,  vários imigrantes italianos vieram para o Brasil, 

entre eles alguns ciganos que dominavam as artes circenses. Eles saíam com seus ursos 

e macacos.  

Essas apresentações, que se faziam de cidade em cidade, muito impressionaram  

o povo nordestino e popularizaram a imagem do urso, até então somente conhecida 



178 
 

através de referências orais. Registros relativos a apresentações de folguedos populares, 

variantes do bumba-meu-boi, dão conta da existência de um entremeio do urso. 

Representa-se a situação do espetáculo dos ciganos italianos, onde um dos atores, 

utilizando uma máscara e uma vestimenta, representa o personagem ‘urso’, enquanto 

um outro representa o ‘italiano’ que oferece o espetáculo do urso amestrado dançando e 

fazendo mesuras. (BENJAMIN, 2004, p.123,124). 

Segundo Real (196, p.122), um urso de carnaval, na sua forma mais simples, 

consiste de dois homens, um vestido de urso e o outro, o domador, também chamado de 

italiano. “Freqüentemente aparece uma terceira figura, o caçador, um tipo de folião ou 

palhaço, que conduz uma velha espingarda e dá tiros cada vez que parece que o urso vai 

escapar”[...] Segundo a pesquisadora, pode haver também um arrecadador. O traje é um 

macacão, coberto de estopa, luvas de couro com garras de arame nas pontas dos dedos e 

na cabeça uma máscara de papier-machê, pintada de várias cores. 

Real (1967, p.124), vê na figura dos ursos dos divertimentos dos menestréis e 

jongleurs, sempre presentes às feiras e festivais em vilas e aldeias européias, na Idade 

Média, o ancestral mais próximo do urso pernambucano. Para ela, entre os jongleurs, 

havia os que conduziam ursos, e um deles ou palhaço lutava uma luta livre com o urso 

para atrair mais espectadores. 

Pereira da Costa apud Real (1967, p.126) afirma que a dança do Urso está 

incluída entre as “danças africanas lascivas” – e que havia um caçador de espingarda 

que brincava ao redor dos dançarinos e afugentava os espectadores, especialmente as 

moças! Também Cunha 87(1948) apud Real (1967, p. 126) fala do urso como influência 

européia “num carnaval afro-indígena”. 

Apesar de o urso ter vindo da Itália, Real (1967: p.127) afirma que  duas 

correntes se ligaram para produzir o urso atual. Os “italianos” vieram apenas reforçar 

uma tradição já existente, que foi reinterpretada. Ou seja, “no Boi-de-Mamão de Santa 

Catarina aparece o urso. Brandão88 (1961) apud Real (1967, p. 127), na sua exposição 

sobre o Bumba-meu-boi no Brasil inclui o urso entre os bichos que aparecem no boi, no 

reisado alagoano e no cavalo-marinho. 

                                                
87 Odílio da Cunha, Ursos e Maracatus, Contraponto, Ano II, No. 7, março de 1948 
88 Théo Brandão, Um auto Popular brasileiro nas Alagoas. Boletim do Instituto Joaquim Nabuco de 
Pesquisas Sociais, no. 10, Recife, 1961, pgs. 93-136. Veja especialmente pgs. 96-98. 



179 
 

Vale destacar que, por volta do ano de 1965, poucos dias antes do carnaval, a 

Secretaria de Segurança Pública anunciou no Recife a proibição total dos “mascarados” 

no Carnaval. Naquele ano, somente 18 ursos obtiveram licença para brincar. 

É possível que, com a proibição, no interior do Estado, alguns mascarados tenham 

procurado se misturar com os brincantes licenciados.É importante destacar aqui que 

tanto o careta como o papangu preservam sua identidade até o fim da brincadeira.. 

Brayner (1997), nos relata que 

 
Em Bezerros [...]os papangus saíam em troças pelas casas, pelo meio da rua, 
pedindo dinheiro, ‘no meio saía o urso vestido de samambaia, levavam 
sanfona, reco-reco, pandeiro, triângulo’, ainda, pela sua descrição deduz-se 
que o papangu fazia o papel de arrecadador, pois segundo Dedinho levava 
consigo (o papangu) um livro onde ‘multavam as pessoas escrevendo seus 
nomes no livro, era uma forma de ganhar dinheiro’.  

 
Ainda segundo relata Cunha (1948) apud Benjamin (2004, p. 124), há registros 

em 1948 da “ocorrência de um folguedo de carnaval, conhecido como laursa ou urso 

como ‘uma influência européia num carnaval afro indígena’,  levantando uma hipótese 

de sua origem entre artífices italianos que na época colonial haviam trabalhado nos 

engenhos de açúcar de Pernambuco.[...]” 

O que é interessante observar é que o urso do carnaval de Bezerros (foto 7),  usa 

máscara feita de papier-marché, pintada de várias cores. Este é o mesmo material 

utilizado na confecção da máscara do papangu. Segundo Brayner, os ursos de Bezerros 

que brincam nas ruas, adentram alguma mercearia ou bodega para ganhar alguma coisa. 

Andrade (200, p.67), cita que 

 
Faz 52 anos que J. Borges brinca o carnaval em Bezerros, começou aos oito 
anos e nunca mais parou. Lembra que, em 1959, o destaque maior do 
carnaval ainda não era o papangu, era o boi. O papangu era escasso, pouco. 
Tinha 4 bois que saíam nos três dias de carnaval. No domingo, na segunda e 
na terça-feira, acontecia a briga do boi [...] Outra lembrança era a quantidade 
de urso que existia em Bezerros, o macacão era uma peça inteira, toda 
revestida de samambaia, ou raiz de samambaia, arrancada das matas da Serra 
Negra. Chegava a pesar cerca de 20kg. Acompanhava o urso, a sanfona, a 
zabumba e o triângulo. Os bois eram também bonitos, o mais vibrante era o 
estrela, conhecido também como ‘O Boi do Tatá’.[...] Embora menos 
freqüente, ainda é possível ver o boi e o urso por lá. O Boi Boiolá (foto 8), 
por exemplo sai no domingo de carnaval. (ANDRADE 2004,p.69,70) 

 
  A historiadora Brayner destaca ainda que 
 

O cavalo-marinho, figura extraída do folguedo do boi, tem um jeito diferente 
de brincar, e segundo o artista popular o bezerrense J. Borges lembra que, no 
ano de 1944, foi assistir a um cavalo-marinho no sítio Cruzeiro do Oeste que 
era bastante comum na região, antiga zona rural da cidade de Bezerros. Neste 
folguedo, os personagens também se mascaram, fazem parte do cavalo-



180 
 

marinho, dentre outros personagens o Bastião e o Mateus, que estão sempre 
com bexigas embaixo dos braços fazendo movimento de dança rápidos, e 
batendo um no outro vez em quando. Inclusive, o artista acredita que 
possivelmente o papangu tenha surgido como uma dissidência do cavalo-
marinho. Nesse ponto concorda o também artista popular mestre Salustiano, 
que fala do papangu como se ele fosse uma figura extraída do cavalo-
marinho e com o tempo as variações aconteceram como é de costume quando 
se fala em manifestações populares.(BRAYNER, 1997) 

 
Aliás, segundo a professora de Geografia, especialista em Ensino da Geografia e 

História de Pernambuco, Patrícia Brayner, ultimamente, com a notoriedade crescente do 

papangu (foto 9), percebe-se em Bezerros a volta do boi como brincante do carnaval 

(informação verbal)89 . Como o cavalo-marinho é proveniente do reisado e este do 

bumba-meu-boi, é possível que a persona papangu tenha tido origem no bumba-meu-

boi. 

Segundo Torres e Cavalcante (2007), ‘no Brasil, as tradições populares do ciclo 

natalino, baseadas nos costumes religiosos ibéricos, são designadas por reisados. 

Cascudo apud Torres e Cavalcante (2007) relata que: “[...] sem especificação maior 

refere-se sempre aos ranchos, ternos e grupos que festejam o Natal e Reis. O Reisado 

pode ser apenas a cantoria como também possuir enredo”. É necessário lembrar que, 

dentro do ciclo natalino, existem manifestações que, apesar de serem habitualmente 

chamadas de Reisados, não possuem a temática dos Reis Magos e do Menino Jesus, o 

que não impossibilita a participação desses grupos nas Festas de Santos Reis. Como 

exemplo, temos a Chegança e a Marujada (temática náutica, envolvendo a luta dos 

Mouros contra os Cristãos), a Taieira e o Ticumbi (temática afro-brasileira). 

 A partir do Natal, durante 12 dias até 6 de janeiro, o Alferes da Folia de Reis, 

chefe dos foliões, bate à porta das casas, de manhãzinha, seguido dos palhaços do 

Reisado e de seus instrumentos barulhentos. Vai despertar quem está dormindo, pedir 

permissão para entrar, tomar café e recolher dinheiro para a Folia de Reis, uma festa 

popular de origem portuguesa que ainda sobrevive em cidadezinhas brasileiras. Vai 

oferecer uma bandeira colorida, enfeitada com fitas e santinhos, enquanto, do lado de 

fora, os palhaços vão dançar ao som do violão, do pandeiro, do cavaquinho, recitando 

versos.  

Estes grupos de Reis entram nas casas, cantam à saúde e pedem a proteção de 

seus moradores, desejam o melhor para todos, através de bênçãos, recebendo, em 

                                                
89 A informação foi prestada à autora, no carnaval de 2008, em Bezerros, durante pesquisa de campo. 



181 
 

contrapartida, donativos (dinheiro, mantimentos, entre outros). Torres e Cavalcante 

(2007) percebem que 

 
[...] As Festas de Santos Reis contam com grande envolvimento da 
comunidade. Os moradores/devotos incentivam os Grupos de Reis, ajudando 
como podem. Muitas famílias fazem questão de recebê-los em suas casas, 
oferecendo lanches para os integrantes.  

 
Esta ida de casa em casa com oferta de lanches lembra muito a ida do papangu 

de Bezerros e do careta de Triunfo, de casa em casa, atrás de alimento.  

A Festa dos Reis comemora o nascimento de Cristo. Seu enredo lembra a 

viagem que os três reis magos - Baltazar, Belchior e Gaspar - fizeram a Belém para 

encontrar o Menino Jesus. Os palhaços, vestidos a caráter e cobertos por máscaras, 

representam os soldados do rei Herodes, em Jerusalém. Com relação a isso, há ainda o 

fato curioso da figura do farricoco representar a guarda romana e os homens que abrem 

os rituais de execução de penitência nas Procissões de cinzas . Símbolo da cidade de 

Braga, em Portugal, o farricoco simboliza o penitente, sendo uma figura emblemática 

das procissões e espelha um homem encapuçado representando um soldado romano em 

peregrinação à procura de Jesus. Nas mãos levava uma matraca ou um fogaréu. 

O Bumba-meu-boi é uma das principais manifestações culturais brasileiras. Este 

auto (teatro popular) relata a história de Pai Francisco e Mãe Catirina, retirantes negros. 

Por influência da tradição portuguesa - as vaquejadas e as touradas -, o enredo básico se 

desenvolve a partir do roubo de uma novilha de predileção da fazenda, mas ganha cores 

locais de região para região.  

A história é assim: era uma vez uma escrava grávida que estava com desejo de 

comer língua de boi. Seu marido não pensou duas vezes: matou uma novilha do senhor 

e repartiu as partes entre os outros negros.  O mocotó para um, o rabo para outro e a 

língua, claro para a mulher!  

Mas para azar dele, o animal era de estimação, o xodó do dono. O escravo fugiu. 

Foram atrás dele e o pobre coitado acabou no tronco, levando chibatadas! 

Não foi o bastante. O dono do boi continuava tão desolado que mandaram 

chamar um índio feiticeiro na sua presença para que o ressuscitasse. Dito e feito: o pajé 

lançou algumas palavras sagradas, o animal berrou. Renasceu! 

Bumba-meu-Boi-Bumbá, no Maranhão; Boi-de-Mamão, em Santa Catarina; Boi-Santo, 

no Ceará; esta dança - primeira manifestação teatral nacional - surgiu provavelmente no 



182 
 

final do século XVIII e logo se espalhou. Segundo Luiz. Beltrão(2001, p.229), o  

bumba-meu-boi é 

 
O auto popular de mais ampla divulgação no Brasil, foi o instrumento de luta 
do escravo pela sua libertação e, ainda hoje seus personagens e seqüências 
encaram pessoas e refletem episódios da vida real, que o público conhece ou 
é capaz de identificar na roupagem fantasista ou caricatural apresentada. 

 
Cascudo (p.437) afirma que o bumba-meu-boi, 
 

É um auto popular formado no norte do Brasil, de Bahia para cima, pela 
reunião de vários reisados tradicionais, ao redor da dança do Boi, possível 
reminiscência das Tourinhas de Portugal.[...] Bumba é do congolês, 
significando pancada, golpe, batida. Bumba-meu-boi será um hibridismo, 
bate,meu boi! Relativamente às chifradas e arremessos. 

 
Beltrão (2001, p. 233) relata que ‘[...] o bumba-meu-boi é rico em simbolismo, 

em sátira, em provocação ou condenação social. Por isso, o auto varia de lugar para 
lugar.[...] Beltrão (2001,p. 231) apud Clóvis Melo, jornalista e estudioso do nosso 
folclore, considera que, 

 
[...] no bumba-meu-boi, o povo sente ‘que não está sendo apenas espectador, 
mas na verdade é o maior ator. O que ali se representa não é uma simples 
folgança, porém uma história de amores impossíveis, de tiranias mentais e 
sociais, de sátira à charlatanice, enfim, de irreverência e de rebeldia, tão a seu 
gosto.  

 
Beltrão lembra, citando o mesmo ensaísta, que os primeiros bumba-meu-bois 

devem datar do século XVIII e que a versão pernambucana é, precisamente, do século 
XIX, 
 

De um século agitado pelas grandes lutas sociais, pelos encarniçados 
combates entre senhores e escravos, negros e brancos, no seio da sociedade 
patriarcal rural e escravagista. O auto popular não podia, pois, ficar 
indiferente aos dramas sociais vigentes. E tornou-se, daí por diante, uma 
sátira ao patiarcalismo escravagista, ao fazendeiro, ao médico e ao próprio 
sacerdote que aos olhos da escravaria encarnavam o regime escravista. [...]. O 
bumba-meu-boi tinha que ceder à marca das classes dos oprimidos, os que o 
avocaram para dele fazer o seu próprio auto, o seu veículo de comunicação 
com os demais cativos da Zona Rural. 
 
Apreciando a possível origem do bumba-meu-boi, o poeta e ensaísta 
pernambucano (Ascenso Ferreira), à base de pesquisas realizadas em 
companhia do pintor Lula Cardoso Ayres, lança a idéia de que “a história 
primitiva do bailado gira em torno de capitães-mores, enviados pela Corte de 
Portugal para tomar contas das feitorias do Brasil. Daí a figura do ‘cavalo 
Marinho”, misto de cavalo e oficial da marinha, a quem todos os comparsas 
tratam por “Capitão”.É ele a figura central do folguedo, ouvindo as queixas 
que lhe são feitas, dando ordens para serem chamadas as figuras, 
determinando as cantigas a serem aplicadas. (BELTRÃO, 2001, p: 231, 233) 

 
Segundo ainda Beltrão (2001, p.239), personagens e seqüências do bumba-meu-

boi encaram pessoas e refletem episódios da vida real. Às vezes, esses personagens 



183 
 

ficam integrando o auto, são transportados para outras regiões, “tornando-se lendárias, 

irreconhecíveis na sua verdadeira significação [...]”.                              

Os principais autos populares brasileiros são o fandango ou marujada, chegança, 

congos ou congada, e o bumba-meu-boi, que sem dúvida é superior a qualquer outro 

dos autos pela variedade e atualidade. Na época da escravidão, mostrava os vaqueiros 

escravos vencendo pela inteligência, astúcia e cinismo. 

Fandango é, entre nós, o nome que dão a um bailado, ao ar livre, sobre tablado, 

ao som de música alegre, festiva e apropriada, pelas festas de Natal, nos Estados do 

Norte da República, onde se exibem os bailaristas, representando, vestidos a caráter, uns 

simulacros de combates navais e episódios históricos, constituindo isso um grande 

divertimento público. 

Segundo Cascudo (1978), 

 
No Fandango, Ração e Vassoura, como Birico e Mateus, do “Boi Kalemba”, 
são os elementos humorísticos, encarregados de distrair o auditório com 
constantes discussões e brigas espalhafatosas, permutando injúrias, 
declamando versos, escorregando, caindo. Constituem a dupla da 
inteligência, da improvisação chistosa, desembaraçada e com prontidão 
verbal. [...] (CASCUDO, 1978, p.394), 
 
As explicações eruditas não esclarecem o auto brasileiro nas suas origens 
remotas, viajando-se pelas doutrinas, história e etnografia. É o boeuf-gras 
coberto de flores, passeando Paris, um ancestral do Bumba-meu-boi, 
Guilherme Melo não tem dúvida em dizer que: - ‘ O  Bumba meu boi, por 
exemplo, que é de origem portuguesa, é uma variante do Monólogo do 
Vaqueiro, que Gil Vicente representara em 8 de junho de 1502, nos paços do 
Castelo de D. Maria, por ocasião do nascimento do príncipe d. João, 
primogênito do rei d. Manuel’ (1631). J. G. Frazer compendia muita notícia 
sobre a figura bovina nos cultos agrários. [...](CASCUDO, 1978, p.438) 

 
Cascudo (1978, p.440) afirma que não há ligação entre as representações do boi 

ou do touro e as cerimônias protocolares dos reis africanos. E o dá  

 
como centro de interesse vindo das Tourinhas [...] Não há outro exemplo do 
boi saltando, o boi cômico e entregue ao povo, senão nas Tourinhas 
portuguesas. No Brasil, se a Tourinha não chegou a pular, viveu na 
lembrança dos minhotos e ribajetanos. O processo aquisitivo do auto, 
assimilando os reisados, dar-se-ia no correr dos últimos anos do século 
XVIII, inteiramente escuro pela ausência de pesquisas etnográficas, e as 
primeiras décadas do século imediato. (CASCUDO, 1978, p.441), 
 

Cascudo destaca que os ‘reisados’ do Cavalo-Marinho, Borboleta, Maracujá, 

Picapau, José do Vale, Antônio Geraldo (a divisão do boi) aglutinam-se e, nalguns 

Estados, outros autos são atraídos, como ‘caboclinhos’, independentes em Pernambuco, 

Rio Grande do Norte, foram envolvidos no Bumba-meu-boi do Ceará, trechos do 



184 
 

enredo do boi. “O bumba-meu-boi é trabalho mestiço, imaginação, malícia congênita do 

mulato. [...] O brasileiro, em alegria, sátira, sentimentalismo, piedade, justiça e arbítrio, 

samba e oração, está no bumba-meu-boi”. (Cascudo, 1978: p. 442). 

Cascudo lembra que a mais antiga menção ao bumba-meu-boi encontra-se num 

mal-humorado registro do padre Miguel do Sacramento Lopes Gama, no Carapuceiro, 

janeiro de 1840, no Recife:  
De quantos recreios, folganças e desenfados populares há neste nosso 
Pernambuco, eu não conheço um tão tolo, tão estúpido e destituído de graça, 
como o aliás bem conhecido bumba-meu-boi. Em tal brinco não se encontra 
um enredo, nem verossimilhança, nem ligação: é um agregado de disparates. 
Um negro metido debaixo de uma baeta é o Boi; um capadócio, enfiado pelo 
fundo dum panacu velho, chama-se o Cavalo-Marinho; outro, alapardado, 
sob lençóis, denomina-se Burrinha; um menino com duas saias, uma da 
cintura para baixo, e outra da cintura para cima, terminando para a cabeça 
com uma urupema, é o que se chama a Caipora  ; há além disto um outro 
capadócio que se chama Pai Mateus. O sujeito do Cavalo-Marinho é o senhor 
do Boi, da Burrinha, da Caipora e do Mateus. 
 
Todo o divertimento cifra-se em o dono de toda esta súcia fazer dançar, ao 
som das violas, pandeiros e de uma infernal berraria, o tal bêbado Mateus, a 
Burrinha, a Caipora e o Boi, que com efeito é o animal muito ligeirinho, 
trêfego e bailarino. Além disso o Boi morre sempre, sem quê nem para quê, e 
ressuscita por virtude de um clister, que o pespega Mateus[...]Até aqui não 
passa o tal divertimento de um brinco popular e grandemente desengraçado, 
mas de certos anos para cá não há bumba-meu-boi, que preste, se nele não 
aparece um sujeito vestido de clérigo, e algumas vezes de roquete e estola, 
para servir de bobo da função. Quem faz ordinariamente o papel de sacerdote 
bufo é um brejeirote despejado e escolhido para desempenhar a tarefa até o 
mais nojento ridículo; e para complemento do escárnio, esse padre ouve de 
confissão ao Mateus, o qual negro cativo faz cair de pernas ao ar o seu 
confessor, e acaba, como é natural, dando muita chicotada no sacerdote!" 
(GAMA 1840 apud CASCUDO, 1978,p.443) 

                 
Este roquete lembra a tabica que o papangu usava antigamente durante o 

carnaval conforme cita Brayner (1997). “[...] enquanto o papangu usava a tabica, para 

livrar-se de possíveis pedradas a serem recebidas por crianças, ‘ o Clóvis sempre traz 

consigo uma bexiga de boi que utiliza generosamente em cima de crianças, bêbados, 

cachorro”, e ainda o relho dos caretas de Triunfo. 

Cascudo lembra que Amadeu Amaral Júnior cita  a presença, no bumba-meu-

boi, de alma, dois caretas e um urso, entre outros. E também que Jaime Lopes Dias em 

‘Festas e Divertimentos da Cidade de Lisboa,’ de 1940, cita figuras  de  

 
[...] ‘fantasmas, diabo, gigantes, bichos fabulosos da fauna ameríndia, 
caiporas. E o grupo sério e louvador, Damas e Galantes, nomes de figurantes 
na procissão portuguesa de ‘ Corpus Christi”. O auto, nascido nas fazendas e 
pátios dos engenhos de açúcar, não pastoris’comportaria personagens que 
vivem nas vilas e cidades [...] (CASCUDO, 1978, p. 447) 

 



185 
 

Segundo Brayner  (1997),  
 

os bois e cavalos-marinhos também fizeram parte do ciclo carnavalesco em 
Bezerros, entretanto no carnaval bezerrense [...] apenas dois personagens 
dessa manifestação, o boi e a burrica, que brincam entre eles, o boi sempre 
tentando pegar a burrica, e a burrica provocando o boi, ao mesmo tempo que 
foge dele .[...] 

                           
Para Amorim (2008), nas primeiras festas de rua, 
 

aos autos hieráticos ou catequéticos, organizados pelos jesuítas, com o fim de 
cristianizar os índios, misturaram-se às festas públicas do período colonial e 
do Império, aos costumes de negros, europeus e indígenas. A partir da 
manifestação carnavalesca do entrudo, das mascaradas e de tantos outros 
folguedos populares dos ciclos festivos, a nossa festa momesca se 
multiplicou e diversificou tanto que hoje o carnaval pernambucano oferece 
um dos mais ricos conjuntos de manifestações folclóricas durante os dias 
dedicados a Momo. Personagens, vestuário, cenários das procissões e 
cortejos oficiais dos tempos coloniais e do Império transferiram-se para as 
festividades de carnaval, como comprovam importantes pesquisadores que se 
debruçaram sobre temas carnavalescos de Pernambuco e trataram justamente 
dos primórdios do nosso ciclo carnavalesco e da relação entre a folia e as 
festas populares. 

 
                                                

 A careta é, popularmente, o grande recurso cômico, provocador da hilaridade. É 

a técnica dos Birico, Mateus e Catirina dos Bumba-meu-Boi, assim como o Velho ou o 

Bedegueba em certos Pastoris. Nos antigos bumba-meu-bois havia um companheiro do 

vaqueiro Birico, o Lalaia, famoso pelas caretas inesgotáveis, destinadas ao público 

miúdo do folguedo. 

Segundo Cascudo (2001), no Dicionário do folclore brasileiro, verbete bumba-meu-boi, 

 
Está uma exposição que julgo suficiente de como o auto se formou e veio 
vivendo, pela assimilação incessante de temas vitais de outros autos mais 
permeáveis, incorporando damas e galantes que bailavam nas procissões do 
Corpo de Deus em Portugal, fazendo surgir os vaqueiros negros, Birico ou 
Fidélis, e Mateus, centros de comicidade plebéia, ficando horas em cena, 
improvisando diálogos calorosos, monologando, dizendo disparates, 
sacudindo o riso do auditório, inesgotáveis da verve que o povo ama e 
festeja. Depois, à volta de 1910, apareceu a negra Catirina, faladeira, 
destabocada, respondona. [...] Quando reaparece o Cavalo-Marinho, espécie 
de centauro, cavalo da cintura para baixo, tratado por Capitão! e dando 
ordens, já se sabe que é o velho auto pernambucano, ainda autônomo, mas 
agregado ao bumba-meu-boi.[...] 

 
  A congada é uma manifestação cultural dedicada a Nossa Senhora do Rosário e 

São Benedito, nos dias consagrados a eles, isto é, sete de outubro e 26 de dezembro. 

Tem origem no catolicismo e nas sangrentas histórias de guerra do povo africano, como 

a do assassinato do rei de Angola, Gola Bândi. A Congada é chamada também de 

Congo, Cucumbi, Terno do Congo. 



186 
 

A primeira notícia da realização de uma Festa da Congada no Brasil data de 

1674, na Igreja de Nossa Senhora do Rosário dos Homens Pretos do Recife, em 

Pernambuco. Desde então, a festa acontece a cada ano, com algumas variações de temas 

de uma região para outra. 

 A Congada é uma procissão de escravos feiticeiros, capatazes, damas de 

companhia e guerreiros que levam o rei e a rainha até a Igreja, onde serão coroados. O 

cortejo vai parando durante o trajeto para realizar danças e exercícios de simulação de 

guerra ao som de tambores, pandeiros, reco-recos, chocalhos e violas. Existem três 

enredos básicos: a luta entre os mouros e os cristãos, em homenagem aos patronos, 

Nossa Senhora do Rosário e São Benedito; a dramatização de uma batalha medieval na 

França; e a saga do rei de Angola, Gola Bândi, envenenado pela meia-irmã, a princesa 

Ginga Bândi, por ter-se recusado a converter-se ao cristianismo. 

Vale lembrar que o município de Bezerros está ligado a uma fazenda de gado. A 

origem do povoado de Bezerros remonta-se ao ano de 1740 e à distribuição das terras 

em sesmarias pelo governo como recompensa aos que tomaram parte na guerra contra 

os holandeses (MELO e SILVA,2002). Um sr. Brayner, que vivia no Recife, teria 

adquirido as terras e instalado ali uma fazenda e um curral (MELO E SILVA, 2002) e as 

teria desmembrado em duas e vendido a dois irmãos: Taciano e Zenóbio Torres, que as 

teriam revendido aos irmãos José e Francisco Bezerra.  

Um dos filhos desta família teria se perdido nos matos. Então foi feita uma 

promessa para São José. Após a criança ter sido encontrada, ergue-se uma capela  em 

homenagem ao Santo, que ficou como padroeiro do local, ascendido à condição de 

município em 1870 (SOTERO, 2001) . Em torno dela, teria se formado a cidade, que até 

hoje se destaca na agropecuária. Então, a figura do vaqueiro e do negro estão 

interligadas, bem como a forte presença da religiosidade. 

Concordando com Benjamin (2004, p.139)  

 
rituais folguedos e danças são manifestações folclóricas e, como tais, são de 
natureza comunitária. Em alguns casos, se constituíram pela vivência de 
populações de diversas origens étnicas que trouxeram as matrizes dos seus 
lugares de origens. Outras, foram resultado de hibridização destas heranças e 
da criatividade popular. Mas, um grande número – sobretudo de rituais – 
decorreram da folclorização de propostas paralitúrgicas da catequese católica. 

 
O bumba-meu-boi é um auto tradicionalmente ligado ao Natal, Ano-Novo e Reis 

(e às vezes, São João) no carnaval Recifense. Mas sabe-se que ele é ainda um  

 



187 
 

entremeio daquele auto mestre, o Reisado, implantado no Brasil pelos padres 
católicos ou pelos colonizadores portugueses.E como entremeio desse auto 
muito mais amplo e complexo, era lógico que podia desligar-se da tradição 
maior (o Reisado), tornar-se independente e brincar solto não somente no 
Natal como também no carnaval. Ora este ponto é importante para explicar a 
presença de bois, burras, cavalos-marinhos, mortos carregando os vivos, 
ursos e várias outras figuras provenientes dos entremeios do reisado, como 
folguedos separados no carnaval do Recife. 
 (REAl, 1967, p.134) 

 
Conclusão 
 

Portanto, em Bezerros, não é diferente. Aliás, em Triunfo (PE), há os Caretas; 

em Pesqueira, a caipora; em Afogados da Ingazeira (PE), os tabaqueiros – híbrido entre 

o careta e o papangu. Em São José do Belmonte (PE), quem abre a cavalhada são dois 

caretas. Com a cultura, a reinterpretação e criatividade dos pernambucanos, várias 

misturas e cruzamentos foram feitas, dando margem a um carnaval multicultural. 

Há, pois, a possibilidade de a persona híbrida papangu, proveniente da procissão 

de cinzas ter se mesclado com o bumba-meu-boi, originariamente um folguedo surgido 

a partir do reisado natalino de influência européia, e sofrido influências de folguedos 

tanto das raças indígena e negra, e entre o sagrado e o profano, distinguindo-se dos 

demais personagens, transformando-se neste brincante atual. Sabe-se que o bumba-meu-

boi é um auto que está ligado aos vaqueiros negros e que tem um lado cômico, de 

brincadeira, de inversão da ordem, onde o negro passa a ditar as regras.  

Por sua vez, como há registros também da laursa, em Bezerros, acompanhada da 

figura do papangu como arrecadador, é também possível que a persona papangu tenha 

recebido influência daquela brincadeira em sua formação híbrida num processo de 

aculturação e reinterpretação das figuras populares do boi e do urso. Portanto, este 

artigo busca trazer a lume estas reflexões, a fim de que novos estudos 

folkcomunicacionais possam ser feitos nesta área.  

 

Referências 

 

AMARAL, Amadeu. Cuca. Jangada Brasil. Amigo da Jangada Ano VII - Edição 70 

Setembro de 2004. Disponível em 

<:http://www.jangadabrasil.com.br/revista/setembro70/im70009a.asp> Acessado em 

02.12.06 

 



188 
 

AMARAL, Francisco Pacífico do. Escavações. Fatos da história de Pernambuco. 

Recife: Arquivo Público Estadual, 1974 

 

AMORIM, Maria Alice. Festas carnavalescas. Salto para o Futuro. Aprender e ensinar 

nas festas populares. TV _Escola SEED MEC Boletim 02, Rio, abril 2007. ISSN 

1518-3117. Disponível em  

<http//: www.tvebrasil.com.br/salto>. Acessado em 19.07.2008 

 

ANDRADE, Delma Santos de. Dinâmica Simbólica e Turismo, Bezerros (PE). 

Dissertação de Mestrado em antropologia. Brasília:UnB, 2004. 

 

ARAÚJO, Rita de Cássia Barbosa de. Festas: máscaras do tempo: entrudo, mascarada 

e frevo no carnaval do Recife. Recife:Fundação de Cultura Cidade do Recife, 1996. 

 

AUGUSTUNA – Enorme Mascote – o Farricoco. Rua D. Pedro V, nº 88, 4710-374 

Braga: Tuna Académica da Universidade do Minho ,10 de dezembro de 2005 

Disponível em <http://augustuna.blogspot.com/2005/12/enorme-mascote-o-

farricoco.html>. Acessado em 27.07.2008  

 

BELTRÃO, Luís. Folkcomunicação: um estudo dos agentes e dos meios populares de 

informação de fatos e expressão de idéias. Porto Alegre: EDIPUCRS, 2001. 266p. 

 

BENJAMIN, Roberto. Festas da Afro-descendência. Salto para o Futuro. Aprender e 

ensinar nas festas populares. TV _Escola , Boletim 02, abril 2007. ISSN 1518-3117. 

Disponível em <http:// www.tvebrasil.com.br/salto. Rio, TV _Escola SEED MEC Abril 

2007>.Acessado em 19.07.2008 

 

______. Folkcomunicação na sociedade contemporânea,  João Pessoa: Comissão 

Gaúcha de Folclore,: 2004.  

 

BRAYNER, Patrícia Verônica de Azevedo. Papangu, mascarado, bloco carnavalesco e 

brincadeiras. Monografia de especialização em História de Pernambuco. Orientador 

Antônio Paulo Rezende Recife: UFPE, 1997 



189 
 

______ A Praça da Matriz como palco da Folia de Papangu e das manifestações 

populares de Bezerros. Monografia de especialização no Ensino de Geografia. 

orientador Heleniza Ávila Campos. Caruaru: Faculdade de Filosofia, Ciência e Letras 

de Caruaru, 1999.  

______ Alegria, cores e segredos nos papangus de Bezerros.  E  ainda Os Cordéis e 

Xilogravuras em J. Borges. Turismo Sertanejo. 

Disponível em <http://www.turismosertanejo.com.br/index.php?target=coisa&id=69>. 

Acesso em 02.12.06 

 

BORBA Filho, Hermilo. Bumba-meu-boi. Estudos Avançados ISSN 0103-4014, 

vol.11 no.29, São Paulo: Jan./Apr. 1997, disponível em 

<http://www.scielo.br/scielo.php?pid=S0103-

40141997000100012&script=sci_arttext&tlng=en>. Acessado em 27.07.2008 

 

CABRAL. Alfredo do Vale.  Seres sobrenaturais: Tutu. Jangada Brasil, 

Imaginário.Achegas do Folclore do Brasil. Ano III - nº 36, Agosto 2001. Disponível 

em: <http://www.jangadabrasil.com.br/agosto36/im36080b.htm.> Acesso em 02.12.06 

 

CASCUDO Luís da Câmara. Literatura Oral no Brasil. 2ª. ed. Rio de Janeiro: J. 

Olympio: INL, 1978 (coleção Documentos Brasileiros: v. 186) 

 

_____. Dicionário do Folclore Brasileiro.10ª. ed. São Paulo:Global, 2001 

 

¬¬¬______ Folguedos do ciclo do natal. Folclore do Brasil.In: Jangada Brasil 

Imaginário. ¬-Janeiro 2001 Ano III - nº 29 

Disponível em http://jangadabrasil.com.br . Acessado em 19.07.2008  

 

______ Caretas. Superstições e costumes. Jangada Brasil. Ano III - nº 38 Out.2001 

Disponível em <http://www.jangadabrasil.com.br/outubro38/pa38100a.htm>. Acessado 

em 19.07.2008. 

 

______ Festas tradicionais, folguedos e bailes:Fandango, chegança e cristãos e mouros.  

Folclore do Brasil Jangada Brasil. Disponível em 



190 
 

<http://www.jangadabrasil.com.br/dezembro16/fe16120c.htm>. Acessado em 

19.07.2008 

 

COSTA, Maria das Graças Vanderlei da. Os caretas de Triunfo: a força da Brincadeira. 

Dissertação do Mestrado em Antropologia. Recife, UFPE, 2007 

FARRICOCO. Foto 3: os farricocos (homens encapuzados e vestidos com túnicas 

longas e coloridas) simbolizam a perseguição dos Romanos a Jesus Cristo. Foto color. 

de domínio público, 380 x 500 - 147k, tirada por uma DMC-FZ20,  Goiás: 13 de abril 

de 2006,  em 12:39 a.m . Disponível em: <http://flickr.com/photos/jvc/130342965>. 

Acessado em 27.07.2008. 

 

LOPES, Nei. Enciclopédia Brasileira da Diáspora Africana. São Paulo:  Summus 

Editorial,  2004 

MACIEL, Betânia. O mito do nascimento e do abandono do herói. Grupo de Trabalho: 

Comunicação e Psicanálise. Tema: Mito e Fé . Associação Nacional dos Programas de 

Pós-Graduação em Comunicação V COMPÓS , São Paulo, maio, 1996. Disponível em: 

<http://www.webpraxis.com/bemaciel/Betania%20Maciel%20-

20MITO%20E%20F%C3%89.htm> Acessado em 20.12.2006  

MELO E SILVA, Signe Dayse Castro de. Turismo e Desenvolvimento em Bezerros – 

Pernambuco: a expansão da educação turística numa perspectiva de resgate da 

cidadania. Dissertação de mestrado em Gestão e Política Ambiental. Recife: UFPE, 

2002 

 

MORAIS FILHO, Melo. Festas e Tradições Populares do Brasil Rio de Janeiro; 

Ediouro, 1985. N. M. especial Páscoa. Disponível em 

<http://www.novomilenio.inf.br/festas/pascoa14.htm>, acessado em 20.12.2006 

 

QUEIROZ, Gabriel Muniz de Souza. Foto 1.  Papangus de Bezerros em Olinda. Recife: 

fevereiro de 2008. 1 fotografia, color., 16cm x 56 cm 

 

______ Foto 2.  Papangus de Bezerros em Olinda. Recife:fevereiro de 2008. 1 

fotografia, color., 16cm x 56 cm 

 



191 
 

______ Foto 4.Papangus durante desfile em Bezerros. Recife: fevereiro de 2008. 1 

fotografia, color., 16cm x 56 cm 

 

______ Foto 5.  Papangu lembra Mateus. Recife: fevereiro de 2008. 1 fotografia, color., 

16cm x 56 cm 

 

_____ Foto 7 – O urso na Folia do Papangu .Recife:fevereiro de 2008. 1 fotografia, 

color., 16cm x 56 cm 

 

_____ Foto 9 –Brincante na Folia de Papangu. Recife:fevereiro de 2008. 1 fotografia, 

color., 16cm x 56 cm 

 

RAMOS, Eliana Maria de Queiroz.   Foto 6 - Urso Teimoso da Torre em Olinda no 

carnaval 2008. Recife: fevereiro de 2008. 1 fotografia, color., 16cm x 56 cm 

 

______. Foto 8 - Boiolá de Bezerros. Recife: fevereiro de 2008. 1 fotografia, color., 

16cm x 56 cm 

 

REAL, Katarina. O folclore no Carnaval do Recife. Coleção Folclore Brasileiro. Vol.1 

Campanha de Defesa do Folclore Brasileiro, Rio de Janeiro: Ministério da Educação e  

cultura, 1967.  

  

SETTE, Mário. Semana Santa de Outrora.  Jangada Brasil,  Palhoça, Maxambombas e 

Maracatus. Ano III - nº 36, Agosto 2001. Disponível em: 

<http://www.jangadabrasil.com.br/abril20/pa20040b.htm >Acessado em 02.02.2006  

 

SOTERO, Macyra Régia. O Modelo de cidades saudáveis: um estudo sobre estrutura, 

desempenho e viabilidade política na administração municipal de Bezerros. Dissertação 

de Mestrado profissionalizante em Gestão Pública para o desenvolvimento do Nordeste.  

Recife: UFPE, 2001 

 

TEIXEIRA, Antônio. Raízes culturais e religiosas da folkcomunicação no Brasil: 

heranças da catequese jesuítica.Razón y Palabra. México: Proyecto Internet del ITESM 

Campus Estado de México, janeiro de 2008 Disponível em: 



192 
 

<http://www.cem.itesm.mx/dacs/publicaciones/logos/anteriores/n60/ateixeira.html>, 

acessado em 15 de janeiro de 2008 

 

TORRES, Beatriz Lúcia e CAVALCANTE, Raphael. Festa de Santos Reis. Salto para o 

Futuro. Aprender e ensinar nas festas populares. TV _Escola SEED MEC Boletim 02, 

abril 2007. ISSN 1518-3117. Disponível em< http:// www.tvebrasil.com.br/salto. 

Rio,Abril 2007>.Acessado em 19.07.2008 

 
  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



193 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

FRONTEIRAS 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 



194 
 

A cultura popular na ilha da magia: práticas e memórias de bruxaria 
Karina Janz Woitowicz 

 

            Com as mãos rápidas, um sorriso simpático e palavras gentis, a rendeira Norma 

Barcelos, de 64 anos, vai tecendo um trabalho primoroso, enquanto lamenta que as novas 

gerações não se interessem pela renda e pelas histórias que aconteciam na Lagoa da Conceição, 

uma localidade da ilha de Florianópolis (SC). Entre uma memória e outra, desafia uma 

conversa agradável sobre a presença das bruxas na cultural popular da Ilha. “Os mais antigos 

falavam muito das bruxas aqui na Lagoa. Mas agora já não tem muito, não. Só que as bruxas 

não apareciam como bruxas, elas se transformavam em outras coisas. Elas gostavam muito de 

cavalo, gato, ou outros animais. Elas andam disfarçadas”, conta a boca pequena. 

Talvez sem saber, dona Norma está contribuindo diretamente para manter uma cultura 

popular cujo maior expoente completaria 100 anos no próximo dia 16 de outubro se estivesse 

vivo – Franklin Cascaes, um sujeito que dedicou a vida toda a registrar as lendas, histórias e 

costumes dos descendentes açorianos na ilha de Florianópolis. Através da escrita, do desenho e 

da escultura em argila, o artista, folclorista e pesquisador, nascido na localidade de Itaguaçu 

(SC), desenvolveu um trabalho cuidadoso de preservação das tradições, usos e costumes do 

povo ilhéu, até a sua morte, em 15 de março de 1983. Como Norma, ele previa que a chegada 

do progresso traria impactos na cultura popular do lugar. Por mais de 50 anos, cuidou de 

recolher histórias e materializar o saber popular através da sua arte. 

Cascaes disse certa vez: “Tive a felicidade de ser um dos primeiros a penetrar no 

interior da Ilha de Santa Catarina, antes mesmo de terem lá chegado os massivos meios de 

comunicação. Em alguns lugares não havia instalação elétrica, nem estradas, o que fazia com 

que as comunidades vivessem um mundo próprio, longe das influências dos centros urbanos, 

permitindo que suas vivências e manifestações se mantivessem livres de alterações provocadas 

por agentes externos”. Esse universo mágico, de feitiços, lobisomens e boitatás, marcado pela 

religiosidade popular e pelos costumes de herança açoriana, presentes na tradição oral, o artista 

soube contar e recriar como ninguém. 

Tal qual Luis da Câmara Cascudo (1898-1986), nascido em Natal (RN), autor de 

clássicos da cultura brasileira que registrou inúmeras lendas e tradições populares de diferentes 

regiões do Brasil diretamente da boca do povo – como fez no livro Geografia dos mitos 

brasileiros, em que o folclorista apresenta mais de 100 assombrações tais como o saci, o 

lobisomem, o curupira, a mula-sem-cabeça e diversos personagens que povoam a imaginação 



195 
 

popular –, guardadas as devidas proporções e particularidades, Franklin Cascaes preservou, 

através de escritos, esculturas e desenhos, as histórias de seres fantásticos e os traços culturais 

da ilha de Florianópolis. Deve-se a ele, que foi visto à sua época como um sujeito exótico, 

quase louco, o maior referencial de informações antropológicas sobre a cultura catarinense, que 

estava caindo no esquecimento. 

 

Vida e obra de Franklin Cascaes 

 

Franklin Cascaes foi a pessoa que se preocupou em registrar os temas do saber popular 

da ilha, especialmente a herança que os açorianos legaram. De acordo com Gelci José Coelho, 

diretor do Museu da Universidade Federal de Santa Catarina, ele se preocupava com o 

progresso, com as tradições que estavam sendo ameaçadas, e passou a ter tudo por escrito. Mas 

como ele queria alcançar a educação, resolve ilustrar estas histórias, acreditando que vendo a 

ilustração as pessoas iam se interessar pelo texto, e descobrir estes universos. Não satisfeito 

com as ilustrações, ele vai fazer tudo isso em esculturas: as procissões, o trabalho, a pesca, a 

lavoura, folguedos folclóricos, brincadeiras infantis, crenças e mitos. É por isso que a sua obra 

tem uma contribuição importante: “registra a alma da nossa gente”, observa. 

Franklin Cascaes era descendente e portador da herança cultural legada pelos antigos 

colonos açorianos. Até os 21 anos, dedicou-se ao trabalho na pesca e na lavoura e participou 

ativamente das manifestações do calendário religioso. Mesmo sendo alguém imerso nesta 

cultura, Cascaes passava alguns períodos em comunidades de pescadores da ilha e lá convivia 

com as pessoas e registrava suas histórias. Ele desenhava em nanquim e fazia suas anotações e, 

quando retornava, também registrava as histórias e os seres imaginários em forma de escultura 

de argila. Depois ele voltava lá e deixava as esculturas. 

“Era fantástico esse cuidado que ele tinha de visitar um lugar, depois expor seu trabalho 

como forma de reconhecimento e memória das lendas que eram contadas de boca em boca. O 

que ele fez foi transformar o conhecimento em arte”, analisa o museólogo. 

Gelci conta que o artista foi autodidata. Franklin beirava os 20 anos e nunca havia 

entrado em uma sala de aula. Mas ele recuperou o atraso e conseguiu se tornar professor da 

antiga Escola Industrial, onde iniciou seus estudos. Ele também era pesquisador da memória da 

cultura popular e folclorista, e fez por conta própria todo seu trabalho. Além disso, segundo 

Gelci, quando ninguém ainda falava de ecologia, ele já tinha um discurso muito crítico sobre a 

destruição das praias e sobre o que estava se perdendo na natureza. “Ele era um grande 



196 
 

defensor da ilha, era apaixonado por este lugar, e isso fica muito claro nos seus escritos, que 

sempre exaltam a beleza do lugar e a riqueza da sua cultura”. 

 

“Seu Francolino”, como Cascaes era conhecido, fez centenas de obras e era muito 

respeitado pelo povo. Ele fez muitas exposições em toda a ilha e também montava uma 

exposição embaixo da grande figueira da praça, no centro da cidade. Cascaes colocava as 

figuras em volta da árvore e enchia de gente para ver. 

“Era tanta gente que uma vez a rádio Guarujá se instalou embaixo da figueira para que 

as pessoas falassem, pelo rádio, o que viam”, conta Gelci. 

Ao que tudo indica, Franklin Cascaes usava mesmo estratégias muito criativas para 

divulgar e valorizar a cultura açoriana. Gelci relata que ele tinha uma kombi onde escrevia, na 

lataria, poemas de amor à ilha. “Não tinha como não ler. Ele estacionava no centro, ou na frente 

de uma escola, e chamava a atenção. Era isso que ele queria, em uma época que não tinha out-

door”, lembra. 

Mas o reconhecimento acadêmico pelo trabalho de Cascaes aconteceu tardiamente, em 

meados dos anos 1970, quando se percebeu que sua obra tinha um valor artístico e uma 

importância também para a preservação da cultura. Hoje, não há dúvida de que a arte de 

Cascaes e sua genialidade são uma das maiores contribuições para a preservação da identidade 

cultural do litoral catarinense. 

 

Legado cultural 

 

Como legado, deixou  narrativas e anotações, desenhos em nanquim, figuras em argila e 

gesso, que compõem as deliciosas histórias produzidas por Cascaes, em seu trabalho de 

preservação do folclore e da cultura da ilha. O Museu da Universidade Federal de Santa 

Catarina abriga um acervo com cerca de 2.700 peças do artista. Também já foram publicados (e 

reeditados) pela Editora da UFSC dois volumes com as histórias de bruxaria registradas pelo 

pesquisador, sob o título O fantástico na ilha de Santa Catarina, cada um com doze ‘causos’. O 

trabalho, que conta com textos e desenhos, é dedicado às lendas e superstições envolvendo as 

histórias fantásticas de bruxaria na ilha de Santa Catarina, em que o autor preserva uma 

linguagem fonética que busca retratar a fala cotidiana do povo. 

Nas narrativas de Cascaes, percebe-se seu encantamento com a imaginação popular e 

com o enaltecimento da natureza, presentes nas práticas mágicas que as gerações mais antigas 

cultuavam. Além de histórias surpreendentes de bruxas, os escritos publicados em O fantástico 



197 
 

na ilha de Santa Catarina revelam também outros traços da cultura popular que misturam o 

lúdico, o profano e o religioso, tais como informações sobre as atividades de subsistência, a 

religião, os hábitos alimentares, entre outros costumes trazidos pelos colonizadores açorianos.  

 

Peninha, discípulo do artista 

 

A obra de Franklin Cascaes se tornou conhecida graças ao trabalho dedicado e 

apaixonado do seu discípulo, Gelci José Coelho, que atua no Museu da Universidade Federal 

de Santa Catarina há mais de 30 anos. Peninha, como Gelci é conhecido, conviveu por 10 anos 

com Franklin Cascaes, tornando-se admirador, incentivador e amigo do artista. Ouviu as 

histórias lidas em voz alta por Cascaes e com profundo interesse soube valorizar o que o artista 

registrou no seu inseparável caderno de anotações, conhecendo um universo imenso de 

histórias da tradição oral sobre os seres fantásticos que povoam o imaginário popular. 

Historiador, museólogo e responsável pela difusão da obra de Franklin Cascaes, desde 

os anos 1970, Peninha se intitula um “animador cultural” e manifesta plena disposição em 

divulgar a obra de Franklin Cascaes e a cultura popular catarinense, dentro e fora do Estado e 

do País. 

Além de profundo conhecedor e apaixonado pela cultura popular, Peninha é também um 

grande contador de histórias. As de bruxaria, ele conhece como ninguém e conta de um jeito 

que encanta. Mas adverte: “ninguém acredita em bruxas, mas que existem, toda gente tem 

absoluta certeza. Por isso, antes de falar nas bruxas, melhor é fazer uma oração de espanta-

bruxedo para se proteger, pois falar de bruxa atrai a bruxa para si”. E, como um pouco de 

precaução não faz mal a ninguém, seguimos o conselho do Peninha: “Treze raio tem o sóli, 

treze raio tem a lua, sarta Diabo pro inferno que esta alma não é tua...”. 

As lendas de bruxaria vêm da Europa, especialmente da ilha dos Açores, por volta de 

1750, para o litoral de Santa Catarina. Segundo Peninha, há uma relação de sagrado e de 

profano que está bem presente nestas histórias, de origem tão arcaica. Na verdade, as bruxas 

são, historicamente, mulheres de grande sabedoria, que indicavam remédios, eram as rainhas do 

lugar. “Elas não são somente ruins, e preferem incomodar quem não presta: uma vizinha 

fofoqueira, uma mulher rancorosa, são os alvos da bruxa. Também podemos dizer que as 

benzedeiras guardam este poder sobrenatural, usado para o bem”, observa. 

Sobre as histórias mais comuns envolvendo a figura da bruxa, presentes em diversas 

localidades da ilha, Peninha relata: “conta-se muito sobre as viagens das bruxas nos barcos dos 

pescadores. Elas roubam o barco e vão até a Índia, onde apanham ingredientes para fazer uma 



198 
 

poção mágica, que passam sobre o corpo. Com essa poção, elas conseguem se metamorfosear e 

assumem poderes mágicos, como o de voar”. O que elas fazem, segundo ele, é chupar o sangue 

das crianças, que ficam ‘embruxadas’ e só se curam com as rezas da benzedeira. Também 

trançam a crina dos cavalos, promovem a desordem na casa, enfim, praticam suas maldades. 

Ele também lembra que as bruxas não podem se apresentar, porque se fizerem isso 

‘perdem o fado’, ou seja, ficam sem poder. E elas só gostam de lugares formosos. “Dizem que 

a última coisa que Deus fez foi a ilha de Florianópolis, e fez com muito capricho. Por isso, ela é 

povoada por estes seres”. 

 

As bruxas na cultura popular 

 

A figura da bruxa é encontrada no Brasil na região Sul, mais fortemente no estado de 

Santa Catarina, onde há significativa herança da cultura açoriana no imaginário popular. Sua 

imagem está associada a uma velha desdentada, corcunda, de queixo comprido, verruga no 

rosto e cabelos desgrenhados. 

Reza a lenda que, quando nascem sete filhas de um casal, a última será, fatalmente, uma 

bruxa. A primeira providência a ser tomada, neste caso, é o batismo da mais jovem, que deve se 

chamar Benta, pela irmã mais velha. Dizem que elas lançam maus-olhados, acarretam 

enfermidades com os seus bruxedos e promovem todo tipo de desordem: se transformam em 

mariposas e entram nas casas pelo buraco da fechadura, chupam o sangue das crianças ou 

mesmo de pessoas adultas, fazem maldades e travessuras com os animais, entre muitas outras 

coisas. 

E, como as bruxas preferem as crianças, é preciso batizar os recém-nascidos para 

protegê-los da “doença da bruxa”, que faz a criança emagrecer e definhar até a morte. Outros 

costumes usados para espantar as bruxas consistem em dar às crianças alimentos à base de alho, 

espalhar alho nos quatro cantos do quarto e colocar tesouras abertas embaixo dos travesseiros. 

Outro antídoto é deixar uma cueca usada do homem da casa na entrada do lar. 

Segundo a tradição, é possível saber se uma mulher é bruxa quando ela, ao 

cumprimentar, aperta a mão canhota (esquerda). Mas há muitos outros indícios da identidade 

de uma bruxa, que podem ser observados no comportamento de mulheres invejosas, 

fofoqueiras e egoístas. 

A referência às bruxas também aparece nos escritos de Câmara Cascudo, sob as mais 

diversas formas. Em “A bruxa e a tesoura aberta”, o folclorista registra uma superstição 



199 
 

amplamente difundida, em que a tesoura aberta funciona como um amuleto para proteger as 

pessoas contra o poder maléfico das bruxas. 

 

Práticas mágicas 

 

No livro Meleagro, Câmara Cascudo estuda as práticas tradicionais de magia branca no 

Brasil, identificando as heranças da cultura portuguesa e as adaptações que estas manifestações 

receberam em solo brasileiro. Uma parte da obra é dedicada ao “mau olhado”, uma superstição 

que sobrevive ao tempo e revela a crença em uma força mágica capaz de produzir doenças e 

desgraças. 

Contra o mau olhado e o quebranto (uma das conseqüências mais notáveis do mau olhado), 

invoca-se a magia dos amuletos e das benzeduras como forma de afastar os poderes maléficos 

que atingem preferencialmente as crianças. Câmara Cascudo descreveu o mau olhado da 

seguinte forma: “alguém olhou com olho mau a criança, a moça, a roseira, o animal bonito, a 

árvore frondosa. E nesse olhar veio a força maléfica, a energia agressiva e mortal, o veneno 

imponderável”. 

E, como a “má olhadura” existe e se manifesta em todo lugar, não faltam rezas, muitas 

vezes acompanhadas com água benta e gestos rituais com ou sem ramos verdes de arruda, para 

acabar com ela. Uma muito conhecida na oralidade popular brasileira diz: “Deus te fez, Deus te 

crie, Deus te desolhe de quem mal te olhou; se é torto ou excomungado, Deus te desolhe do seu 

mau olhado”. 

Nas narrativas de bruxaria, os sintomas do mau olhado se assemelham aos provocados 

pela ação da bruxa. Uma criança ‘embruxada’ apresenta manchas roxas pelo corpo, fraqueza, 

indisposição, insônia e não consegue se alimentar. Para conter estes efeitos maléficos, recorre-

se às benzedeiras, que são dotadas de poderes mágicos e podem acabar com os feitiços das 

bruxas. 

 

Histórias de bruxaria 

 

Muitas histórias de bruxas que enriquecem a tradição oral foram cuidadosamente 

ouvidas e registradas por Franklin Cascaes. São narrativas sobre bruxas que atacam cavalos e 

galopam com eles pelos céus, baile de bruxas dentro de uma tarrafa de pescaria, metamorfoses 

de bruxas, que se transformaram em boi, galinha e formas distintas, além de ataques a 

pescadores e crianças, histórias sobre bruxas gêmeas, armadilha para apanhar bruxas feita com 



200 
 

pilão de chumbar café, congresso de bruxas, orquestra bruxólica, bruxa chefe, entre inúmeras 

outras.  

Nos dois volumes de O fantástico na ilha de Santa Catarina, Cascaes preserva os 

modos de dizer dos moradores da ilha para narrar os feitos das bruxas, as práticas das 

benzedeiras e o rico cenário de manifestações folclóricas que encontrou em suas andanças pela 

ilha. 

“Aquelas lia dos Açôri, de onde os nossos avó viero, foro sempre munto infestada por 

muié bruxa que robô embarcação pra mó de fazê viagem inté a Índia em quatro horas, dãi nó 

nos rabos e crinas dos cavalo, chupo sangue de criancinha, intico c’as pessoa grande e pratico 

mil malas-arte”, conta um dos personagens no causo “Congresso bruxólico”, que fala sobre 

uma reunião de bruxas comandada pelo demônio. E prossegue com a descrição da bruxa-chefe: 

“são muié terríveis que já nascero c’a sina de sê marvada e judiadera da vivença das pobre 

criatura que tão morando nesta Terra, a mo’de meia alugada, sujeita a aceitá o bem e o máli por 

riba das costa em quarqué tempo e em quarqué hora”. 

E, em “Mulheres bruxas atacam cavalos”, as maldades provocadas pelas bruxas são 

motivos de pavor para os moradores da ilha: “Duns tempo pra cá começô a aparecê neste lugá 

um bando de muieres bruxa que é um deus-nos-acuda. Quági todo nosso gado ta duente; 

galinha que drome em pulero de arvoredo aminhece morta; os cavalo ando, de noite, galopando 

aí pelos ari qui nem locos e aparece de minhã nos pasto c’as crina e c’os rabo cheio de nó, que 

quági não se pode desatá, e, ainda por riba de tudo, sangrando. Os gado fico inté meio maluco, 

e as galinha morre sem um pingo de sangue dentro do corpo. Elas chupo as galinha no dedo 

mindinho, os gado e os cavalo, em quarqué parte do corpo deles. Rapaz, a judiaria que elas 

pratico c’as criança daqui deste lugá mete dó inté no coração dum home malifazejo.” 

Um dos causos mais notáveis registrados por Cascaes é o “Balanço bruxólico”, que 

narra a história de um homem que se atreveu a desafiar o poder bruxólico, cortando um cipó em 

forma de balanço usado pelas bruxas, que soltava faíscas de fogo. Quando a notícia sobre o 

encantamento se espalhou, foi preciso apelar para todas as benzeduras conhecidas para se 

proteger dos poderes mágicos das bruxas na localidade da Lagoa da Conceição. 

 “Famílias que possuíam crianças trataram de chamar benzedeiras e benzedores para 

exorcizarem-nas; coloraram rosários feitos com nove dentes de alho vestidos, enfiados em 

linhas vermelhas e penduradas no pescoço delas; espalharam cisco de três marés e mostarda 

embaixo dos berços de criancinhas tenras; acenderam velas bentas de sexta-feira Santa nos 

quartos de dormir delas e depois rezaram o creio-em-deus-pai por riba dos berços de trás para 

frente; taparam todos os buracos das fechaduras das portas com cera virgem de abelha; 



201 
 

queimaram palha benta de domingo de Ramos dentro da casa, fizeram cruz com cana-do-reino, 

também recolhida na sexta-feira Santa, antes de o sol ser parido, e as colocaram entre caibros e 

ripas do teto da casa; colocaram atrás das portas, em vasos, alecrim e arruda; sobre todos os 

portais espalharam cinzas do borralho e, atrás de cada porta, com tinta preta, desenharam uma 

cruz de sino-saimão (signo-de-salomão)”, conta Cascaes. 

Com estes registros, Franklin Cascaes, em Santa Catarina, assim como Câmara 

Cascudo, no Rio Grande do Norte, foi um dos grandes responsáveis pela preservação da 

memória destas e de outras histórias, lendas ou crenças populares. Ainda hoje, muitas destas 

histórias são lembradas pelos moradores mais antigos de Florianópolis, especialmente as 

benzedeiras, que costumam ser chamadas sempre que coisas inexplicáveis atormentam os lares 

e exigem soluções através de poderes mágicos. 

 

Memórias bruxólicas 

 

Muitos dos causos registrados por Franklin Cascaes estão ainda no imaginário 

popular. A rendeira Norma Barcelos conta uma história que ouviu muitas vezes de sua mãe, 

que morreu com 97 anos e, no dia do aniversário, anunciou que estava partindo. “Os mais 

antigos aqui da Lagoa conhecem bem essa história. É sobre o dono de uma lancha, que 

andava desconfiado de três mulheres. Você sabe, as bruxas sempre andam em três, nunca 

andam sozinhas”. 

Dona Norma conta que ele se escondeu no barco, pra ficar espiando, e as três 

mulheres partiram com ele a bordo. A uma certa altura, lembra a rendeira, uma delas falou: 

“que catinga de sangue real!”. Elas perceberam, então, que tinha gente por perto. “As 

mulheres foram para um lugar distante e ele ficou morrendo de medo, escondido no barco, 

com medo de ser descoberto. Quando chegou de manhã, aqui na Lagoa, ele viu que estava 

seguro, saltou do barco e disse: “vocês não são mais bruxas, não”. Você sabe que, quando 

descobrem quem é a bruxa, ela perde o poder, assim como o lobisomem”. 

 Dona Norma, que faz benzimento para coser “nervo magoado, carne rasgada e osso 

quebrado”, diz que há muitas outras histórias que o povo contava, mas observa que essas 

crenças estão acabando e sendo esquecidas. 

 Elias Joaquina Duarte, de 78 anos, rendeira há 63 e conhecida pela sua habilidade na 

confecção de tramóias, estrelinas, bicos de pato e margaridas, também partilha desta 

impressão. “As bruxas embruxavam as crianças, então as mães procuravam as benzedeiras, 



202 
 

davam banho de ervas. A bruxa era sempre alguma vizinha, ou alguém que tinha inveja. 

Hoje, ninguém mais fala sobre isso por aqui”. 

 Dona Elias faz todo tipo de benzimento e observa que hoje só as pessoas de mais idade 

fazem isso. “Ainda me procuram para fazer alguma reza, principalmente nas crianças, mas 

as pessoas não estão mais se preocupando com isso. As benzedeiras, assim como as 

rendeiras, estão se acabando, porque os mais novos não se interessam. Uma pena, uma 

pena...”. 

As histórias foram se perdendo, mas ainda hoje as pessoas fazem amuletos de defesa, 

com ervas, por exemplo, para se prevenir dos malefícios bruxólicos. O batismo das crianças 

e as rezas das benzedeiras também costumam ser lembrados como formas de protegê-las de 

todo mal. 

Segundo Peninha, Cascaes mesmo observou que as pessoas contavam as histórias 

pela metade, sem muitos detalhes, e achou que estavam esquecendo dos causos de 

embruxamento. “Não esqueceram, não. É que não falam sobre as bruxas, para não atraí-las”, 

explica. 

É por isso que se diz que, na cultura popular da ilha, as bruxas existem, sim. Estão 

vivas nas memórias, nas expressões populares, no artesanato e até mesmo no samba-enredo 

de grupos carnavalescos. E continuam a embruxar crianças, sair à noite nos barcos dos 

pescadores e usar seus poderes para provocar todo tipo de estrago nos lares, plantações e 

criações. Pelo sim, pelo não, é melhor tomar as devidas precauções. 

 

Referências 

 

CASCAES, Franklin. O fantástico na ilha de Santa Catarina. Volume I. 5ª ed. 

Florianópolis: Ed. da UFSC, 2003. 

 

CASCAES, Franklin. O fantástico na ilha de Santa Catarina. Volume II. 3ª ed. 

Florianópolis: Ed. da UFSC, 2002. 

 

CASCUDO, Luís da Câmara.  Dicionário do folclore brasileiro. São Paulo: Global 

Editora, 2001. 

 

CASCUDO, Luís da Câmara. Meleagro. 2ª edição. Rio de Janeiro: Agir, 1978. 

 



203 
 

CASCUDO, Luís da Câmara. Geografia dos mitos brasileiros. 2ª edição. São Paulo: 

Global Editora, 2002. 

“Lenda das bruxas”. Disponível em: http://www.regipara.com/site/13/pg19.asp 

 

LIMA, Fernando de Castro Pires de. "Mau olhado". Em: Folclore. Vitória, julho/dezembro 

de 1951. In: Revista On-line Jangada Brasil, julho de 2001, ano III, n. 35. Disponível em: 

http://www.jangadabrasil.com.br/julho35/pn35070b.htm 

 

REIS, Cláudia Schaun. “Histórias contadas de meninos para meninos”. Jornal Universitário 

da UFSC, maio de 2008, n. 390, p. 6-7. 

 

SMAICLOVÁ, Gabriela. “A memória viva dos mitos brasileiros”. Disponível em: 

http://www.premioibam.cz/doc-07/Gabriela_Smaiclova.pdf 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



204 
 

A Folkcomunicação Amazônica no arraial Flor de Maracujá de Porto 

Velho 
Cristina Leite Fernandes Bonito e Marco Antonio Bonito 

 

1. Introdução 

 

A capital do estado de Rondônia, Porto Velho, abriga, há 27 anos, uma festa 

folclórica que reúne quadrilhas e bois-bumbás, trazendo elementos culturais 

portugueses, africanos e indígenas: o Arraial Flor do Maracujá. O nome da festa se 

origina de uma “quadrilha caipira” dos anos 50, que era organizada pelo Sr. Joventino 

Ferreira Filho, morador do Bairro do Triângulo em Porto Velho. Ele explica que, na 

época da festa, em junho, as mulheres colocavam flores de maracujá em seus cabelos 

para se embelezar e assim surgiu a inspiração para o batismo.  

Entretanto, as festividades de quadrilha em Porto Velho datam muito antes disso 

– desde a década de 1920. Como não tinham espaço adequado e por isso aconteciam em 

escolas, praças, ruas e quintais, o governo do Estado, em 1983, criou o Arraial Flor do 

Maracujá, ao lado do Ginásio Cláudio Coutinho, e mudou atualmente para um terreno 

adequado entre as ruas Farquar e Presidente Dutra. 

  Este ano ocorreu a 27ª edição do evento e novamente foi possível observar a 

presença das expressões comunicativas através das figuras e símbolos folclóricos 

durante os dias das apresentações. Alguns destes símbolos são bastante comuns em 

outras regiões do país como, por exemplo: botos, cobras-grandes, o curupira, a caipora, 

a iara, o boi-bumbá e etc, e foram importados através da imigração ao longo dos últimos 

30 anos. 

O Arraial, com suas milhares de bandeirinhas coloridas e a variedade de comidas 

típicas, juntamente com a apresentação das danças, torna-se um movimento dentro de 

um contexto cultural cheio de símbolos, ícones e suas significações. Alem disso, pode 

ser entendido como um dos maiores eventos culturais do Estado de Rondônia, tanto pela 

quantidade de audiência envolvida, bem como pelo investimento financeiro 

governamental e privado. 

 

2. Folkcomunicação 

 



205 
 

Antes de analisarmos os símbolos da festa e a mensagem que eles transmitem, é 

necessário o estudo dos processos comunicacionais para nos ajudar a compreender 

fenômenos como os do Arraial Flor do Maracujá.  

  Em sua tese de doutorado, em 1967, Luiz Beltrão lançou um novo olhar da 

Comunicação sobre as manifestações folclóricas. Beltrão iniciou as pesquisas estudando 

mais do que simples devoção celestial e começou a analisar que elas possuíam também 

finalidade comunicativa.  

 A Folkcomunicação trata do processo comunicacional em que a mensagem é 

transmitida a uma audiência através de um líder-comunicador, ou líder de opinião. Essa 

audiência é “folk”, ou popular, formada por grupos marginalizados da sociedade. De 

acordo com Beltrão, o marginal é “um indivíduo à margem de duas culturas e de duas 

sociedades que nunca se interpenetraram e fundiram totalmente” (BELTRÃO, 1980, p. 

39), dentre estes grupos sociais temos os rurais e urbanos. Neste sentido, os grupos 

rurais, que vivem em áreas desassistidas pelas instituições e são carentes em vários 

aspectos, como o educacional, por exemplo, é um tipo de grupo marginalizado que 

compõe a audiência folk. De acordo com Corniani: 

  
Para se comunicarem, os grupos rurais marginalizados valem-se, 
preferentemente, de canais interpessoais diretos, como as conversas, o relato 
de “causos” e as normas e regras sociais, que são transmitidas através da 
oralidade pelos parentes, como pais, avós e irmãos mais velhos, e também 
através de líderes de sua comunidade, como pastores, velhos e etc. (2005) 

  

Neste sentido o Arraial Flor do Maracujá pode ser considerado uma das 

representações de culturas marginalizadas da região amazônica e neste caso o grupo 

social é o rural.  

A partir disto analisaremos as formas comunicacionais a partir da mensagem e 

sua expressão através dos canais da música, dança, comida e decoração, próprias de 

grupos rurais que vêm à tona em festas como esta em todo o Brasil. 

 

3. O arraial e suas representações 

 

3.1. Organização 

 



206 
 

Uma manifestação popular, por menos complexa que seja, pretende causar um 

efeito e um sentido comunicativo através de mensagens implícitas ou explícitas. No 

processo comunicacional podemos identificar as etapas desse fenômeno aplicando o 

modelo comunicacional metodológico da folkcomunicação à festa folclórica "Arraial 

Flor do Maracujá", dando ênfase à Mostra de Quadrilhas e Bois-Bumbás, que acontece 

durante o evento da festividade junina. 

Os vinte e sete anos de tradição indicam que desde a primeira edição, a intenção 

comunicativa do emissor é evidente. A comunicação acontece com ruídos, já que estes 

conseguem atingir de alguma forma o seu alvo primário, o público freqüentador. Os 

organizadores da festa, juntamente com seus idealizadores, são os emissores neste 

processo e buscam atingir, através do corpus do evento, os demais sujeitos da 

população.  

No início, a festa era organizada pelos próprios grupos folclóricos, a partir de 

1991 o Arraial foi inserido no calendário cultural – Turístico de Rondônia, passando a 

ser gerenciado pelo Governo do Estado de Rondônia, e co-realizado pela Prefeitura 

Municipal de Porto Velho e a Federação de Quadrilhas, Bois-bumbás e Grupos 

Folclóricos do Estado de Rondônia. Todo ano é feita uma comissão de trinta pessoas, 

responsáveis pela organização direta do Arraial, presidida em 2008 por Luiz Gouveia, 

gerente da Cultura do Estado de Rondônia. 

Para fins de registro das intenções dos emissores segue abaixo a legislação que 

regulamenta a responsabilidade do Estado para com a manifestação da cultura popular:  

 
Art. 1º - A XXVII mostra de quadrilhas e bois-bumbás / Arraial Flor do 
Maracujá é uma realização do governo de Rondônia, através da Secretaria de 
Estado de Esportes, da Cultura e do Lazer – SECEL, co-realização da 
Prefeitura Municipal de Porto Velho e da Federação de Quadrilhas, Bois-
bumbás e Grupos Folclóricos do Estado de Rondônia – FEDERON e a 
parceria da Polícia Militar; corpo de Bombeiro; Companhia independente de 
Trânsito; Delegacia de costumes, jogos e diversões; SESAU; SEDAM; 
CERON; CAERD; ELETRONORTE; Fundação Iaripuna; EMDUR; 
SENTRAN; SEMUSP, SEMOB; SEMUSA; SEMA; SEMPLA e Vigilância 
Sanitária, com o Objetivo principal de valorizar as forças vivas e atuantes das 
manifestações floclóricas do Estado de Rondônia. 
 
§ único – O Arraial Flor do Maracujá, onde acontece a mostra de Quadrilhas 
e Bois-Bumbás foi inserido no Calendário cultural – Turístico de Rondônia, 
através do decreto nº 5.262, de 10 de Setembro de 1991, (DOE nº 2373, ano 
IX de 19 de Setembro de 1991) 

  

Sendo assim, a realização do Arraial Flor do maracujá é considerada importante 

por seus organizadores, e tem a intenção de que se mantenha viva as tradições 



207 
 

folclóricas adotadas pelo povo rondoniense, tanto das quadrilhas e grupos de boi, 

quanto da comida típica, músicas e demais manifestações. 

Outro aspecto interessante relacionado ao evento é a geração de emprego que a 

festa fomenta.  A começar pelas confecções de fantasias, adereços e carros alegóricos 

nas agremiações e depois na festa propriamente dita. Muitas pessoas conseguem uma 

atividade temporária, carpinteiros, eletricistas, iluminadores, cinegrafistas, garçons, 

cozinheiros, seguranças, comerciantes entre outros que trabalham na montagem da 

estrutura ou no atendimento ao público de costume nas agremiações. Foi possível 

observar, nos dias que antecederam a festa, anúncios em tabuletas, no entorno do 

terreno reservado ao evento, que solicitavam mão-de-obra sendo que alguns se 

diferenciavam por oferecer carteira de trabalho assinada. 

 Todos os anos são disponibilizados R$470 mil, pelo Estado, para a realização do 

arraial. Deste montante R$ 200 mil é dividido entre os grupos folclóricos que se 

apresentam na mostra e R$ 270 mil é voltado para a infra-estrutura da festa.  Em 2008 

foram disponibilizados 33 barracas de comidas típicas (aluguel de R$ 700 cada) e havia 

48 ambulantes (pagamento de R$ 400 cada).  

 

3.2. Danças 

 

3.2.1.  Quadrilha 

 

O sentido denotativo de quadrilha encontrado no dicionário da língua portuguesa 

é “Dança executada por vários pares, comum nas festas juninas”, (AULETE, 2004, p. 

660). A origem da dança é na nobreza européia no século XIII e XIV, sendo trazida ao 

Brasil pelos portugueses ainda no período colonial. Sob influência cultural de outros 

países como China, França e Espanha a dança agregou elementos diversos, por 

exemplo, a dança marcada, a presença de balões - hoje proibidos por lei – e a dança com 

fitas. Ao longo do tempo esses elementos foram misturando aos traços culturais 

brasileiros - índios, afro-brasileiros e imigrantes europeus -  criando características 

peculiares de cada região do país.  

Anualmente 14 quadrilhas adultas se apresentam no arraial Flor do Maracujá, 

cada uma tem direito a 50 minutos de performance na arena. As duas quadrilhas com 

menores notas são rebaixadas para o grupo de acesso e competem no ano seguinte em 



208 
 

outra festa folclórica, o Arraial Flor do Cacto, que é classificatória para o grupo 

especial.  

 Para as apresentações concorrentes são exigidas a participação de alguns 

personagens ícones do folclore brasileiro: noivos, padre, sacristãos, seringueiros, 

caçadores, Maria Bonita e Lampião, cangaceiros, juiz, escrivão, casal de velhos e 

guarda. São seis os jurados que avaliam a quadrilha nos quesitos organização, evolução 

da coreografia, originalidade, animação e evolução, criatividade e os personagens 

obrigatórios. 

 Personagens característicos da região foram introduzidos na dança das 

quadrilhas, como exemplo o seringueiro, profissão comum em Rondônia na época de 

sua colonização, fim do século XIX e início do século XX.  

 Geralmente os ensaios iniciam três meses antes da festa, no entanto, a 

composição das músicas, escolha do tema, cenários, brincantes e figurino são feitos 

logo após o término do arraial para o ano seguinte.  

 A campeã da categoria adulto de 2007 foi a quadrilha Rosas de Ouro. Em 2008 

eles se apresentaram sob o tema “A eterna caipira de São João, passado, presente com 

fogueira e balão”. O coreógrafo da quadrilha, Alcimar Além, adaptou uma das músicas 

de uma quadrilha do Ceará para apresentação. Na dança, para traduzir o espírito 

rondoniense, ele utilizou passos livres e firmes, característicos do homem matuto – ou 

caipira. Neste ano foram introduzidos personagens como as rainhas da fogueira, do 

milho, do folclore, caipira e das flores. “O tema e a mensagem que queremos passar são 

facas de dois gumes, pois têm que transmitir a informação para o júri e para o público 

entenderem ao mesmo tempo”, afirmou Alcimar em entrevista realizada momentos 

antes da sua apresentação. 

 O historiador Marco Teixeira, professor de história de Porto velho, dá suporte às 

quadrilhas e ajuda na pesquisa histórica para adequação ao contexto. Foi realizado, 

inclusive, um seminário para apresentar aos realizadores da festa um pouco mais da 

história, cultura e tradição rondoniense. 

 Para a executora de projetos de manutenção e preservação do patrimônio 

histórico e cultural da Secretaria Estadual de Cultura, Esportes e Lazer (SECEL), e uma 

das organizadoras do Arraial, Maria de Nazaré Figueiredo da Silva, em Rondônia ainda 

não há uma identidade cultural formada. A organizadora justifica que isso se dá pelo 

motivo de Rondônia ser um Estado novo (26 anos) e ter histórico de seus habitantes 



209 
 

migrarem de outras regiões do país, bem como do exterior. O vencedor da quadrilha 

deste ano foi a quadrilha Rádio Farol com o tema “Amazônia”.  

 

3.2.2. Dança: Boi-bumbá 

 

Dentro do processo da comunicação o Bumba-meu-boi, manifestação da cultura 

popular brasileira da região nordeste, mais especificamente oriundo do Estado do 

Maranhão e espalhado pelos estados da região norte com o nome de Boi-Bumbá, é o 

canal para a mensagem de um modelo econômico oligárquico e senhorial, estabelecido 

no Brasil Colônia. Este modelo, que apesar dos avanços e conquistas sócio-políticas 

atravessou gerações e ainda hoje é muito forte, sobretudo na parte rural do país. Trata-se 

da estrutura escravista e feudal dominada pelo latifúndio, na qual o proprietário da 

fazenda e do rebanho mantém o poder e define os castigos as seus subalternos. 

O auto do boi tem suas raízes nessa configuração social, por isso o roteiro e 

personagens seguem essa tradição reproduzindo o modelo, mas subvertendo a ordem 

estabelecida com elementos dramáticos que caracterizam certa resistência por parte, 

sobretudo, dos empregados. 

Na representação, cada integrante tem o seu papel definido. E pela tradição 

começa com o grupo mais marginalizado, os negros escravos, os chamados mascarados. 

Pai Francisco e Catirina são os pivôs da situação dramática. A negra está grávida e tem 

vontade de comer língua de boi. Pede ao marido, Pai Francisco que atenda o desejo. O 

empregado, ou escravo - não se sabe ao certo se o auto representa o momento de 

transição da abolição, no qual os escravos recém libertados, sem local e chance de 

emprego, vítimas de preconceito, se tornam agregados dos próprios senhores, numa 

relação que Antônio Cândido chamou de “Favor” - mata o boi mais estimado pelo Amo 

e a Sinhazinha. A filha do fazendeiro ao sentir falta do boi quer saber onde está o animal 

que representa o capricho e o poder da família. Pai Francisco, que cometeu o ato 

subversivo, condena outro empregado Cazumbá. A partir daí uma série de rituais 

começa a ser cumprido. O amo manda celar o cavalo para que o “Rapaz” tome as 

providências, que por sua vez chama o “Vaqueiro”, que no sertão é quem tem 

autoridade sobre a boiada. O Boi é procurado por toda a fazenda, inclusive na floresta. 

Para isso, o fazendeiro conta com a ajuda dos índios, da tribo próxima à propriedade. 



210 
 

Para que o trabalho seja feito conforme a cultura do branco é preciso batizá-los. Se não 

como aceitar que índios, não cristãos, cumpram a tarefa nobre de encontrar o boi?  

A função do “Padre” é de batizar os caboclos para irem à guerra. Com toda a 

mobilização, o ato infracional é descoberto, mas não o criminoso. O amo usa a “lei de 

Salomão” para punir o verdadeiro culpado. Ordena a Pai Francisco e Cazumbá para 

lutarem até que o culpado fique por baixo. É exatamente isso que acontece quando pai 

Francisco perde a luta e como castigo recebe a missão de ressuscitar o boi. 

O elemento mágico da festa dá-se mediante vários meios. Os primeiros 

convocados são os doutores cachaças, uma espécie de médico leigo presente em 

qualquer cidadezinha do interior. O nome vem exatamente do hábito que esses 

profissionais têm.  Obviamente o intento não dá certo. A próxima tentativa é o doutor 

relâmpago, ou o pajé, da cultura indígena-cabocla. Mas é o médico da ciência, o 

representante da cultura européia, que acaba por resolver o problema e trazer a vida ao 

animal símbolo da brincadeira. 

A partir da ressurreição do boi uma grande comemoração acontece na fazenda. É 

a brincadeira do boi que aqui na região recorre a outros personagens peculiares como a 

Cunhã-Poranga ou Morena Bela, Porta Estandarte da agremiação do boi, Rainha do 

Folclore, Rainha da Batucada e o Bicho Folharal, este último uma exclusividade do Boi-

bumbá de Porto Velho. 

“Essa foi uma criação de um dos mais antigos diretores de Bois”, conta o 

folclorista e compositor de toadas, Silvio Santos. “Disse que sairia diferente e 

irreconhecível na brincadeira e assim o fez. Até hoje os bois repetem a atitude vestindo 

com folhas de bananeiras um dos integrantes, uma forma de representar a natureza”, 

acrescenta. O Bicho Folharal virou quesito de julgamento e se transformou em 

personagem cômico. Junto com os mascarados, os negros, Pai Francisco, Catirina e 

Cazumbá, são os palhaços da encenação. Durante toda a brincadeira, representam 

situações cômicas de brigas e provocações ao público. O figurino caricaturesco e 

exagerado casal traz a tona também os preconceitos do colonizador sobre o colonizado. 

A ressurreição do boi também tem elementos humorísticos. Pai Francisco tem 

que assoprar a boca do boi, enquanto Cazumbá levanta o rabo. Na comemoração do boi-

bumbá em Porto Velho, o chamado “Batizado” é uma tradição que já não existe mais. A 

apresentação no Arraial Flor do Maracujá pressupõe a ressurreição, por isso os 

brincantes entram na arena comemorando a vida do boi. 



211 
 

O grupo folclórico mais antigo em atividade na capital de Rondônia, o “Corre 

Campo”, por exemplo, começou sua apresentação no vigésimo sétimo festival do 

Arraial Flor do Maracujá, com a entrada do carro alegórico que alude à Casa Grande da 

Fazenda. Em seguida o Amo, apresentando todos os personagens, que estão no quesito 

de julgamentos da disputa. Silvio Santos convoca a torcida da “Nação Corre Campo” 

para saudar a homenageada deste ano pela agremiação, a professora Nazaré, uma antiga 

organizadora do Arraial, hoje funcionária da Secretaria de Cultura do Estado. A 

paraense devota de nossa senhora de Nazaré é lembrada com outro carro alegórico com 

a imagem da santa. Ela própria é convidada a subir ao pequeno palco que fica no centro 

da arena.  

A partir daí começam a entrar as barreiras (espécies de alas) com fantasias de 

índios, empregados da fazenda, floresta, entre outras. A arena fica repleta de brincantes, 

que dançam no ritmo marcado do boi-bumbá. A coreografia é peculiar, imita os passos 

de tribos indígenas, mas tem também elementos africanos. As personagens femininas, 

com exceção de Catirina, que é um clown, vestem fantasias carnavalescas, para executar 

os papéis. Destaque para os movimentos da Cunhã Poranga, sensuais e vigorosos. Quem 

veste o boi, o boneco no formato do animal, confeccionado de armação de arame, 

madeira, espuma e tecido, também tem uma tarefa de destaque. A pessoa denominada 

tripa de boi, desenvolve uma coreografia própria, imitando os movimentos e interagindo 

com os demais personagens. Um exemplo é quando a Sinhazinha da fazenda trata do 

boi com sal, como num gesto de agradar o objeto de mimo. 

As toadas, cerca de dez durante uma hora de brincadeira, são cantadas de acordo 

com a entrada de cada personagem ou momento da encenação. Apenas uma delas, uma 

inédita, é para julgamento. As demais podem ser repetidas por até três anos, para que os 

integrantes aprendam e defendam as cores do boi. 

Novos carros alegóricos entram, alguns trazendo as figuras de destaque na 

brincadeira. No Corre Campo, a “Cobra Grande”, importante lenda amazônica traz o 

pajé da tribo; o pássaro mágico carrega a morena bela; a onça pintada, a Cunhã-

Poranga.  

Todos reverenciam o boi, cumprem a coreografia proposta pela agremiação, 

entoam as canções e formam um belo conjunto da cultura popular. Para isso contam 

com alegorias e fantasias que resgatam elementos dos hábitos e costumes ribeirinhos, 

além da paisagem natural. Mesmo em figurinos mais básicos como as barreiras de 

índios, pode-se observar costeiras enfeitadas com adereços que imitam cabanas de 



212 
 

palhas, redes, palafitas, vitória-régia. Pontos turísticos de Porto Velho, como a Estrada 

de Ferro Madeira Mamoré, as Três Caixas d água que serviam para abastecer a ferrovia 

e o próprio Rio Madeira são inspiração para que os criativos figurinistas tentem, embora 

muitas vezes sem grandes orçamentos, fazer um pelo espetáculo para o público. 

 

3. 3. Alimentação 

 

 Entre a comercialização de bebida e comida no evento estão presentes produtos 

encontrados ao longo do Brasil e outros regiões, ou que foram adaptados aos costumes 

do Estado.  

Entre as comidas do Arraial foram encontradas: 

 Pato e Galinha do Tucupi: tucupi é um molho de cor amarela extraído da raiz da 

mandioca brava, que é descascada, ralada e espremida (tradicionalmente usando-

se um tipiti90). Depois de extraído, o molho "descansa" para que o amido (goma) 

se separe do líqüido (tucupi). Inicialmente venenoso devido à presença do ácido 

cianídrico, o líqüido é cozido (processo que elimina o veneno), por horas, 

podendo, então, ser usado como molho na culinária.  

 Vatapá – é um prato típico da cozinha da Bahia. Em seu preparo entram pão 

molhado ou farinha de rosca, há receitas que utilizam fubá, gengibre, pimenta-

malagueta, amendoim, castanha de cajú, leite de coco, azeite-de-

dendê,cebola,tomate 

 Tapioca recheada (frango com catupiri, Romeu e Julieta) – iguaria tipicamente 

brasileira, de origem indígena, feita com o amido ou fécula extraído da 

mandioca, também conhecida como polvilho, goma ou beiju, que ao ser 

espalhada numa chapa aquecida se coagula.  

 Filé Palito - pedaços de carne (filé) cortado em tiras, feito na chapa. Também 

conhecido em outras regiões como filé aperitivo, o nome se dá pelo fato de 

comer o filé com palito. 

 Maniçoba - conhecida como feijoada paraense, é um dos pratos da culinária 

brasileira, de origem indígena. O seu preparo é feito com as folhas da 

maniva/mandioca moídas e cozidas, por aproximadamente uma semana (para 

                                                
90 Cesto cilíndrico elástico, feito de fibras vegetais, usada para espremer e secar a massa da mandioca.  



213 
 

que se retire da planta o acido cianídrico, que é venenoso), acrescida de carne de 

porco, carne bovina e outros ingredientes defumados e salgados. 

 Bobo de Camarão - parte da culinária nordestina feito a base de camarão e 

mandioca.  

 Pirarucu a casaca – Prato típico de Manaus feito com o peixe pirarucu e banana 

pacovã, o tambaqui grelhado, ou a famosa caldeirada de tambaqui. 

 Caruru - prato típico da culinária baiana, originalmente uma comida ritual do 

candomblé, provavelmente trazida para o Brasil pelos escravos africanos. É 

preparado com quiabo, verdura que se pensa ser de origem africana, cebola, 

camarão frescos e seco, azeite de dendê, castanha-de-cajú torrada e moída, 

amendoim torrado sem casca e moído. 

 Tacacá - iguaria da região amazônica brasileira, em particular do Pará, 

Amazonas, Amapá e Rondônia. É preparado com um caldo fino de cor 

amarelada chamado tucupi, sobre o qual se coloca goma, camarão e jambu. 

Serve-se muito quente em cuias, temperado com sal e pimenta.  

 

 As barracas, ou ambulantes, também serviam picanha na chapa, carne de sol, 

cachorro quente, misto, x-salada, espetinhos de carne (vermelha, frango e calabresa), 

galinha caipira e picante, caldo de feijão, pudim, bolo de macaxeira, pizza, baião de 

dois, bife acebolado, escondidinho de macaxeira, churrasco, maminha na manteiga, 

peixes Dourado e Tambaqui, espetão arado (contrafilé, frango e lingüiça toscana), 

creme de macaxeira, brigadeiro, crepe, casquinha de milho, canjica, bolo e pudim de 

milho e pastel.  

 Em termos de bebida foram encontradas na festa o quentão, drinques variados, 

suco de milho, refrigerante, cerveja e sucos com frutas típicas da região como cupuaçu, 

cajá, acerola, graviola e açaí. Somente a cerveja da marca Kaiser foi comercializada na 

festa por ter o direito de patrocínio exclusivo. 

 Vale ressaltar que além das comidas típicas nas barracas também são vendidos: 

brinquedos, bijuterias, adereços, artesanatos feitos de crochê, cipó, barbante, pintura em 

tecidos, e outros produtos com características regionais. Esses artesanatos são feitos por 

artesãos de Porto Velho, principalmente por indígenas que já fazem parte de um 

trabalho de socialização dessa cultura indígena, todos os anos na flor do Maracujá. 

 



214 
 

 

3.4. Receptor – o público 

 

 Foi observado, através da pesquisa realizada com os freqüentadores, que há 

ruídos significativos nas intenções comunicativas, visto que nenhum dos entrevistados 

soube explicar com propriedade as relações culturais envolvidas na festança. 

 Em geral, o público não faz nem idéia do porque do nome “Flor do Maracujá”, 

quando emitiram opinião invariavelmente divergiram da versão pronunciada pelo 

organizador do evento. Quando perguntados sobre os motivos da participação do Boi e 

da Quadrilha resumiam dizendo que eles sempre fizeram parte da festa, mas não sabiam 

bem o motivo de ser um boi ou uma quadrilha. 

 Outra curiosidade é que todos os entrevistados disseram participar da festa por 

entretenimento/diversão, nenhum disse participar por motivos ligados diretamente à 

manutenção da cultura exposta. As crianças se mostraram muito mais interessadas no 

parque de diversões anexo do que nas manifestações folclóricas apresentadas na arena. 

 Ao observar a decoração, o público reparou, invariavelmente, na “mesmice de 

sempre”, alguns comentaram sobre o fato de parte da decoração ser a mesma de outras 

edições da festa, o que chama a atenção, já que todos os anos são investidos R$270 mil 

numa nova festa. 

Com relação às comidas típicas há uma confluência de dissabores, como a 

maioria das pessoas em Porto Velho são imigrantes ou descendentes destes há um 

cardápio bastante diferente na festa. Para os freqüentadores sempre falta uma coisa ou 

outra, geralmente alguma comida típica da região onde morava. No caso das comidas 

que eram encontradas lá as pessoas criticavam alguma coisa, fosse o tempero ou a 

aparência e a comparação era sempre com alimentação da sua terra natal. 

Já as músicas formaram a principal reclamação por parte dos participantes, ora 

por destoarem das músicas clássicas das festas juninas, ora por serem muito eletrônicas. 

Um dos entrevistados acusou a falta de violas caipiras no som das músicas e criticou os 

alto-falantes do parque de diversões que só tocavam forró eletrônico. Já outro gostaria 

de ouvir “músicas de São João”, iguais as que ele ouvia em Pernambuco. Foi percebido 

que se excetuando a arena, durante as apresentações da quadrilha, as demais músicas 

veiculadas nas imediações tinham um apelo popular e comercial. 



215 
 

 A arena onde acontecem as apresentações é um local reservado e limitado (pelas 

arquibancadas), fazendo com que a imensa maioria das pessoas que freqüenta a festa 

não tenha acesso ao que acontece lá dentro. Ficando a cargo das mídias o papel de 

divulgação da cultura do arraial e do boi. Neste ano, todas as principais mídias de 

massas fizeram cobertura do evento, destacando-se a REDETV que transmitiu o evento 

ao vivo e ainda entrevistou personagens dando voz e difundindo a cultura local. 

  

3.5. Conclusão 

 

 Após a pesquisa e a fundamentação teórica advinda do curso de metodologia 

folkcomunicacional, realizado na UNIRON em Porto Velho, fizemos uma análise 

primordial sob os aspectos comunicacionais da cultura popular a partir da festa junina 

“Arraial da Flor do Maracujá”. 

 Nosso grupo de pesquisadores concluiu que os estudos sobre o Arraial Flor do 

Maracujá necessitam ser mais explorados e investigados, dada a profundidade dos 

assuntos e a inexistência de artigos científicos referenciais a respeito. 

 Este primeiro trabalho em conjunto, motivacionou o corpo docente e os 

acadêmicos envolvidos evidenciando uma clara vontade de refletir, através da ciência da 

comunicação, os aspectos culturais de uma região tão carente de identidade própria, mas 

tão amistosa sob o ponto de vista da imigração. 

Desta forma, neste primeiro trabalho, concluímos que há ruídos significativos na 

comunicação exercida através dos canais formalizados pelo Arraial Flor do Maracujá. 

Nossas hipóteses para isto são:  

A imigração de todas as partes do país e inclusive dos países vizinhos como 

Bolívia e Peru, que miscigenam consideravelmente as culturas, mas que ficam mais 

evidentes em festas populares onde se enxerga mais nitidamente a falta de uma unidade 

cultural. Pode-se observar a construção paliativa de uma nova cultura e posterior 

identidade claramente influenciada pelo degradê cultural que não só perde referências 

como também agrega novas culturas. 

Pode-se, entretanto, instruir melhor a audiência, objetivando-se a formação de 

uma nova geração consumidora dessa cultura, através de ações comunicativas 



216 
 

eficientes, trabalhando junto às escolas e demais órgãos sociais, bem como abrindo 

espaço nas mídias para a divulgação cultural de Porto Velho e ajudar a construir a 

identidade da região. 

 

Referências 

 

AULETE, Caldas. Mini dicionário contemporâneo da língua portuguesa. Rio de 

Janeiro: Nova Fronteira, 2004. 

 

BELTRÃO, Luiz. Folkcomunicação: A comunicação dos marginalizados. São Paulo: 

Cortez, 1980. 

 

CASTELO BRANCO, Samantha. Metodologia folkcomunicacional: teoria e prática, 

In: DUARTE & BARROS, org. Métodos e Técnicas de Pesquisa em Comunicação. São 

Paulo: Atlas, 2005.  

 

CORNIANI, Fabio Rodrigues. Afinal o que é folkcomunicação. São Paulo: 

<www.folkcomunicacao.com.br>, 2005. 

 

________, e BONITO, Marco Antonio. Folkcomunicação e Orkut: os culturalmente 

marginalizados. São Paulo: <www.folkcomunicacao.com.br>, 2006. 

 

________, e BERTI, Orlando Mauricio de Carvalho. A difusão folkmidiática da 

cultura gonzagueana. Sitio Lua Gonzaga: de Exu, Pernambuco, para o Mundo. São 

Paulo: <www.folkcomunicacao.com.br>, 2007. 

 

MARQUES DE MELO, José. Mídia e Cultura Popular. São Paulo: Paulus, 2008.   

 

________. Comunicação e folclore. In: ________. Reflexões sobre temas de 

comunicação. São Paulo: ECA/USP, 1972.   

 

SCHMIDT, Cristina. Folkcomunicação na aldeia global. São Paulo: Ductor, 2006. 



217 
 

O contador de histórias grapiúnas: a mídia como estratégia de 

sobrevivência 

Hélcio Pacheco de Medeiros 

 

A oralidade é uma das ferramentas que os comunicadores populares continuam 

usando para se comunicar com os diversos segmentos da sociedade contemporânea. 

Trata-se de uma estratégia alternativa que atualiza os conteúdos da cultura popular 

através de uma linguagem atraente e envolvente a partir da narrativa de histórias, 

contos, lendas, cordéis, cantorias e que usa toda a expressão corporal para comunicar. 

Há quatro anos, o artista plástico e contador de histórias grapiúnas, José Delmo Viana 

Silva, 54 anos, natural de Buerarema, município do litoral sul da Bahia, se utiliza da 

narrativa oral para falar dos “causos” e da trajetória histórica da cidade de Ilhéus, mais 

conhecida pelos romances do escritor baiano Jorge Amado.  

Com apresentações semanais na Casa dos Artistas para os turistas que visitam a 

cidade ou em outras instituições de Ilhéus (escolas públicas, universidades, ong’s), bem 

como eventos diversos, o contador de histórias grapiúnas consegue manter dois 

espetáculos (o contador de histórias grapiúnas, com a narrativa de histórias baseadas em 

textos de Jorge Amado, Sosígenes Costa, Cyro Mattos e Adonias Filho, nomes da 

região que registraram em livros “causos” do cotidiano de Ilhéus através do personagem 

do trabalhador rural que revive as lendas e os contos da região; e o outro espetáculo 

intitulado “o contador de histórias” que narra a história linear da cidade desde o período 

em que São Jorge dos Ilhéus nasceu como capitania hereditária, passando a vilarejo e 

posteriormente alcançou o desenvolvimento urbano, social, político até chegar 

crescimento econômico, com o auge do cacau e seus coronéis). 

Através da narrativa oral, o contador de histórias grapiúnas re-significa re-

interpreta com toda a força corpórea através de personagens caracterizados (manto na 

cabeça, paletó de linho ou camisão de lã, calça branca rasgada, pés descalços), 

carregando objetos (facão, caçuá, muleta), expressa em gestos, movimentos, feições do 

rosto e até o silêncio para imprimir um sentido que impulsiona uma mobilização do 

público que acompanha na trajetória da oralidade os acontecimentos que são atualizados 

nos “causos” sobre as lendas e contos da cidade de Ilhéus, bem como a era do cacau. A 

cultura popular adquire na oralidade um traço forte, um valor expressivo que maximiza 



218 
 

a poetização, a emocionalização e a percepção da mensagem (NOGUEIRA, 2006, p. 

176). 

E nesse processo envolvente da oralidade aliada a uma performance que 

manifesta-se um saber-ser no tempo e no espaço, em que há um jogo de persuasão e que 

faz parte da comunicação:  

Os movimentos corporais, cores, formas, tonalidades, vestimentas, todos os 
elementos são potencializados com vistas a carregar, ampliar [...] sua ação, 
sua intenção persuasiva, contribuindo para a instalação simbólica do espaço 
necessário para que a mensagem seja, mais que assimilada [...] (SILVA, 
1999, p. 56-57). 

As duas apresentações que duram em média sessenta minutos são 

divulgadas pelo artista José Delmo à custa de um investimento permanente: o uso de 

recursos e técnicas da mídia massiva (banners, cartazes, panfletos, folders, jornais, 

entrevistas em emissoras de rádio e televisão locais e da comunicação interpessoal – que 

é feita de boca-em-boca), além de conquistar visibilidade pelos transeuntes da cidade 

através da figura de seu personagem que realiza caminhada pelas ruas da cidade vestido 

à moda dos coronéis na época do auge do cacau. 

Essa postura do comunicador popular é uma das características do 

folkmarketing, um outro viés da folkcomunicação. O folkmarketing é uma estratégia 

para vender produtos e serviços. É o que Nogueira (2006, p. 174) considera como sendo 

uma evidência do uso de técnicas propagandísticas para se alcançar uma estratégia de 

mobilização e democratização da cultura oral popular. O artista faz a propaganda de seu 

espetáculo em praça pública para conquistar os adeptos para assistir às apresentações no  

teatro da Casa dos Artistas. É também uma modalidade comunicacional no contexto da 

comunicação organizacional integrada (FILHO, 2006, p. 267). 

O presente artigo tem o objetivo analisar como o “agente” folkcomunicacional 

atualiza os conteúdos da cultura popular para as elites através da narrativa oral das 

histórias e contos de Ilhéus para turistas que visitam a cidade ou para públicos variados 

que fazem parte da camada social diferente da sua. O contador de histórias grapiúnas, 

realiza as suas apresentações na Casa dos Artistas, que fica ao lado da Casa Museu onde 

morou Jorge Amado, centro de Ilhéus. Para chamar a atenção dos grupos de turistas 

visitantes ou transeuntes que circulam pelo calçadão Jorge Amado, o contador se 

apropria de algumas das mesmas ferramentas que a mídia massiva usa como estratégia 

de convencimento através do recurso da propaganda para manter um fluxo de público 

permanente. 



219 
 

O contador de histórias grapiúnas é, na concepção de Luiz Beltrão, o “agente”, o 

líder de opinião, termo usado para identificar o interlocutor das camadas 

marginalizadas, que assume o papel de explicitar os conteúdos, as idéias, as opiniões 

das elites para a classe popular. No entanto, o que se coloca aqui e agora é um novo 

sentido, um caminho que se processa de modo inverso. Como comunicador das classes 

populares, o contador de histórias grapiúnas faz uma trajetória em sentido contrário 

daquele exposto pelo pesquisador que desenvolveu a folkcomunicação no Brasil. Trata-

se aqui de um processo que se desloca numa relação dialética com a classe que não é a 

sua, ou seja, ele atualiza a cultura popular para os turistas que visitam Ilhéus, para o 

público que compõe a classe dominante ou as elites da cidade e para pessoas que se 

encontram em outras esferas sociais, que se diferenciam ou estão em outro patamar 

daquele vivido pelo artista popular ou agente folkcomunicacional. 

 

A nova estratégia da folkcomunicação 

Luiz Beltrão ao tratar da comunicação popular, ressalta que as classes 

populares se valem dos seus próprios canais (mímicos, orais, gráficos, plásticos) para 

impor sua vontade soberana (BELTRÃO, 2004, p. 63). É o líder de opinião que 

decodifica a mensagem e a transmite ao seu grupo social de conveniência. Na nova 

trajetória da folkcomunicação, ou seja da folkmídia, ocorre um outro processo em que 

os agentes comunicacionais das classes populares utilizam novas estratégias de difusão 

simbólica (MARQUES DE MELO, 2006, p. 23). Os líderes de opinião ou agentes 

folkcomunicacionais dos tempos atuais não permanecem cristalizados em suas práticas 

artesanais do passado. Eles atualizam, incorporam os padrões culturais que permeiam a 

sociedade. Como afirma José Marques de Melo, a folkcomunicação é  

uma instância mediadora entre a cultura de massa e a cultura popular, 
protagonizando fluxos bidirecionais e sedimentando processos de 
hibridização simbólica. Ela representa inegavelmente uma estratégia 
contra-hegemônica das classes subalternas (MARQUES DE MELO, 
2006, p. 23). 

Neste sentido, o contador de histórias grapiúnas vem utilizando-se da oralidade 

para manter vivas as opiniões, idéias, os pensamentos das classes populares através da 

sua performance junto aos turistas de diversos lugares do Brasil e que passam pela 

cidade de Ilhéus em busca de conhecer as histórias da região sul da Bahia. Através da 

oralidade e da expressão corporal que traduz na fala toda a carga de significado, o que o 

contador de histórias grapiúnas faz é simplesmente socializar o que é intrínseco à 



220 
 

cultura popular. É também uma forma de interiorizar a memória coletiva da classe 

popular, ao mesmo tempo em que expressa-a, distende e a insere em um espaço real 

(NOGUEIRA, 2006, p. 176). 

Para Luyten (2006, p. 41) o que ocorre hoje é um processo de intercâmbio de 

informações que possibilita uma compreensão de que elementos da mídia massiva 

passam a fazer parte da cultura popular. O que se vê hoje são os comunicadores 

populares incorporando novas tecnologias de comunicação e recursos técnicos da mídia 

massiva, a folkmídia. Como exemplo, pode-se relacionar o cordel que se encontra na 

rede mundial de computadores (web). Qualquer pessoa pode acessar um site e baixar 

uma série de cordéis. Não precisa mais adquirir os folhetos impressos de forma 

artesanal e que ficam expostos pendurados em barbantes em feiras e espaços ou 

ambientes dos artistas ou comunicadores populares a espera de algum interessado em 

comprar um exemplar. 

Outros agentes folkcomunicacionais já disponibilizam a sua produção em mídias 

digitalizadas (cd room, dvds). São cantadores de viola ou repentistas que divulgam suas 

músicas através dos novos artefatos que as tecnologias comunicacionais proporcionam 

nos dias de hoje. Usam também novas técnicas de divulgação para conquistar o seu 

público: folders, cartazes, panfletos, spots radiofônicos, peças publicitárias para 

televisão, todas de acordo com o padrão da mídia massiva. É a cultura popular fazendo 

um percurso inverso, ou seja, em direção aos veículos de comunicação das classes 

dominantes. São as novas estratégias de difusão simbólica que a cultura popular e, mais 

especificamente, os agentes folclóricos descobriram ou se apropriam para continuar 

sobrevivendo e existindo no cotidiano. 

Para os pesquisadores da folkcomunicação, esse novo processo é o que vem 

sendo investigado como folkmídia. É o uso tanto de elementos oriundos do folclore pela 

mídia como a utilização de elementos da comunicação massiva pelos comunicadores 

populares (LUYTEN, 2006, p. 41). O povo vai construindo a sua comunicação através 

de novos canais de expressão. E o contador de histórias grapiúnas é um agente 

comunicador das classes populares que tem investido tanto na divulgação da cultura 

popular através da mídia massiva como tem se apropriado dos recursos midiáticos para 

tornar visível o seu trabalho de artista. 

Esse processo tem garantido durante quatro anos as apresentações em diversos 

lugares da região. Sua atuação ganhou visibilidade, os grupos, setores sociais o 

convidam para realizar suas apresentações orais em diversos eventos e inclusive 



221 
 

servindo como ferramenta de pesquisa para alunos de escolas privadas, como é o caso 

do Instituto Nossa Senhora da Piedade que em 2008 está desenvolvendo o projeto 

chamado “Mosaico Cultural”, que busca pesquisar sobre a história de Ilhéus – passado, 

presente e futuro. 

O contador de histórias grapiúnas não usa mais o sistema de folkcomunicação no 

nível do processo que se pode considerar como artesanal. Não imprime mais cartazes 

escritos à mão, mas expõe na Casa dos Artistas um banner com uma organização da 

mensagem dentro dos padrões publicitários. Utiliza uma foto com a imagem do 

contador de histórias grapiúnas, textos destacados, informações precisas de forma a 

chamar a atenção das pessoas, e inclusive conta com o apoio de empresas privadas que 

custeiam a produção do material publicitário. Elabora folders com o apoio de verbas 

advindas de instituições públicas (governo federal “Fundo de Cultura”, governo 

estadual e prefeitura “Secretaria de Cultura”), e privadas, além de empresas de 

comunicação local (TV Santa Cruz, que faz parte do sistema Globo de televisão), site e 

blog. 

Essa nova postura do agente folclórico ou líder de opinião que faz parte das 

camadas populares se explica a partir do processo que se configura baseado no que as 

pesquisas de folkmídia realizadas por Joseph M. Luyten e outros novos estudiosos do 

fenômeno folkcomunicacional afirmam sobre as manifestações da cultura popular, cuja 

comunicação se reestrutura de acordo com a prática, o desejo e o pensamento 

(D’ALMEIDA, 2006, p.82). 

É justamente o que faz José Delmo ao usar essa nova estratégia da 

folkcomunicação para divulgar os dois espetáculos, ao narrar histórias do cotidiano da 

região baseado em textos e depoimentos de escritores baianos e da cidade: o contador de 

histórias grapiúnas (contos de causos de Ilhéus) e o contador de histórias sobre a 

trajetória da cidade de Ilhéus desde a sua fundação até a fase áurea do cacau. 

Essa apropriação dos meios e recursos da mídia massiva por parte agente 

produtor de cultura popular, ao contrário do que possa transparecer enfraquecimento ou 

ameaça à sobrevivência das manifestações populares, com certeza reforça, reatualiza, 

imprime mais força para que elas continuem existindo no cenário cotidiano da 

sociedade massificada, globalizada e mundializada. 

A nova estratégia da folkcomunicação estabelece um intercâmbio permanente 

entre as diversas culturas que permeiam a sociedade, principalmente entre as camadas 

mais pobres, desterritorializadas, marginalizadas e aquelas que querem impor sua 



222 
 

hegemonia sobre as demais. A folkmídia contribui para o que os pesquisadores 

consideram como sendo um processo de relação midiatizada que se estabelece entre a 

comunicação de massa e a cultura popular (D’ALMEIDA, 2006, p. 76). 

 

A incorporação dos recursos técnicos da mídia massiva 

 

O contador de histórias grapiúnas já se familiarizou com os padrões 

comunicacionais da indústria cultural massiva. Agora ele utiliza-se das estratégias de 

difusão simbólica através dos recursos técnicos desenvolvidos pelos meios de 

comunicação de massa. Há um investimento em publicidade a partir de materiais 

impressos para estimular o consumo do que apresenta ao público, ou seja, os seus dois 

espetáculos que se baseiam na expressão da narrativa oral. Para produzir o banner, por 

exemplo, busca apoio de entidades e instituições que financiam a sua confecção dentro 

do formato específico. 

Por outro lado, já conseguiu incorporar na programação anual permanente da 

Casa dos Artistas de Ilhéus nos últimos quatro anos as suas duas apresentações que 

também são divulgadas através de folders e panfletos. A internet é outra ferramenta que 

o contador de histórias grapiúnas também já incorporou como canal de expressão da 

cultura popular, a folkmídia, ou seja, como recurso tecnológico que passa a fazer parte 

da estratégia de divulgação da arte folclórica. É o que Luyten considera como sendo a 

relação entre comunicação de massa e cultura popular, a maneira como os 

comunicadores e produtores populares vão usar os elementos da cultura de massa 

(LUYTEN, 2006, p. 84). 

Além disso, o contador de histórias grapiúnas usa do expediente do 

folkmarketing. Ele criou uma rotina que visa oferecer e vender seus dois espetáculos 

para várias instituições de Ilhéus, Itabuna, Itacaré (Ong’s Boto Negro e Tijuipe) e 

cidades circunvizinhas. Trata-se da construção do marketing pessoal. Através de visitas 

a escolas, repartições, empresas privadas, instituições públicas e organizações da 

sociedade civil, José Delmo apresenta a estrutura dos seus dois espetáculos, combina 

preços, que são variados, de acordo com a realidade de cada público. Por exemplo, para 

uma apresentação em um evento na Universidade Estadual de Santa Cruz – UESC, em 

Ilhéus, ele cobra um valor em torno de duzentos reais para a realização de um 

espetáculo, que tem uma duração de aproximadamente uma hora. Para uma escola 



223 
 

privada, oferece um espetáculo de quarenta e cinco minutos, o tempo de uma aula, 

cobrando o valor de um real por aluno. O contador de histórias grapiúnas é também um 

personagem chamado para se apresentar em escolas durante as aulas quando se estuda 

os conteúdos de história regional. 

Para o pesquisador paraibano Severino Lucena, o folkmarketing catalisa 

elementos das identidades regionais ou locais e alimentam a valoração das tradições e 

saberes do povo (FILHO, 2006, p.269). Trata-se de uma estratégia que os 

comunicadores populares incorporaram, ressignificaram, usam como ferramenta para 

manter viva e atualizada a cultura popular. E nesse processo de folkmarketing pessoal, o 

contador de histórias grapiúnas também usa do expediente de realizar pequenas 

apresentações relâmpagos de cinco a dez minutos para pequenos grupos de turistas que 

chegam à Casa dos Artistas de Ilhéus, em momentos e horários em que o espetáculo não 

está previsto para acontecer. Com isso estabelece-se uma comunicação dinâmica com os 

diferentes públicos que circulam pela cidade, possibilitando uma interação prazerosa, 

uma afinidade do artista com as pessoas, de modo a favorecer um momento de 

credibilidade do seu trabalho e conquistar a simpatia dos visitantes para o personagem 

que se apresenta naquele momento. 

O contador de histórias grapiúnas, diferentemente dos outros artistas populares 

de Ilhéus tem uma outra postura em relação à divulgação do seu trabalho. Não fica 

esperando que os turistas ou grupos diversos venham ao seu encontro para conhecer o 

que produz e apresenta. Violeiros, repentistas, cordelistas produzem seu material, alguns 

deles em mídias eletrônicas (cds, dvds), mas permancem no mesmo ambiente (Casa dos 

Artistas) à espera de pessoas interessadas em adquirir o seu material. Ao contrário, José 

Delmo sai em busca de novos grupos para apresentar a sua arte através da oralidade. Faz 

contatos com grupos, instituições, organizações, empresas, escolas. É um artista popular 

que amplia seus horizontes, cria novos ambientes para apresentar o seu trabalho. E com 

isso vem ganhando expressividade na cidade e região. 

Todo esse trabalho de folkmarketing produz um feedback por onde passa. Pode-

se destacar a Universidade Estadual de Santa Cruz – Uesc, em Ilhéus, que procura 

registrar a cultura popular, as tradições existentes na região. Alguns registros de contos 

e lendas da região grapiúna já foram elaborados em áudio e vídeo. O contador de 

histórias grapiúnas é um exemplo também de ter conseguido que o seu trabalho fosse 

gravado em vídeo e editado em dvd (Expressões Culturais). É um agente popular que 



224 
 

transita entre os diversos setores da sociedade ilheense, sem contar o fato de ser o 

interlocutor da cultura popular com a elite. 

E nesse processo permanente de investimento na divulgação do seu trabalho no 

decorrer de quatro anos, onde a oralidade é o seu aspecto mais marcante para 

divulgação da cultura popular tem demonstrado um resultado positivo. O contador de 

histórias grapiúnas já é uma referência na cidade quando se trata de falar sobre a história 

de Ilhéus. Pessoas, grupos ou entidades o consideram como um agente popular que 

comunica, que envolve e conquista o público através de suas apresentações em diversos 

eventos ao longo do ano. Muitos educadores passam a incorporar o trabalho do contador 

de histórias grapiúnas como ferramenta pedagógica nas aulas de história regional. 

Alguns educadores o convidam porque a comunicação interpessoal flui com força ou 

mesmo porque tornou-se uma figura emblemática na cidade, onde muitas crianças o 

identificam como “coronel”, um dos personagens que José Delmo apresenta em suas 

histórias orais. 

Um outro aspecto que se relaciona à folkmídia é o fato dos elementos da cultura 

popular estarem presentes na mídia massiva. E o contador de histórias grapiúnas investe 

para que a sua arte e o seu trabalho esteja circulando na mídia local. Ele tem conseguido 

ser notícia nos meios de comunicação de massa na região desde o início das 

apresentações, no ano de 2004. A primeira matéria veiculada sobre o contador de 

histórias grapiúnas foi editada no jornal “Diário de Ilhéus”, no dia 25 de março com o 

título “o contador de histórias grapiúnas estreia hoje”. Uma série de notícias foi 

divulgada nas emissoras de rádio da cidade (Rádio Baiana, Rádio Santa Cruz e Rádio 

Cultura de Ilhéus). 

Em 2005, uma nova investida do contador de histórias grapiúnas rendeu várias 

matérias nos jornais locais: no Jornal “A Região” do dia 12 de fevereiro, no caderno 

“Entre Outras Coisas”, saiu a notícia “o contador de histórias grapiúnas em Itabuna”, 

cidade vizinha à Ilhéus. Ainda na mesma coluna outra matéria traz a foto do contador de 

histórias grapiúnas e o texto intitulado “talento que vale a pena assistir”. No mesmo mês 

uma nova notícia circulou na imprensa local, desta vez com a manchete “O contador de 

histórias grapiúnas”, veiculado no dia 19 de fevereiro no caderno “Cultura e Lazer” do 

jornal Diário de Ilhéus. Na semana seguinte uma nova matéria no mesmo veículo de 

comunicação abordando a agenda de apresentações nos dias 24, 25 e 26 de fevereiro no 

Teatro Pedro Mattos da Casa dos Artistas. A página com a notícia traz a foto do 

contador de histórias grapiúnas com um gesto enfático das mãos. O gestual é elemento 



225 
 

muito expressivo para reforçar a oralidade que está sendo desenvolvida pelo artista 

popular de Ilhéus. 

Em abriu de 2005, uma nova matéria do contador de histórias grapiúnas traz a 

mesma imagem que é utilizada no banner para divulgar o show do artista popular. A 

foto de José Delmo com uma expressão facial de quem está contando uma história 

interessante. No título da manchete vem em letras garrafais “o contador de histórias 

grapiúnas: um mergulho na cultura do sul da Bahia. O texto sai da foto próximo ao rosto 

de José Delmo para as colunas onde se encontra uma matéria sobre a apresentação do 

artista popular. 

Em julho de 2005 mais uma matéria sobre o contador de histórias grapiúnas, 

dessa vez enfocando um dos personagens vividos pelo artista José Delmo: “passeio do 

coronel”. No caderno Cultura Popular do Diário de Ilhéus, saiu uma matéria sobre a 

forma como o comunicador popular usa do marketing pessoal para divulgar o seu 

trabalho. Vestido de paletó de linho branco, chapeu preto na cabeça, barba bem feita e 

uma muleta, o contador de histórias grapiúnas caminha pelas ruas da cidade com o 

intuito de chamar a atenção por onde passa. Quem o vê desperta curiosidade pois é uma 

figura que representa os coronéis da região cacaueira que viviam esbanjando riqueza na 

época das grandes safras do cacau, antes da vassoura de bruxa devastar grande parte da 

produção, levando à falência diversos produtores da região cacaueira. 

Em 2006 e 2007 o contador de histórias grapiúnas apareceu nas matérias 

culturais das emissoras de tevê da região (TV Santa Cruz, TV Cabrália, TV Aratu). O 

artista popular torna visível a sua arte através da mídia massiva. Aqui ocorre um 

processo dialético em que cultura de massa e cultura popular se relacionam através da 

comunicação. Com isso o que ocorre é a expansão, a sociabilização e a continuidade, 

atualização e a permanência da cultura das classes marginalizadas convivendo com as 

novas culturas que se estabelecem no tempo. Desfaz-se a preocupação de que a cultura 

popular se destrói com o fenômeno da globalização e mundialização. Há um processo 

de hibridização, de mediação através da cultura e dos meios de comunicação e das 

novas tecnologias que se desenvolvem no cotidiano da sociedade. 

O uso dos meios de comunicação de massa pelos agentes comunicadores 

populares ou líderes de opinião das classes marginalizadas é uma nova perspectiva da 

folkcomunicação, ou seja, a folkmídia. É uma estratégia que o comunicador popular usa 

para manter viva a sua arte através da mídia massiva. Ele também aproveita dos 

recursos técnicos da mídia para propagar a sua arte através do investimento em peças 



226 
 

publicitárias ou mesmo o folkmarketing. É uma forma de vender o seu trabalho 

artistico. É uma técnica que utiliza constantemente. Trata-se de uma prática que 

proporciona uma manifestação da cultura popular num processo de comunicação que se 

reestrutura de acordo com a ação, o desejo e o pensamento dos que dela participam 

(D’ALMEIDA, 2006, p.82). 

O contador de histórias grapiúnas descobriu que através dos recursos técnicos da 

mídia massiva é possível perpetuar a arte popular, atualizar os seus conteúdos, 

recodificando a cultura popular através da folkmídia. O agente folkcomunicacional 

percebeu ainda como a mídia incorpora os elementos dessa cultura que é produzida nas 

camadas pobres e marginalizadas da sociedade de massa. O interessante é o fato de que 

a partir do momento em que o agente folk chega aos meios de comunicação das elites, 

ele passa a circular, a se tornar visível, mantém-se presente, de modo a tornar-se uma 

referência entre aqueles que produzem arte popular. Os jornais, as emissoras de rádio e 

de televisão pautam também suas notícias e matérias a partir do líder de opinião das 

classes marginalizadas. 

Nesta ótica encontra-se o conceito de folkcomunicação apresentado por Beltrão 

(2004, p. 45 e 55) como sendo um processo de intercâmbio de informações e 

manifestações de opiniões, idéias e atitudes da massa, por intermédio de agentes e 

meios ligados direta ou indiretamente ao folclore. O contador de histórias grapiúnas é 

um agente, um comunicador popular que mantém uma relação dialógica, no 

entendimento de Paulo Freire, ou dialética com os meios de comunicação de massa, 

contribuindo para que ocorra uma recodificação da cultura popular (D’ALMEIDA, 

2006, p. 86). 

A folkmídia é, portanto, um processo que contribui para que os costumes, as 

tradições, gestos, comportamentos, idéias, pensamentos, visões de mundo das classes 

periféricas, marginalizadas continuem circulando na aldeia global. Desssa forma, a 

memória coletiva da classe popular permanece interagindo entre as diferentes gerações, 

mantendo vínculos e atualizando o que poderia ser uma ameaça de extinção cultural. 

O contador de histórias grapiúnas se utiliza da mídia e dos recursos tecnológicos 

midiáticos para continuar sobrevivendo no contexto da cultura popular ilheense. O 

investimento na divulgação do seu trabalho e as estratégias de folkmarketing têm 

proporcionado um intenso intercâmbio de relações com os mais diversos grupos. É um 

artista que circula pelas cidades da região apresentando suas peças com o recurso da 

oralidade de forma intensa. É um artista que permanece em constante atuação. Não se 



227 
 

fixa no espaço da Casa dos Artistas de Ilhéus, mas busca outros ambientes a partir do 

investimento publicitário e folkcomunicacional. 

O agente produtor de cultura popular percebeu que é preciso atualizar-se, estar 

em contato com as novas tecnologias, com os recursos da mídia massiva para que a arte 

popular não definhe, mas se fortaleça, seja uma realidade atuante no cenário das 

culturas hegemônicas. A arte popular não permanece mais arcaica, artesanal, não se 

cristaliza, mas continua agindo de modo forte. Ela se atualiza, recodifica, se refaz 

mediada e midiatizada pela e na cultura. 

Saber usar as estratégias de divulgação através de panfletos, cartazes, folders, 

banners contribuem para que a cultura popular esteja cada vez mais inserida no contexto 

social. Além do mais, conseguir espaços na mídia massiva televisiva, impressa ou 

sonora é também uma forma de tornar a cultura popular presente no contexto da 

comunicação globalizada, mundializada. É uma estratégia para que a cultura popular 

circule nos espaços da sociedade mantendo-se presente, afirmando a sua força como 

uma resistência, uma ação contra-hegemônica que permanece atuante. 

O contador de histórias grapiúnas é um agente folkcomunicacional que faz parte 

da cultura popular, mas que comunica os seus conteúdos, suas idéias, suas histórias para 

os tursistas que visitam a cidade de Ilhéus. É um processo de folkcomunicação inverso 

ao que Beltrão se referia. Ele é o líder de opinião que fala de sua classe para outra, a 

classe dos ricos, a classe dominante. É uma outra trajetória do processo comunicacional 

que ocorre na cultura popular e que tem na folkmídia a sua estratégia de sobrevivência e 

de continuar atuando como artista da classe popular. 

 

Referências 

 

BELTRÃO, Luiz. Folkcomunicação: teoria e metodologia. São Bernardo do Campo, 

SP: UMESP, 2004. 

 

D’ALMEIDA, Alfredo. Folkmídia: a folkcomunicação nos veículos de massa. . In: 

SCHMIDT, Cristina (Org.). Folkcomunicação na arena global: avanços teóricos e 

metodológicos. São Paulo: DUCTOR, 2006. 

 



228 
 

LUYTEN, Joseph M. Folkmídia: uma nova visão de folclore e de folkcomunicação. In: 

SCHMIDT, Cristina (Org.). Folkcomunicação na arena global: avanços teóricos e 

metodológicos. São Paulo: DUCTOR, 2006. 

NOGUEIRA, Carlos. As literaturas orais e marginalizadas. In: SCHMIDT, Cristina 

(Org.). Folkcomunicação na arena global: avanços teóricos e metodológicos. São 

Paulo: DUCTOR, 2006. 

 

SILVA, Júlia Lúcia de Oliveira Albano da. Rádio: oralidade mediatizada. O spot e os 

elementos da linguagem radiofônica. São Paulo: Annablume, 1999.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



229 
 

Comunicação mercadológica no Alecrim, feira popular de Natal 
Maria Érica de Oliveira Lima, Dannyelle de Souza Nunes, Gabriella Gerber, Marilton 

Medeiros 

 

Introdução 
 

Quando nos voltamos ao funcionamento do comércio dito “popular” temos que 

pensar no que ele difere de outros tipos de comércios. Se existe algo que se deva 

destacar quanto ao que é próprio do que ocorre nesses espaços, são, geralmente, lojas, 

bancas e vendedores bastante concentrados nos quais o contingente de pessoas que 

transitam é imenso. O ritmo de compra e venda, onde o ambiente físico e social envolve 

a todos que participam e tomam contato com as mercadorias, faz das relações entre as 

pessoas uma experiência particularmente mais enérgica.  

 O apelo e a divulgação que os vendedores fazem para chamar a atenção dos 

potenciais clientes e de atingir o que há de mais “orgânico” e, por isso mesmo, mais 

humano, passa pela mediação. Conforme o pesquisador Osvaldo Trigueiro a “mediação é 

operação de negociação entre duas ou mais partes de um processo de comunicação. Para ser 

efetuada convenientemente, necessita de diferentes níveis de interações sociais” (2006 p. 128). 

Para tanto, utilizamos o termo folkmarketing que é uma forma mais “calorosa” 

de tratar com sua clientela que serve a um duplo propósito: chamar a atenção quanto à 

existência dos produtos e seus vendedores, bem como, dependendo do nível de 

habilidade do vendedor, tornar os seus produtos desejáveis. Assim, quando falamos 

sobre folkmarketing temos que ter em mente que apesar das modificações na forma de 

anunciar os produtos, para que ele possa ser comprado por eventuais consumidores, 

subsistem formas tradicionais de anunciar e vender mercadorias que não passam pelo 

crivo da indústria da publicidade. Há maneiras de vender e anunciar que mantém em 

uso a prática de comunicar através da voz, de formas típicas de uma vivência atrelada 

fundamentalmente no cotidiano e nos elementos mais característicos de um grupo, um 

povo ou uma sociedade. O folkmarketing, portanto, não é apenas uma forma de 

anunciar, mas a própria forma que representa certas características marcantes de uma 

vivência marcada pela inserção na prática do dia-a-dia do comércio. Isso quer dizer que, 

atualmente existe algo que reconhecemos como marketing “universal”, representado 

pelas agências de publicidade, que possuem uma produção que, para muitos críticos da 

comunicação, seria a forma de arte mais robusta do tempo presente. Sair do sistema de 



230 
 

publicidade atual é retornar ao que se fazia antes das produções arrogadas e se voltar ao 

essencial, que é a comunicação direta. Então, entre os critérios de identificação do 

folkmarketing, tem-se a capacidade de comunicar. O contato direto é essencial, bem 

como o uso de formas e fórmulas orais que sejam evidentes para aqueles que convivem 

diariamente com o público e a cultura local.   

O marketing é o instrumento para tirar um novo produto de sua condição 

anônima. De forma semelhante, o folkmarketing tem como objetivo também fazer com 

que as mercadorias expostas por vendedores de comércio populares possam ganhar 

notoriedade. Assim, o que distingue as duas formas de publicidade é que a primeira 

possui um cunho mais industrial, no qual atuam grupos de especialistas envolvidos na 

produção de seus anúncios. Já na segunda, não há tanta sofisticação técnica, os recursos 

empregados são bem mais simples e diretos. O que faz a diferença é que os recursos 

nesses casos são mais expressivos porque participam do contexto social imediato, como 

uma presença viva do que está se desenrolando entre o vendedor e o consumidor. Se há 

traços sociais, referência à intimidade entre o contexto da negociação e o discurso que lá 

são produzidos, é porque a ligação entre comércio e propaganda se reapropriam dos 

elementos do cotidiano e da cultura da região.   

Na apresentação de mercadorias por parte desses vendedores que agem em 

função do que eles herdaram com recursos sociais, seus contatos diretos com o mundo e 

mais especialmente com a prática de atrair clientes para os seus produtos, ou seja, a 

comunicação dos ambulantes é feita por meio de locais, em detrimento de usos mais 

elaborados por agentes publicitários. Assim, é importante notar que, não há divisão de 

tarefas; o vendedor é o seu próprio publicitário. 

Na comunicação dos ambulantes, a presença física do vendedor é muito 

importante. Ele deve estar presente para que a venda seja feita e as mercadorias possam 

sair de sua condição de itens dispersos, fragmentados ao olhar rápido das pessoas e com 

isso, tornarem objetos de atenção. Há muitos itens empilhados nas bancas que são de 

difícil qualificação e classificação. O vendedor tem que ter agilidade na apresentação do 

que está vendendo para se aproximar do cliente, ou seja, o vendedor deve ter certa 

intimidade com o que está vendendo para que possa demonstrar o conhecimento dos 

produtos e a desenvoltura quando fala e faz algum gracejo com o que vende. Uma vez 

compreendido que ser vendedor é uma verdadeira forma de vida de interação entre as 

mercadorias que lhe cabe e as pessoas que passam à sua frente, fica mais fácil de 



231 
 

entender o sentido de folkmarketing.  Para que haja a realização do folkmarketing, não 

basta que apenas existam produtos a venda, deve existir também um tratamento 

diferenciado do que ocorrem noutros lugares de comércio.  

Nos locais em que há grandes concentrações de vendedores e de artigos muito 

semelhantes, criando uma enorme concorrência entre as bancas vizinhas, faz-se 

necessário criar um diferencial no discurso e na forma de abordagem. As diferenças não 

precisam necessariamente ser expressa no preço ou mesmo na qualidade, pois outros 

elementos também podem ser trabalhados para favorecer e destacar o que se vende; é o 

como se vende e o que se vende. Nisso, o folkmarketing tem papel importante como 

uma noção que esclarece  quais são as divergências que aparentemente possam parecer 

insignificantes, mas que no ato de compra-venda, na interação real entre os personagens 

do comércio fazem total  diferença. Nesse sentido, é elucidativo notarmos que a venda 

desses produtos, que são comercializados por meios das habilidades comunicativas têm 

dificuldades de ser vendidos sem a intervenção da folkmarketing, ou seja, o ambulante é 

fundamental para que a banca de negócios “ganhe vida”. Não há espaço para se valer da 

propaganda televisiva. O vendedor é o próprio anúncio de seu negócio.       

 Ao contrário de outras formas de relações sociais entre vendedor e consumidor, 

a folkcomunicação se dá entre os ambulantes principalmente pela fala e pelos gestos, ou 

seja, os recursos disponíveis ao ambulante se caracterizam pelo contato direto, pela 

ausência de intermediários entre ele e seu possível cliente.   

O folkmarketing é a vivência direta e constante com as situações de quem tem 

que negociar seus produtos apenas, com os seus talentos individuais. Nesse sentido, o 

folkmarketing nada mais é do que o resgate das primeiras experiências feiras e 

comércios, nas sociedades capitalistas. As mercadorias não têm destino certo. Cada 

vendedor tem que formar a sua própria clientela, o que demanda efetivamente o contato 

direto com as pessoas. Portanto, o componente mais importante é a oralidade. As 

palavras dos vendedores são outdoors que reproduzem, à sua maneira, a busca pela 

exposição pública de seus produtos. Na disputa pela atenção dos consumidores, num 

ambiente comercial no qual os espaços destinados são reduzidos, a voz é a principal 

ferramenta para sair do anonimato e destacar-se dos vários vizinhos que também 

vendem produtos semelhantes. A maneira mais imediata de comunicar o que está sendo 

vendido é, principalmente, recorrer à fala para que algo seja finalmente visto.  

A comunicação mercadológica aqui, é o meio de anunciar o que se está 

vendendo para atrair consumidores. No caso da compreensão do conceito de 



232 
 

folkmarketing, veremos que suas formas, apesar de ser basicamente orais, podem ser 

variadas. Desde o simples chamado através do nome do produto, até o uso de outros 

recursos sonoros. Cada estilo adotado é uma forma de estratégia, no qual o vendedor se 

apropria de fórmulas já existentes no ambiente. 

A personalidade do vendedor faz parte da venda, logo esse perfil terá mais 

destaque em relação aos que não desempenham de maneira tão eficaz o papel de 

promoção do que está sendo vendido, portanto o fator criatividade pesa bastante no ato 

da negociação.  

No caso particular dos vendedores do bairro do Alecrim, temos uma combinação 

de várias possibilidades, que podem funcionar como atrativo para a freguesia. A sua 

marca fortemente “popular”, ou seja, desprovida de espaços fechados como shoppings e 

outros centros comerciais. A aglomeração de vários produtos que se aproximam e se 

diferenciam, pode dar a impressão de um local comercial caótico. Mas o certo é 

conceber o comércio do Alecrim como um mosaico; local de trânsito de vários 

produtos, pessoas e estilos de vendas. 

 

Alecrim ontem e hoje 

 

 O Alecrim de hoje não é o mesmo Alecrim do início do século XX. Passando 

por diversas fases, o bairro surgiu como subúrbio, passou por centro cultural e 

finalmente alcançou o status de principal centro comercial de Natal. 

A primeira fase, entre 1908 e 1910 foi caracterizada principalmente pela falta de 

recursos e tecnologia. Casas de taipas, inexistência de energia elétrica e ruas 

esburacadas cobertas por matos rasteiros marcaram essa fase inicial. 

A partir de 1911, a administração pública começou a investir no bairro. O então 

Prefeito Gentil Ferreira, que atualmente tem seu nome estampado na principal praça do 

bairro, investiu no calçamento e na abertura de novas ruas, substituiu a iluminação de 

candeeiro por lâmpadas elétricas e trouxe os bondes elétricos no lugar de transportes 

realizados por animais.  Ainda nessa época, vários cinemas foram inaugurados 

marcando o Alecrim como lugar de encontros e passeios. Com o aumento da população 

local, muitas escolas importantes e grupos escolares foram instalados. Foi também na 

segunda fase que surgiram as primeiras casas comerciais, ou seja, o impulso inicial para 

a terceira e atual fase. Na terceira fase é quase que, em sua totalidade um bairro 

comercial; 



233 
 

tendo casas de vários ramos de comércios e vendas a grosso e a varejo, casas 
de ferragens, com artigos de todos os tipos, Lojas de tecidos, relojoarias, 
agências de vendas de carros, farmácias, movelarias com vendagens de 
colchão, sapatarias, armazéns com vendas de cereais a grosso e a varejo, 
padarias e panificadoras; Tem gabinetes dentários; Laboratórios analíticos e 
ambulatórios de enfermagem para aplicação de injeção, escritório 
imobiliário, de advogados, de representações; Tem um centro  de Saúde, com 
um bom atendimento, a Sede da L.B.A (Legião Brasileira de Assistência), 
para estudos de medicamentos, grupos escolares, colégios e escolares 
particulares; tem parques infantis, para a gurizada, cinemas, clubes, bares e 
churrascarias “Carne assada”; tem um mercado permanente, além da feira 
livre nos dias de sábado,  onde de tudo se encontra, ali não faltando nada, 
quase que se entende, como é o Alecrim tão pequeno que se imagina, de tudo 
tem sem faltar nada. (SILVA, 1970 p.25). 
 

A migração dos pólos varejista trouxe consigo mudanças na forma como era 

percebido o comércio do Alecrim. O perfil dos produtos se diversificaram bastante com 

o surgimento de novas mercadorias, mas o que é o mais interessante para os estudiosos 

da cultura popular é o aspecto antigo que se preserva quando se visita o local. O novo 

convive com o antigo, porém este último prevalece quando se trata de pensar sobre a 

dinâmica do Alecrim. A sua geografia, em muitos pontos estreita, se assemelha aos 

mercados míticos do período da Europa medieval. A pluralidade no bairro faz do 

Alecrim o lugar da cidade que mais contém traços sociais que nos lembram como era o 

comércio antes do surgimento dos centros comerciais dirigidos para as classes médias. 

Lembremos que a parte da venda no comércio que corresponde imediatamente 

ao “folk” diz respeito ao que há de mais típico nas falas, articulações e trejeitos dos 

vendedores.  Não seria exagero dizer que um lance rápido ao que se percebe como 

marketing está fundado nas formas que encontramos no folkmarketing. A publicidade, 

tal como nós conhecemos hoje, é um desenvolvimento tardio dos meios empregados 

para dotar os produtos de venda em algo digno do interesse dos passantes. 

 Aos que estão familiarizados com o comércio do Alecrim e o que ele representa 

no espaço econômico natalense, percebe-se que atualmente ele está simbolicamente 

marcado como um espaço de comércio “popular”, o que inclui a conotação de 

mercadorias e a qualidade que lhes são atribuídas. Freqüentado geralmente por pessoas 

de poder aquisitivo variado, mas que às vistas do estigma criado em torno de tudo o que 

é associado ao termo popular, se toma o Alecrim como um comércio menor, no qual as 

pessoas que lá buscam sejam estereotipadas de baixo poder aquisitivo. É o tipo de 

comércio que usualmente faz uso do folkmarketing, como os que congregam os 

trabalhadores cujos produtos têm forte apelo popular. Os vendedores, fixos ou 

ambulantes, que se localizam nos pontos comerciais mais comuns do Alecrim não são 



234 
 

iguais. O folkmarketing também não será encontrado em todas as espécies de 

vendedores que potencialmente teriam como uma de suas características o apelo à 

comunicação mercadológica. A anunciação pública do que se está vendendo é um das 

possibilidades que o vendedor terá, mas sabemos que isso tem relação com a 

subjetividade de cada um. Assim como a sua familiaridade com as vendas, com o grau 

de liberdade que se permite modular o que seria o limite entre o folkmarketing e um 

abuso dessa comunicação mercadológica. O efeito desejado não será sempre o 

encontrado.  Dentre as características que marcam a existência de folkmarketing temos 

a informalidade e a quebra das apresentações que tem o mediador no momento da 

compra. Tudo ocorre no mesmo local. 

O Alecrim dispõe de uma variedade enorme de produtos à venda que vai de 

frutos e ervas a produtos eletrônicos e de informática. Essa diversidade beneficia seus 

freqüentadores, que podem aproveitar uma única viagem para adquirir os mais variados 

itens de sua necessidade. Sabendo disso, podemos dizer que seria um espaço sócio-

economicamente democrático. Muitos freqüentam o Alecrim. Por lá, existem produtos 

que muitas pessoas não encontrariam ou teriam dificuldades de encontrar noutros 

lugares, como por exemplo, nos shoppings. Nestes locais, seria certo dizer que a prática 

da folkcomunicação é menos percebida, já que impera estratégias comerciais 

padronizadas, além de seu público alvo, geralmente, de classe média, já acostumados 

com o marketing e as abordagens modernas. Para que a folkcomunicação existisse, seria 

necessária também toda uma atmosfera circundante que garantisse a aceitação do 

público de uma abordagem descontraída. 

 O local apropriado para que haja efetivamente uma interação mais livre entre 

quem compra e quem vende é o espaço aberto, que tenha em algum nível, acesso às 

saídas e que se possa até mesmo ver o céu. Tudo isso transmite a idéia de que lá se 

realiza um encontro de cunho informal no qual às pessoas que ali estão é-lhes permitido 

falar em tons mais despojados da rigidez de outros contextos. Quem freqüenta o 

Alecrim sabe que a característica das relações econômicas que encontrarão, acentuará 

uma espécie de “cordialidade” que põe em segundo plano as exigências de uma relação 

de distanciamento que se estabelece em ambientes regidos por regras empresariais. O 

Folkmarketing também tem um traço de distinção: quebra de cerimônias, relaxamento 

do ambiente de tensão que caracterizam a venda de outros produtos em contornos de 

negociação diferenciados.   



235 
 

Deste modo, o trabalho busca compreender no atual comércio do Alecrim, a 

existência do Folkmarketing, bem como, as formas que ele se apresenta e sua eficácia.  

 

Metodologia 

 

Para a elaboração desse artigo a metodologia aplicada foi à pesquisa empírica 

descritiva-qualitativa unida à pesquisa de campo e bibliográfica. Foram divididas em 

três etapas principais: 

1ª Etapa: foi utilizado o método de observação – foram observadas entre as 

atividades dos ambulantes no Alecrim; a formar de abordar o cliente; a maneira de se 

vestir, o discurso utilizado por eles, o ato da venda e a reação dos consumidores ao seu 

“chamado”. 

2ª Etapa: Coleta de dados: Pesquisa bibliográfica e pesquisa documental. Foi 

feito um levantamento de obras sobre folkcomunicação. 

3ª etapa: entrevistas com ambulantes, consumidores e com o Presidente da 

Associação dos Empresários do Bairro do Alecrim, Denerval de Sá. 

 Apesar da importância que Denerval de Sá exerce no Alecrim, ele se considera 

acima de tudo um admirador do bairro. Com profundo conhecimento histórico, político, 

Denerval acredita no forte potencial do Alecrim, apesar de contestar alguns problemas 

existentes, como infra-estrutura inadequada e a concorrência desleal que os lojistas 

sofrem com o crescente número de ambulantes. Tais pontuações são ditas com 

conhecimento de causa, já que há mais de 40 anos ele administra a loja de bagagens, 

malas e bolsas, herdado de sua família e que sempre funcionou na principal avenida do 

bairro, apesar de possuir filial em outros pontos da cidade. Em relação aos ambulantes, 

Denerval afirma a importância econômica que eles são para o bairro, mas assume que 

muitas vezes acha injusta a concorrência com os lojistas, já que muitos não pagam  

impostos. Outra admiração que Denerval carrega consigo à respeito do Alecrim, é a 

diversidade dos produtos, já que segundo ele, encontramos no Alecrim “de alfinete a 

automóvel”. 

 

Os ambulantes no Alecrim 

 

É em um ambiente agitado e frenético que os ambulantes trabalham no Alecrim. 

As reclamações são muitas, que vão desde falta de saneamento e segurança, até o caos 



236 
 

provocado pelo trânsito desorganizado. Mas é nesse clima aparentemente conturbado 

que esses mesmos ambulantes trabalham arduamente para garantir o sustento e o bem 

estar de suas famílias. 

 As formas de se realizar esse trabalho são muitas, mas a abordagem e o discurso 

utilizado tornam-se essenciais nesse meio. Em contraste com outros centros comerciais 

populares, os vendedores do Alecrim, apresentam-se mais estáticos, ou seja, esperam os 

clientes chegarem até eles, para então iniciar o processo comunicacional aprendido com 

valores, costumes e a cultura local.  

De forma geral o que os ambulantes fazem são mediações, através da 

comunicação, das mercadorias, seduzindo e depois com o único objetivo de vendê-las. 

Os ambulantes acompanham a moda que sai na televisão, que vêem na telenovela, 

utilizam essa moda, produtos, clichês, frases feitas, e transmitem na sua mensagem, nos 

seus discursos. Portanto, os ambulantes fazem: 

 
Das mensagens da mídia para a recepção local, os ativistas operadores desse 
novo modelo de comunicação exercem influências importantes nos 
procedimentos de percepção, aceitação e apropriação, mesmo que, 
determinadas situações, sejam dispersas e desorganizadas, mas nunca 
passivas e homogêneas. (Beltrão, 1965). 

 

Podemos então, chamar os ambulantes de ativistas midiáticos, quando eles 

sabem dos discursos, símbolos e imagens da mídia a ponto de transportarem num 

sistema folkcomunicacional (centro popular do Alecrim).  Portanto, o ativista midiático 

no sistema folkcomunicacional, observado e analisado, é o que opera “nos grupos de 

referência da comunidade nos espaços rurais, urbanos e rurbanos91 nas diferenças 

práticas sociais, como encadeador de transformações culturais para uma renovada 

ordem social, nos lugares onde se dão as interações mediadas de conveniências entre o 

local e o global, nos espaços da casa e da rua” (Trigueiro, 2006, p.131).     

Entre os ambulantes observados, os que mais se destacaram: 

- Fátima de Lúcia Nunes: Morena, baixinha e de aparência sisuda, ela trabalha no 

conglomerado de camelôs principal. Ela estudou até a 7ª série do Ensino Fundamental e 

trabalha a 40 anos com vendas. Sempre atenta às necessidades do cliente, Fátima logo 

demonstra uma outra face quando vai abordá-los: da rispidez aparente, ela se 

transforma, em uma mulher astuta e atenta, buscando agradá-los e atendê-los da melhor 
                                                
91 Neologismo empregado por Gilberto Freire – 1982 – para definir uma comunidade que habita um 
perímetro conceitualmente urbano, mas que na realidade continua mantendo suas tradições e 
características culturais, econômicas e políticas rurais. 



237 
 

forma possível. A abordagem e o zelo para com os clientes são percebidos  em 

expressões como: “Olá meu querido”; “Vamos dar uma olhadinha sem compromisso”; 

“Volte sempre”.  

- Gracionir Barros de Medeiros; dos seus 44 anos vividos, 14 foram dedicados ao 

trabalho de manicure no Alecrim. Trabalhando sempre por conta própria o que mais 

chama a atenção não é a sua abordagem, e sim a maneira de como ela atende seus 

clientes, uma espécie de manicure “delivery”. Gracionir vai ao encontro dos clientes 

com suas ferramentas de trabalho, com uma mesinha, banquinho de madeira adaptável 

às mais diversas situações, e uma maleta repleta de esmaltes, tesouras, alicates, lixas, 

dentre outros, porém, mais importante que esses instrumentos é o seu aparelho celular, 

pois é por meio dele que ela estreita ainda mais os laços com seus clientes, sendo que os 

preferenciais possuem atendimento prioritário, ou seja, são clientes cativos e que foram 

conquistados ao longo de anos de trabalho e muitas chamadas telefônicas.   

- Walter Bonifácio de Souza é um simpático senhor de 60 anos, que vende frutas em um 

carrinho de mão. Já aposentado, ele afirma que trabalha pela renda e porque não gosta 

de ficar em casa sem fazer nada. Sempre chamando os clientes com alegria, 

descontração e frases chamativas como: “Olha a fruuuuuuta de Extremoz, não compre 

da caixinha, compre a fruta bem fresquinha”. “Seu” Walter junto com suas famosas 

frutas de Extremoz torna-se um personagem conhecido no Bairro. Ele é enfático ao 

dizer que não acredita em táticas prontas de vendas, pois tudo vai depender do 

improviso, preço, qualidade e até mesmo da “boniteza” do vendedor. 

- Maria da Costa de Souza, mas conhecida como Dona Marta, apelido herdado quando 

criança é uma das mais antigas ambulantes do local. Dona Marta é um exemplo de 

simpatia, simplicidade e sabedoria popular. Com apenas 2 anos de estudo, a paraibana e 

“filha natural” de Caiçara da Paraíba, trabalha a mais de 35 anos em Natal com 

confecções e vivenciou todo o processo de transformação do comércio no bairro do 

Alecrim. Ela utiliza em seu discurso uma linguagem carinhosa e popularesca para atrair 

seus “fregueses”, expressões como: “Diga querida”; “Venha cá meu amor, quer 

algumas coisa?”, é o repertório do vocabulário dela. A incansável Dona Marta tem uma 

rotina árdua; inicia seus trabalhos por volta das 06h30da manhã, finalizando as 18h00, 

exceto aos domingos. Entretanto ela consegue administrar sua atividade profissional 

muito bem. “Daqui eu tiro meu pão de cada dia, dei um pouco de estudo a meus filhos, 

tenho minha casa, sou muito satisfeita, só quero sair daqui quando viajar para a 

eternidade”. Por meio de sua experiência profissional, ela desenvolveu habilidades e 



238 
 

estratégias que julga ser fundamental, como soltar risos e palavras de carinho, 

aproximando-se de forma afetiva e sendo considerada e respeitada pelos seus clientes, 

tanto que alguns a chamam de “Vó” ou “Tia”, ou seja, Dona Marta estabelece em seu 

trabalho como ambulante um elo íntimo para com seus clientes. 

 

Considerações Finais 

 

O mundo hoje tem outras referências, novos contextos históricos e culturais 

muitas vezes, globais. Por exemplo, o latino-americano, o brasileiro, o nordestino, em 

muito se diferem daqueles da década de 60 e 70, do século XX. Estes serviram de 

cenário para as observações que ajudaram Luiz Beltrão na formulação tipológica do 

agente comunicador folk. Agora temos um novo ambiente, e esses agentes mudam 

conforme as novas configurações culturais e econômicas do mundo. Nesse novo 

ambiente o agente intermediário como foi concebido no modelo da folkcomunicação 

por Luiz Beltrão, já não tem grande importância na interceptação da codificação e 

decodificação das mensagens midiáticas para um melhor nível de compreensão e 

entendimento local.  

Trigueiro reflete que: “o chofer de caminhão, o comerciante nômade 

prestamista, os bicheiros, os ciganos, os tropeiros, os barbeiros e os dentistas 

ambulantes já soa portadores das novidades dos grandes centros urbanos para os 

pequenos municípios nordestinos, como parecia acontecer quando Luiz Beltrão 

desenvolveu a maiorias de suas pesquisas” (2006, p.134). 

Portanto, hoje, esses ativistas, sujeitos da sociedade midiatizada têm acesso à 

televisão, ao telefone, ao celular, à internet, ou seja, estão constantemente conectados as 

novidades do mundo, com as transformações, em níveis tecnológicos, culturais e 

econômicos. Com isso, os atores sociais como os ambulantes têm as suas estratégias 

próprias, suas prescrições cognitivas para saber o que é relevante ou irrelevante dentro 

de uma narrativa construída a partir de um fato, de uma história, um acontecimento 

nacional ou global. 

Referências  

 



239 
 

BEZERRA, Josué Bezerra. História, Dinâmica e Espacialidade: algumas reflexões 

sobre a (re)produção do espaço urbano do bairro do Alecrim em Natal-RN. 

Endereço eletrônico:  

www.igeo.uerj.br/VICBG-2004/Eixo1/E1_167.htm 

 

CORNIANI, Fabio. Afinal, o que é Folkcomunicação? Endereço eletrônico 

http://www2.metodista.br/unesco/agora/pmc_acervo_pingos_fabio.pdf 

 

MACHADO, Maria Berenice, Marcelle Silveira dos SANTOS. Café Avenida, a 

esquina do pecado: folkcomunicação, comércio e publicidade em Novo Hamburgo. 

Endereço eletrônico: 

http://www.feevale.br/internas/default.asp?intIdSecao=218&intIdConteudo=1218 

 

MACIEL, Betania, FERRARI, Cerize. Lições de Folkmarketing: A comunicação 

utilizada pelos vendedores ambulantes no ato da venda de seus produtos. Endereço 

eletrônico: http://reposcom.portcom.intercom.org.br/bitstream/1904/18265/1/R0577-

1.pdf 

 

MACIEL, Betania, NETO, Luis Gustavo. Folkmídia, a comunicação do século XXI: 

um estudo sobre as bicicletas divulgadoras na Região Metropolitana de Recife. 

Endereço eletrônico: http://www.edumed-ne.org/bemaciel/producao-intelectual.htm 

 

SCHMIDT, Cristina. A prática cidadã da folkcomunicação no cenário cultural. 

Endereço eletrônico: 

http://www.adtevento.com.br/intercom/2006/pro_listadetalhesessao.asp?atvcod=NFK_0

8_01 

 

SILVA, Davi Francisco. Alecrim real - fotos e relatos. Natal: Outubro de 1970. 

BELTRÃO, LUIZ. O Ex-Voto como veiculo jornalístico. Comunicação & Problema. 

Recife: Universidade Católica de Pernambuco, ano 1, pp. 9-15, Março, 1965. 

 

TRIGUEIRO, Osvaldo Meira. “Folkcomunicação”. In: MARQUES MELO, José; 

GOBBI, Maria Cristina; SATHLER, Luciano (orgs). Mídia cidadã: utopia brasileira. 

São Bernardo do Campo: Ed. Umesp, 2006 pp. 127-138. 



240 
 

CARVALHO, Evaldo Rodrigues. Alecrim ontem, hoje e sempre. Natal: Ed. Gráfica, 

2004. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 



241 
 

Folkcomunicação e Jornalismo Literário: matéria de interesse humano 
Ben-Hur Demeneck 

 

01. Introdução 

 

O Jornalismo Literário estimula a imaginação de quem gosta de ler e escrever. 

Neste artigo tratamos dessa tradição jornalística como um interlocutor privilegiado da 

Folkcomunicação, por seu trânsito entre a cultura de massa e a cultura popular. A 

relação entre esses pólos esta presente em cada tópico, como na seção dedicada a 

gêneros JL (como o perfil, a narrativa de viagem e o ensaio pessoal) ou como naquela 

que trata de conceitos de Folkcomunicação. O trabalho inclui apresentação e comentário 

de reportagens JL com temas folkcomunicacionais e observações sobre elementos e 

procedimentos do jornalismo narrativo.  

Uma das referências do artigo é Norman SIMS (1984) cuja pesquisa 

bibliográfica e empírica organizou itens comuns nos textos de Jornalismo Literário, sete 

pilares em que essa tradição se sustentaria. Identificados como imersão, humanização, 

responsabilidade, exatidão, criatividade, estilo e  

simbolismo. Ainda que características complementares, chamamos a atenção para duas 

delas por serem particularmente pertinentes para a Folkcomunicação: a humanização e o 

simbolismo. 

Todo Folclore está carregado de narrativas e o JL tem por contínuo objetivo 

contar histórias. Logo, há uma expectativa de mútua contribuição entre os dois campos, 

tanto no âmbito teórico como pragmático. Apesar dessa nossa afirmação, os gêneros JL 

não recebem neste artigo o tratamento de substitutos daqueles outros típicos da 

imprensa, nem os colocamos em um grau de importância superior. Acreditamos que 

tanto a sua pesquisa como a aplicação das técnicas JL resultam em uma imprensa mais 

qualificada.  

A notícia é objeto de estudo freqüente no Jornalismo, precisamente aquela 

identificada em redações como "notícia quente" (ou, na tradição americana, a hard 

new92), enquanto que a chamada "matéria de interesse humano" ainda não recebe o 

mesmo esforço acadêmico. Toda essa prioridade acadêmica e profissional à notícia 

“mais pesada” e “mais dura” não impediu, Ocidente afora, o desenvolvimento de 
                                                
92 Tuchman apud Michael Kunczik, p. 267-269. IN: Conceitos de jornalismo: Norte e Sul – Manual de 
Comunicação. São Paulo: Editora de Universidade de São Paulo, 1997. 



242 
 

tradições em que o foco do jornalista seja contar uma boa história. Relato em que a 

informação se trata de um ponto de partida e não a chegada da investigação jornalística.   

 De uma forma didática, há quem apresente JL como conteúdo de jornalismo e 

forma literária. Como toda redução, implica em erros. O seu ponto verdadeiro vem 

desse compromisso do jornalismo com valores acumulados em sua profissão, a começar 

pelo jornalista atuar em nome dos cidadãos como um relator do interesse público93. Ou, 

ainda, segundo uma das conclusões de Bill Kovach e Tom Rosenstiel, depois de analisar 

pesquisa encomendada ao Pew Research Center e depois de “longas entrevistas com 

nossos colegas acadêmicos, velhos e novos jornalistas”: o primeiro e mais confuso 

princípio jornalístico é a verdade (2003:57-79) 94. Nesse sentido, a nomenclatura do JL 

acentua essa identidade: Literatura de não-ficção, Literatura da Realidade, Creative 

Non-fiction (Não-ficção Criativa). Todos sinônimos de Jornalismo Narrativo. Ou seja, 

não basta verossimilhança, tem que haver um critério de exatidão. Nada é inventado e 

contado como verdadeiro.  

Luiz BELTRÃO, ao pensar os meios de comunicação de massa no início da 

década de 1970, apontava para a necessidade de estabelecimento de uma área que 

interpretasse o "processo de intercâmbio de informações e manifestação de opiniões, 

idéias e atitudes da massa, através de agentes e meios ligados direta ou indiretamente ao 

folclore" (1971, p.15). As características sócio-econômicas e culturais do Brasil 

reforçariam a importância do popular ao longo do tempo, e por trás daquele desafio 

acadêmico cresceu a Folkcomunicação. Intelectuais, como Câmara Cascudo, já haviam 

assinalado a força e variedade do folclore. E o trabalho de Beltrão se tornou uma 

referência para entender os agentes populares em atribuições midiáticas, atores de um 

sistema autônomo, criativo.  

Cascudo observava o saber popular a partir das “técnicas e processos utilitários 

que se valorizam numa ampliação emocional, além do ângulo do funcionamento 

racional” (1988, p.334). E completava, “o folclore inclui nos objetos e fórmulas 

populares uma quarta dimensão, sensível ao seu ambiente". Sobre essa espécie de 

legado e trânsito inconsciente do popular é que o JL pode operar. Cascudo sinaliza para 

a imersão do investigador da cultura popular, e também para o simbolismo e 
                                                
93 BERNIER, Marc-François. Éthique et deontologie du Journalisme. Saint-Nicolas (Quebéc): Les 
Presses de l´Université Laval, 2004. 
94 KOVACH, Bill; ROSENSTIEL, Tom. Os elementos do jornalismo: o que os jornalistas devem saber 
e o público exigir. São Paulo: Geração Editorial, 2003. Edição original: The Elements of Journalism. New 
York: Crown, 2001. (p. 61-77) 
 



243 
 

humanização desses processos. Para promover um pouco do JL no campo da 

Folkcomunicação, procuramos fazer neste artigo a compilação de gêneros do jornalismo 

narrativo, como um primeiro roteiro de viagem.  

A Folkcomunicação compreende a cultura popular à como sistema 

comunicacional e estuda sua relação com a cultura de massa. O JL ainda que 

hipoteticamente sensível ao popular, não abandona seu registro massivo, até por sua 

finalidade de circulação ampliada. O JL se faz um interlocutor da cultura popular por 

ser capaz de assegurar visibilidade massiva a fontes de informação que não disponham 

de representatividade sob um ponto de vista estatístico ou institucional, mas que 

representam uma manifestação simbólica, um modo de vida, uma história para contar. 

Oposição ao jornalismo noticioso mais corrente, em que, por uma série de fatores, 

encontra amparo em fontes oficiais, números, amostras, modelos. Como efeito residual 

desse modelo, Sergio Vilas Boas identifica quatro estratégias viciadas no 

enquadramento noticioso: efemérides, agenda, jornalismo de serviço e os "ganchos 

jornalísticos". 

A importância de conhecer mais da tradição JL no Brasil e no mundo atende a 

questões da universidade, da imprensa e da cultura de modo geral. No âmbito 

acadêmico, o JL é uma opção a formandos de cursos de Jornalismo que recorrem a 

livro-reportagem como trabalho de conclusão de curso (TCC). Na imprensa, serve a 

profissionais que procuram outras formas de captação e expressão jornalística em seus 

veículos de comunicação, ou para colaborarem em outros meios, ou ainda no 

desenvolvimento de projetos individuais95, como o fez Caco Barcelos com seu livro 

“Abusado”. No próprio segmento editorial, há a reedição ou tradução de obras JL, como 

“O Filme”, de Lilian Ross.  As biografias feitas pelos jornalistas Ruy Castro e Fernando 

Morais são exemplares do interesse pela investigação jornalística acerca de boas 

histórias baseadas na realidade. Tendência encontrada também no campo no cinema, 

quando se acompanha a realização e divulgação do gênero documentário. E a Literatura 

da Realidade ganhou impulso na imprensa brasileiro nos últimos três anos com a 

inserção de revistas de circulação nacional abertas a reportagens narrativas, caso da 

piauí, Brasileiros e Rolling Stone. Questão que não passam despercebidas pela própria 
                                                
95 Desde 2001, a Fundación Nuevo Periodismo Iberoamericano (FNPI) realiza uma oficina de Jornalismo 
e Literatura com o interesse de aperfeiçoar o texto jornalístico e sensibilizar seus autores para novas 
possibilidades de expressão. Em 2007, a oficina de “Periodismo Narrativo” foi conduzida pela jornalista 
Milagros Socorro. Colaboradores de diversas nacionalidades mantiveram o trabalho em anos anteriores, 
como Sergio Ramírez (Nicarágua), Francisco Goldman (México), Martín Caparrós (Argentina), Mayra 
Montero (Cuba e Porto Rico) e William Ospina (Colômbia).  



244 
 

imprensa, ainda que haja pouco hábito dela pautar a si própria visando ao interesse 

público. Caso da Gazeta do Povo, dedicando todo uma edição de caderno especial ao 

Jornalismo Literário com artigos, entrevistas e reportagens.  Em tema, a tradição JL e o 

momento atual diante de um crescente incentivo à reportagem, visível desde a 

circulação dessas revistas e livros-reportagem. Segundo um dos colaboradores, Paulo 

Paniago, “todo jornalista brasileiro se sente um pouco órfão da Realidade”, uma 

referência ao imaginário dos jornalistas quando se pensa em matérias com fino trato na 

escrita e apuração (Caderno G Idéias, 2008). 

Esperamos que até o final do texto demonstremos que JL exige aprofundamento, 

formação específica, empenho editorial, condições de trabalho, mas que traz como 

resultados uma imprensa mais diversificada em temas, abordagens e fontes. E, no caso 

do Brasil, tão rico em manifestações culturais populares, a metodologia do JL permite 

assimilá-las numa esfera de diálogo e alteridade, dentro da comunicação de massa. 

Afinal de contas, se para a "notícia quente” 96 certos procedimentos de apuração são 

eficientes, para cumprir os propósitos do JL, eles não bastam. É preciso enveredar 

também por métodos usuais em estudos culturais, próprios de áreas como a 

antropologia, sociologia, história e teoria literária97.  A história oral é um dos mais 

visíveis colaboradores dos jornalistas literários, especialmente em nossa cultura em que 

há um peso determinante da oralidade. Terminando esse prólogo, acreditamos que o JL 

pode se desenvolver a partir pelos conceitos, teorias e termos da Folkcomunicação e 

essa, por sua vez, encontrar um interlocutor direto de seu referencial.  

 

02. Folkcomunicação  

 

O destaque nesse tópico vem para a dinâmica dos estudos da cultura popular 

como sistema comunicacional. Houve uma mudança de foco nos estudos da 

Folkcomunicação, a partir dos anos 1990, década em se ampliou a definição do 

Folclore, retirando a imagem dos agentes folk como elementos passivos da tradição. O 

jornalista literário dedicado a um tema da cultura popular aumenta seu repertório de 

trabalho diante desses conhecimentos, ganhando vantagem na compreensão dos fatos.  

                                                
96 A queda de um avião, a descoberta de um planeta, o placar atualizado de um clássico do futebol em 
andamento, o resultado das urnas na campanha de nossa cidade, estado ou país, etc. 
97 No sentido de como o Jornalismo colabora para áreas das Ciências Humanas, há o artigo de Walt 
Harrington – "What Journalism Can Offer Ethnography" (2003).  
 



245 
 

Reconhecer as linhas de estudo da Folkcomunicação, conceitos e termos, 

permite ao jornalista uma maior criatividade em suas pautas, uma imersão mais 

consciente no seu ambiente de investigação e também um cumprimento mais efetivo de 

seu compromisso ético. O jornalista literário deve estar preparado para enfrentar 

dilemas incomuns a pautas sem imersão, pois o avanço de seu trabalho o conduz a 

“pactuar com as fontes” (VILAS BOAS, 2002). Um quadro com a divisão de gêneros 

folkcomunicacionais, por exemplo, com a delimitação de seus canais e códigos e o 

conjunto de formatos que os integram, é mais que um quadro, é um primeiro contato aos 

iniciantes na cultura popular e um idioma de conversa entre os iniciados. 

O estudo folkcomunicacional, inaugurado na década de 1970, manteve seu foco 

inicial sobre agentes e meios, como os cantadores, caixeiros-viajantes, choferes de 

caminhão, folhetos, almanaques, folhinhas, livros de sorte, carnaval, mamulengo, 

bumba-meu-boi, queima de Judas. A partir da década de 1990 as implicações entre 

meios de comunicação de massa e folclore passaram a incluir temas como a presença de 

elementos globais e locais no agendamento midiático. As pesquisas passaram a ser 

provocadas por perguntas como (A) “que espécie de jornalismo, que forma – ou formas 

– atenderia à (...) necessidade de comunicação [das classes marginalizadas]?” e (B) 

“essa espécie de intercâmbio de informações e idéias algo em comum com o jornalismo 

dos veículos de massa?” (CASTELO BRANCO, p. 113).  

Pesquisa herdeira dessa abertura de foco foi desenvolvida duarante o Carnaval 

dos 500 anos de Descobrimento do Brasil, acompanhando tratamento da festa na 

imprensa brasileira em análise de 38 jornais distribuídos em 22 estados brasileiros. 

Observou-se questões como a proporção de elementos regionais na mídia, o âmbito 

cultural e a espetacularização e a influência do carnaval baiano e carioca sobre outras 

manifestações carnavalescas. Como houve uma especialização no estudo da relação 

entre cultura folk e cultura de massa, Roberto BENJAMIN deu mostras dessa variedade 

acadêmica apontando pelo menos seis áreas dentro da Folkcomunicação:  

 

– A comunicação (interpessoal e grupal) ocorrente na cultura folk; 

– A mediação dos canais folk para a recepção da comunicação de 

massas;  

– A apropriação de tecnologias da comunicação de massas e o uso 

dos canais massivos por portadores da cultura folk;  



246 
 

– A presença de traços da cultura de massas absorvidos pela cultura 

folk;  

– A apropriação de elementos da cultura folk pela cultura de 

massas e pela cultura erudita (projeção do folclore);  

– A recepção na cultura folk de elementos de sua própria cultura 

reprocessados pela cultura de massas (1999). 

 

Por décadas o documento Carta do Folclore Brasileiro delimitou um 

entendimento de Folclore98. Baseava-se no consenso entre estudiosos que participaram 

do Congresso Brasileiro de Folclore, realizado em 1951. Mais de quatro décadas depois, 

em 1995, por ocasião da sétima edição do Congresso, houve uma releitura desse 

documento, visando a uma re-conceituação do termo. Características então atribuídas ao 

folclore foram relativizadas ou colocadas em desuso – anonimato, aceitação coletiva, 

transmissão oral, antiguidade, tradicionalidade e dinamicidade, espontaneidade, 

funcionalidade e regionalidade. Artesanato e poesia, por exemplo, fragilizavam o 

argumento do folclore como uma criação sem autoria. E a anterior idéia de 

“espontaneidade” reservava aos populares um enquadramento de reprodutores passivos 

da tradição. Logo, o folclore fica definido como "o conjunto das criações culturais de 

uma comunidade, baseado nas suas tradições expressas individual ou coletivamente, 

representativo de sua identidade social”. Em seus fatores de identificação haveria a 

aceitação coletiva, a tradicionalidade, a dinamicidade e a funcionalidade (BENJAMIN). 

Para Câmara CASCUDO, o folclore “não apenas conserva, depende e mantém os 

padrões imperturbáveis do entendimento e ação, mas remodela, refaz ou abandona 

elementos que se esvaziaram de motivos ou finalidades indispensáveis a determinadas 

seqüências ou presença grupal" (1988, p. 334). Cascudo encarava o homem como uma 

“fonte de criação e divulgação folclórica” e o folclore como uma “solução popular na 

vida em sociedade". Talvez o próprio JL e Folkcomunicação façam pensar sobre essa 

ligação entre os conceitos de comunidade (Gemeinschaft) e sociedade (Gesellschaft) 99. 

 
                                                
98 Segundo MARQUES DE MELO, o Folclore “compreende formas interpessoais ou grupais de 
manifestação cultural protagonizadas pelas classes subalternas”, enquanto que a Folkcomunicação se 
refere à “utilização de mecanismos capazes de difusão simbólica de expressar, em linguagem popular, 
mensagens previamente veiculadas pela indústria cultural” (2005, p. 06). 
99 SPLICHAL, Slavko. A teoria de Ferndinand Tönnies sobre opinião pública como uma forma de 
vontade social. In: BERGER, Christa e MAROCCO, Beatriz. (org.). A era glacial do jornalismo: teorias 
sociais da imprensa. Porto Alegre: Sulina, 2006. 
 



247 
 

ILUSTRAÇÃO 

Taxionomia da Folkcomunicação (MARQUES DE MELO, 2005) 

 

TABELA 01 – OS GÊNEROS FOLKCOMUNICACIONAIS 

 

GÊNERO CANAL E CÓDIGO 

Folkcomunicação oral canal auditivo / códigos 

verbal/musical 

Folkcomunicação visual canal ótico / códigos 

lingüístico/pictórico 

Folkcomunicação icônica canais ótico/táctil / códigos 

estético/funcional 

Folkcomunicação cinética múltiplos canais / códigos 

gestual/plástico 

 

 

TABELA 02 – OS FORMATOS 

GÊNERO FORMATOS 

Folkcomunicação oral  Canto, Música, Prosa, Verso, 

Colóquio, Rumor, Tagarelice, 

Zombaria, Passatempo, Reza 

Folkcomunicação visual Escrito, Impresso, Mural ou 

Pictográfico 

Folkcomunicação icônica Devocional, Diversional, 

Decorativo, Nutritivo, Bélico, 

Funerário, Utilitário 

Folkcomunicação cinética Agremiação, Celebração, 

Distração, Manifestação, Folguedo, 

Festejo, Dança, Rito de passagem 

 

 

TABELA 03 - FORMATOS E TIPOS 



248 
 

 

EXEMPLO DE 

FORMATO 

GÊNERO 

A QUE 

PERTENCE 

TIPOS 

Passatempo Oral Adivinhação; Charada; Provérbio 

Impresso Visual Almanaque de cordel; Almanaque de 

farmácia; Graça alcançada; Literatura de 

cordel; Literatura mediúnica; Livro de 

sorte; Oração milagrosa; Panfleto; 

Santinho de propaganda; Volante 

publicitários; Xilogravura popular 

Devocional Icônica Amuleto; Ex-voto (promessa); Imagem de 

santo; Medalha; Presépio 

Agremiação Cinética Bloco carnavalesco; Clube de mães; 

Comunidade de base; Escola de samba; 

Escola dominical; Mutirão; Troça  

 

 

03. Jornalismo Literário 

 

Nesse tópico trazemos a definição de Jornalismo Literário segundo Norman 

SIMS (1984). Comentários de jornalistas literários sobre especificidades na pauta, 

apuração e edição (KRAMER, HULL, RIBEIRO). Recorremos a Michael SCHUDSON 

(1978) para tratar de dois momentos influentes do jornalismo norte-americano, a 

ascensão do jornalismo interpretativo (anos 1930) e o Novo Jornalismo (anos 1960) – e 

identificamos esse momento como parte de uma tradição. E organizamos uma 

panorâmica de veículos e repórteres brasileiros referenciais em JL100.  

 Norman SIMS (1984) pesquisou o JL a partir de duas gerações de jornalistas 

literários, uma delas encontrou sua “voz” na época do Novo Jornalismo, entre a metade 

dos anos 1960 e a metade dos anos 1970, nomes como Tom Wolfe, Joan Didion, 

                                                
100 Nossas reflexões têm como ponto de partida a bibliografia e os debates promovidos na Academia 
Brasileira de Jornalismo Literário e se espraiam por leituras baseadas em nossa curiosidade e formação 
complementar. As três reportagens em questão eram conteúdo bibliográfico das disciplinas. 



249 
 

Richard Rhodes e John McPhee. E a geração subseqüente – influenciada pela primeira – 

integrada por nomes como Richard West, Mark Kramer, Sara Davidson, Tracy Kidder e 

Mark Singer. O método de pesquisa de SIMS se baseou em entrevistas em profundidade 

com esses autores, tendo por objetivos definir quais eram as fronteiras do JL, identificar 

conceitos e técnicas eram elementares nessa forma de jornalismo e as limitações dessas 

investigações.  

SIMS chegou aos seguintes pontos que classificou como pilares do Jornalismo 

Literário: (a) Imersão, (b) Humanização, (c) Responsabilidade, (d) Exatidão, (e) 

Criatividade, (f) Estilo e (g) Simbolismo. Exatidão e responsabilidade esclarecem de 

imediato a característica de ser este um jornalismo calcado na realidade exterior, dentro 

dos limites possíveis do autor em captá-la e interpretá-la. SIMS101. A literalidade do JL, 

porém, advém de técnicas aplicadas historicamente em obras de ficção como a 

descrição minuciosa, as digressões, os diálogos, os fluxos de consciência, o monólogo 

interior, as metáforas, e a construção cena a cena e o metatexto – tal qual um making of 

em obras de cinema (LIMA, 1995; VILAS BOAS, 2002). Criatividade e o estilo 

acabam se impondo ao texto, quando essas características se somam ao aprofundamento 

da relação humana estabelecido pela Imersão do repórter no contexto da sua fonte. O 

simbolismo refere-se à capacidade de um assunto em remeter a significados subjacentes. 

 Em sua história social dos jornais americanos, Michael SCHUDSON destaca o 

Jornalismo Literário na sua vertente mais conhecida, o Novo Jornalismo. Como seu 

capítulo final traz como tema objetividade, notícias e cultura crítica, o JL e o Jornalismo 

Investigativo são apresentados num contexto de crítica ao “jornalismo convencional”, 

na década de 1960 (1978:160-195). O JL então estaria no contexto da contracultura, em 

que o próprio jornalismo era alvo de críticas, entre elas sobre a cobertura da guerra no 

Vietnã. Citando Nat Hentoff, colocou o JL como uma possibilidade “quebrar o vidro 

entre o leitor e o mundo em que ele vive”. Depois, a partir de David Eason, Schudson 

explica uma das nomenclaturas, a de “metajornalismo”. Como indica o prefixo “meta”, 

era o recurso metalingüístico. Nesse caso, a própria escrita da reportagem se tornava 

                                                
101  São empregados por autores brasileiros como Edvaldo Pereira LIMA e Sergio VILAS BOAS. Autores 
de livros-reportagem, pesquisadores dessa área e professores da ABJL. Sentimos que o emprego da 
humanização foi item mais evidenciado por estes, pois SIMS, dedica tópicos dessa introdução a apenas 
seis desses pilares, “Immersion, Structure, Accuracy, Voice, Responsability e ‘The Masks of Men’ 
(referente ao simbolismo)”. Embora fique subjacente a presença do elemento humano. SIMS, “O JL não é 
definido por críticos, mas por seus próprios autores que reconhecem que o seu ofício requer imersão, 
“estrutura”, voz autoral e exatidão. Juntamente a esses termos, um senso de responsabilidade ao tratar 
seus assuntos e uma pesquisa por assuntos profundos no ato de escrever caracterizam o jornalismo 
literário contemporâneo” (p. 08).  



250 
 

assunto da reportagem. Adiante, SIMS trata do que chama de compromisso pessoal, 

tópico tão importante ao JL quanto a apuração das informações.  

 
Nos anos trinta também havia tido um senso nascente que a atividade da 
reportagem ela mesma era problemática e a experiência da reportagem 
deveria ser incluída no relato – “Let Us Now Praise Famous Men”, de James 
Agee, é o exemplo principal. Mas nos anos sessenta essa sensibilidade era 
muito mais ricamente elaborada. E ela ajudou a criar a audiência da cultura 
crítica (1978:187) 

 

Nela linha de pensamento, Schudson comenta que a reportagem JL teve, a 

princípio, uma influência indireta sobre os jornais, alimentando a imaginação dos 

repórteres. Enquanto que em revistas como Rolling Stone, Life, Harper´s, Vanity Fair, 

Esquire circulavam matérias JL. Com o tempo, os jornais responderam com 

suplementos em estilo revista, como aconteceu no The New York Times e no Chicago 

Tribune. Seções especiais com matérias de abordagens mais criativas, com maior tempo 

e recursos para as etapas da pauta, apuração, redação e edição. Outro impacto foi o 

crescente contato com free-lancers, ocupando nesses cadernos a função que era apenas 

do quadro regular de jornalistas.   

Um esclarecimento de nomenclatura importante: o uso do termo Novo 

Jornalismo. Dizer que o JL é o Novo Jornalismo, seria equivalente a dizer que a MPB é 

o Tropicalismo. Ou seja, se pensarmos em conjuntos, o segundo estaria contido no 

primeiro. Justamente porque o JL é anterior ao Novo Jornalismo. Mérito para Truman 

Capote, Norman Mailer, Tom Wolfe e Gay Talese que derrubaram sobre nós uma onda 

que nos confundiu o discernimento102. E na história da imprensa brasileira, o JL também 

teve sua abertura em revistas como a Revista Cruzeiro (1950s), Realidade (1960s), 

Globo Rural (1980s), Senhor e em publicações diárias – caso do Jornal da Tarde. E num 

panorama geral, representantes como Joel Silveira, Marcos Faerman, João Antonio, 

Luiz Fernando Mercadante, José Hamilton Ribeiro, Roberto Freire, Zuenir Ventura e 

Caco Barcelos. Jornalistas que pratica(ra)m, em maior ou menor grau, um jornalismo 

imbuído das características de humanização, responsabilidade, exatidão, criatividade, 

estilo e simbolismo, apenas possível pela imersão desses autores no contexto de suas 

                                                
102 Pedimos aos leitores ampliarem a leitura do tema procurando a respeito do Realismo, na literatura, 
identificado em autores como Daniel Defoe e Charles Dickens, ou, depois, em John Steinbeck, Jack 
London e Ernest Hemingway. Anterior ao Novo Jornalismo, já publicavam JL revistas como The New 
Yorker (1925) e Cruzeiro (1928). E havia autores consagrados como John Reed, de “Os dez dias que 
abalaram o mundo” (VILAS BOAS). 
 



251 
 

fontes-personagens. 

Quando SCHUDSON se refere ao jornalismo dos anos 1930, trata da ascensão 

do “jornalismo interpretativo”. A Primeira Guerra Mundial teria se mostrado um evento 

complexo demais para apenas ser entendido pelas informações. O autor seleciona dois 

livros daquela época como exemplares do movimento em favor do jornalismo 

interpretativo: Interpretative Reporting (Curtis MacDougall, 1938) e The Changing 

American Newspaper (Herbert Brucker, 1937). Para MacDougall, o jornalismo norte-

americano estava despreparado para a Primeira Guerra Mundial, os serviços a cabo e os 

jornais reportaram apenas o que aconteceu, faltando uma interpretação sobre porque 

aquilo estava acontecendo. Segundo ele, a imprensa falha novamente em 1929, durante 

a grande recessão naquele país. Para Brucker, a crescente complexidade do mundo 

levaria o público dos jornais a pedir por maior contextualização e maior interpretação 

nos conteúdos jornalísticos. As discussões desse período levaram a uma maior 

autonomia sobre correspondentes estrangeiros (idem: 145-147).  

 

 

 
 

 

 

O Jornalismo Literário de alguma forma procura trazer outras respostas, uma 

investigação que tem na informação o ponto de partida. E não a sua chegada, como 

afirmamos no primeiro tópico. Afinal, se quer alguma compreensão profunda de um 

fato, inclusive em sua dimensão simbólica. Nesse sentido SIMS, em sua obra de 1995, 

acentua o caráter do compromisso pessoal no JL em compasso com a correção das 

informações – “A perenidade e a profundidade da reportagem dá a jornalistas literários 

os materiais brutos que eles precisam, mas não é suficiente. Os detalhes precisam estar 



252 
 

corretos”. Observa ainda o depoimento de quatro jornalistas, três deles (Singer, 

Quammen e McPhee) assinalaram que idéias do Jornalismo Literário crescem a partir 

dos fatos. Mark Kramer teria feito a advertência de que os leitores de Jornalismo 

Literário são sagazes, pessoas que conhecem bem o mundo e que sabem “como ele 

funciona”. Logo, “um escritor que comete erros, que não corresponde ao mundo 

realista, perderá os mais expressivos leitores” (19). Sobre o compromisso pessoal do 

repórter, SIMS acredita que independente do tema, ele empregará o mesmo tempo da 

coleta de suas informações analisando qual é o seu próprio envolvimento na história. 

Pode não ser o primeiro passo, porém ignorá-lo resulta, em sua opinião, em trabalhos 

desanimadores. Motivo para que tempo considerável dos jornalistas literários seja 

empregado na redação e edição de seus conteúdos. 

Além da imersão no assunto pesquisado, permitindo a coleta de informações e a 

experiência da reportagem, é importante observar o quanto a redação e a revisão 

exigem do jornalista literário. Para escrever Hiroshima, Hersey ficou no Japão de 25 de 

Maio a 12 de Junho de 1946. Dedicou o dobro desse período, redigindo e revisando seu 

material, consumindo seis semanas nessa etapa (2002). Para termos uma referência 

contemporânea, mais de seis décadas depois de Hersey, podemos tomar Anne Hull, uma 

jornalista literária do Washington Post. Segundo ela, um terço do período total de sua 

reportagem fica para escrever e, depois, dar a estrutura final na edição (2008)103.   

Quanto a temas e personagens, segundo SIMS (1995) pode ser como “histórias 

de migrações, trabalho e família – sobre coisas que acontecem o tempo todo – podendo 

revelar estruturas e pesos da vida real (...) dizendo mais sobre as vidas da maioria dos 

cidadãos que histórias de desastres singulares ou celebridades peculiares” (03). Há um 

sem-número de “clássicos do gênero tratam com sentidos e experiências de anônimos” 

(id). Mark KRAMER (1995, p. 21-36), como acadêmico, explica uma a uma daquelas 

que seriam as regras “passíveis de quebra” do JL. Aqui apenas indicamos a síntese104. 

 
1 – Jornalistas Literários fazem uma imersão no mundo de seus assuntos e 
fazem pesquisa de contexto; 2 – Jornalistas Literários trabalham com 
convenções de exatidão e franqueza com seus leitores e fontes; 3 – Jornalistas 
Literários, na maioria das vezes, escrevem sobre eventos de rotina; 4 – 
Jornalistas Literários escrevem com “voz íntima”, de modo informal, franco, 
humano e irônico; 5 – O estilo conta muito e tende a ser simples e livre; 6 – 
Jornalistas Literários escrevem de uma instância móvel, da qual eles contam 
histórias e também se dirigem diretamente a seus leitores; 7 – Estrutura 

                                                
103 Depoimento proferido no Seminário Brasileiro de Jornalismo Literário. No dia 23 de Outubro de 2007, 
em São Paulo. Painel “Autores em ação: o trabalho de campo”. Palestra de Anne Hull e Mark Kramer. 
104 A íntegra do texto, traduzida ao português, disponível no portal Texto Vivo.  



253 
 

conta, misturando narrativas principais com contos e digressões para ampliar 
e reenquadrar eventos; 8 – Jornalistas Literários desenvolvem sentidos a 
partir de reações seqüenciais sobre os leitores. (KRAMER, 1995, p. 21-36) 

 

 Como comenta José Hamilton RIBEIRO, em “Fórmula de Reportagem”, é 

preciso ter estrutura para fazer bom jornalismo, “a parte da empresa (que garante o 

borderô) e a parte humana, essa constituída da equipe jornalística à qual o repórter está 

agregado” (1997, p. 115). Além de pré-requisitos instrumentais, o repórter precisa lidar 

com questões anímicas e subjetivas. Como característica fundamental deve ser curioso, 

ter os sentidos aguçados e ter um “’espírito cooperativo’, uma vontade de compartir, de 

compartilhar, de passar logo à frente, de contar o que sabe” (112). Duas reflexões 

complementares lançadas por Hamilton Ribeiro: (A) ao contrário do que muitos 

pensam, o repórter não é nenhum “lobo solitário”. E, (B) “Uma boa reportagem é 

também um ato de amor, de ilusão, de crença no ser humano” (113). Um momento de 

lirismo, em meio ao humor e olhar clínico de Ribeiro. Um convite para potenciais 

autores de não-ficção, uma proposição a relatos integrados e cooperativos. 

 

04. Reportagens JL e a Cultura Popular 

 

Nessa parte do trabalho procuramos mostrar como temas folkcomunicacionais 

estão presentes em textos de grandes reportagens literárias. Para tanto, seguem trechos 

de três reportagens e sua contextualização. Nosso trabalho apenas toca possibilidades de 

uma interação construtiva entre os rumos da Folkcomunicação e do Jornalismo Literário 

e naquilo que ambos possuem em contribuição a imprensa, em seu desafio de 

enquadramento da sociedade e da cultura brasileira.  

A pesquisa acadêmica não precisa necessariamente se reverter à prática para ter 

validade, no entanto, não há porque evitar o contato desses pólos, especialmente quando 

ambos colaboram na formatação de conceitos e métodos para a ação jornalística, 

pertinentes em nosso país e em toda a América. Quanto aos textos selecionados, eles 

foram publicados originalmente no Jornal da Tarde e na Revista Realidade, por Marcos 

FAERMAN (1976), Narciso KALILI (1967) e Roberto FREIRE (1966). Observamos a 

presença das principais técnicas literárias em narrativa de não-ficção, “construção cena-

a-cena, diálogos, alternância de foco narrativo e reconstituição minuciosa” (VILAS 

BOAS, 2002, 2007b). 

 



254 
 

Primeira reportagem – a espaço da feira 

 

Em “Sertão”, Marcos FAERMAN mostra o drama da seca na cidade de Irecê, 

Ceará. De início, o local é apresentado como um “lugar atarefado, orgulhoso de suas 

toneladas de feijão, de mamona”. Por isso a prefeitura local proclama o município como 

o maior produtor de feijão do Nordeste. O texto reproduz uma atmosfera que remonta o 

receio dos populares em entrarem numa seca tão grande como a de 1932, quatro 

décadas antes, mas presente na memória. A questão do êxodo, a perda de safra e de 

gado, o desemprego, a culinária, muitos temas presentes na matéria que ocupou 15 

páginas quando publicada em livro (Com as mãos sujas de sangue, 1976). No trecho 

abaixo, mostra-se um diálogo na feira. A fala desses personagens esclarece que não 

estão ali apenas fontes de informação, mas pessoas que simbolizam seu confronto com 

uma situação-limite. O repertório cultural com que eles articulam esse embate 

acompanha cada linha. 

  
O povo querendo saber o que ia acontecer. Jogador é jogador. Em alguns 
bares começou uma jogatina dos diabos. Quem apostou na chuva, ficou 
desenxavido. Quem temia uma inundação igual à do Velho Noé, voltou a 
pensar na seca que estava matando o gado, levando a fome a tanta casa, 
matando as plantações. Matando? Já morreu quase tudo. O povinho começou 
a murmurar coisas. 
− Só acredito na chuva de Jesus, não na chuva do avião. 
− Pois é, o céu está assim de nuvens, o avião levanta vôo e as nuvens 
desaparece tudo! 
− Não gosto de brincadeiras com Jesus. Não adianta brigar com Jesus. Nestas 
brincadeiras de chuvas no Ceará, quase que o Ceará inteiro desaparece, 
debaixo da chuva. Se não é os americanos aparecer, o Ceará inteiro some 
debaixo d’água. Não adianta brigar com Jesus. Se o homem não quer chuva, 
não há chuva. E acabou.Isto falava o povo de Irecê, na feira da cidade. 
(FAERMAN, Jornal da Tarde, 1976)  

  

É na feira que os sertanejos esclarecem ao “reportista” FAERMAN suas 

opiniões, informações e crenças, o que foi captado por em conteúdo e forma. 

Registrando, com habilidade, essa riqueza lingüística. Segundo José MARQUES DE 

MELO, no contexto folk, a feira é um espaço “onde as novidades são recebidas e 

interpretadas, provocando a cristalização das opiniões” (2001, p.18). E que seria 

essencial a jornalistas e estudiosos de Comunicação que conhecessem mais a fundo 

esses sistemas de intercâmbio em áreas predominantemente rurais. BELTRÃO, em 

“Folkcomunicação opinativa”, qualifica a feira como um “centro de informação”, em 

que circula a variedade temática “os acontecimentos do dia, as tricas políticas 



255 
 

municipais, as dificuldades da vida, lembranças dos “bons velhos tempos”, os flagelos 

climáticos, a ausência de governo” (1971, p. 121, grifo nosso).   

 

Segunda reportagem – a parteira 

 

Narciso KALILI narra um nascimento feito por uma parteira de Bento 

Gonçalves (RS). O jornalista está na casa de dona Odila e a acompanha, no conteúdo da 

matéria há a arrumação da parteira, seu contexto familiar, seu perfil psicológico e a 

descrição da sua vila. Como o cotidiano apresenta para cada ação social uma 

diversidade humana, o repórter retrata os personagens secundários, somados aos 

principais. Entre eles do taxista, motorista particular de dona Odila nessas ocasiões. 

Desde quando ela fez o parto de seu filho, ele fez questão de transportá-la.  

 O âmbito social está dissolvido na narrativa de “Nasceu!!!”, com o 

compromisso pessoal do autor, cioso pela exatidão105 em sua argumentação e pela 

percepção de um simbolismo106. O nível de detalhamento do subúrbio, as biografias, os 

móveis das casas, os comportamentos dos indivíduos, um contexto pleno em 

significados que se revelam por trás das aparências. Não se fala apenas do nascimento 

do filho de José Pizzato e de “Preta”, mas a tensão existencial particular aos pais nessas 

circunstâncias. E como é a vida e o perfil de dona Odila, uma mulher do povo, que foi 

                                                
105 Apresentamos a observação de John McPhee no contexto de exatidão (accuracy) em Jornalismo 
Literário. O autor participa com a reportagem Travels in Georgia (SIMS, 1984, p., 27-70). Na introdução, 
está um seguinte depoimento dele: “Em Jornalismo Literário ninguém cria regras que servem a todos. [É 
importante ressaltar que] o escritor de não-ficção está se comunicando com o leitor sobre pessoas reais 
em locais reais. Então se as pessoas falam, você diz aquilo que elas falaram. Logo, não se pode dizer que 
escritor [de JL] decidiu por aquilo que as pessoas disseram. Eu fico maluco quando alguém dá a 
entender que em meus textos há diálogos que eu não retirei das minhas fontes. Pois, você [o autor] não 
cria o diálogo. Você não compõe um personagem. De onde eu venho, a composição de um personagem 
significa ficção. Então quando alguém faz um personagem de não-ficção fora da realidade das pessoas, 
quer dizer, em minha opinião, ele é um personagem ficcional. Porque você [o autor] não pode entrar na 
cabeça das pessoas e pensar por elas. Você não pode entrevistar  mortos. Pode ser feita uma lista de 
coisas que não podem ser feitas. Onde os escritores se privam desses cuidados, eles viajam de carona na 
credibilidade de escritores que sem cautela" (15).   
106 Richard Rhodes é autor da reportagem “Death all day” (idem, p.103-127), ela trata da violência 
presente na caça ao coiote. RHODES está em destaque no apresentação dos elementos do JL feita por 
SIMS, dentro do tópico simbolismo. Item que ele próprio escolheu como o mais significativo em seu 
trabalho autoral. O rol reunia “Contextualização histórica, Atenção para a linguagem, Participação e 
imersão, Simbolismo da realidade, Exatidão, Senso de tempo e espaço, Observações in loco, 
Contextualização, Voz autoral”. E a explicação da sua escolha foi a seguinte: “[o simbolismo] é 
terrivelmente importante para mim. As questões transcendentais do universo ficando à vista. Um senso 
de que há estruturas profundas por detrás da informação, é uma idéia central em tudo o que escrevo”. 
Aprofundando, SIMS acrescenta que o simbolismo se apresenta em duas facetas, uma pelo “sentido 
inerente da escrita revelado pelo autor” e outra pelas “’estruturas profundas’ que ficam por detrás do 
conteúdo de uma peça escrita” (22).  
 



256 
 

“eleita” para ministrar o ofício do parto.  

Preta estava na casa dos pais desde o oitavo mês da gestação, local sem luz ou 

água encanada, com 10 pessoas dormindo em dois quartos. Se estivesse não em Bento 

Gonçalves, mas na sua casa em Guaporé, Preta não teria atenção da mãe nem a 

assistência de dona Odila num momento tão especial. O esposo José é agregado de uma 

fazenda de “um doutor rico que fica a maior parte do tempo em Porto Alegre”. Ele 

estava feliz, porém gastara muito para recuperar a saúde da esposa que estivera frágil. 

Quase setecentos contos haviam sido gastos, sendo que seu salário mensal era de apenas 

cinqüenta por mês. Segue o ponto em que a parteira fala como se iniciou no ramo que 

lhe dá fama e respeitabilidade.  

 
José acreditava cada vez mais em dona Odila. Seu jeito franco, aberto, quase 
brusco, dava-lhe uma autoridade que se transformava em segurança na 
cabeça de José. Ela parecia conhecer tudo. Mesmo assim, ele perguntou: 
- A senhora é parteira muito tempo, dona Odila? 
- Dezoito anos. Desde o dia em que minha vizinha, Vicentina, pediu que eu 
ficasse ao seu lado enquanto o marido ia buscar a parteira. Antes delas 
chegarem ela fez o serviço. Nunca esqueço. Senti tanto medo! Mas quando a 
criança deu o primeiro grito eu chorei de alegria. Era uma menina, minha 
afilhada hoje. Quando a parteira apareceu, foi só cortar o umbigo. O resto eu 
tinha feito tudo. 
- Então a senhora deve ter feito muitos partos? 
- Bah? Mais de três mil. Não tem uma casa em Bento Gonçalves em que eu 
não tenha trazido pelo menos um bebê. E é sempre a mesma coisa. Primeiro, 
medo de que aconteça alguma coisa ruim e depois a alegria de ver os 
porqueiras gritando. É lindo! 
- A senhora deve trabalhar muito. 
- Não dá mais. Agora tem o hospital e as freiras. Isso eu acho errado. Como 
é que uma mulher que não é mãe pode ser parteira? Mas é bom a gente não 
falar. E os médicos? Tem uns que são ótimos. Mas também alguns só fazem 
mal, só pensam no que podem ganhar. É o progresso! Agora as parteiras 
estão desaparecendo, mas houve um tempo em que se não fossem elas...  
(KALILI, Revista Realidade, 1967) 

 

 O perfil feito por KALILI completou 40 anos em 2007, no entanto, Brasil afora 

elas continuam dando assistência em comunidades carentes ou isoladas de atendimento 

hospitalar. Enquanto tendências administrativas do sistema de saúde postulam a 

enfermeiros e médicos a aplicação de um “atendimento humanizado”, conforme a 

própria terminologia, as parteiras desde sempre representaram um vínculo do 

nascimento além do aspecto clínico. Dona Odila é um agente folk, pessoa com 

“prestígio na comunidade”, explica BELTRÃO, “graças ao nível de conhecimentos que 

possui sobre determinados temas e à aguda percepção de seus reflexos na vida e nos 

costumes de sua gente” (BELTRÃO, 2001, p. 173). Nos diálogos, a reportagem 



257 
 

materializa a “comunicação interpessoal e grupal ocorrente na cultura folk”, está que é 

uma das possibilidades de pesquisa dentro da Folkcomunicação (BENJAMIN, 2001, p. 

33). 

 

Terceira reportagem – o palhaço 

 

A partir de um perfil do palhaço Arrelia feito por Roberto FREIRE, observamos 

novamente como o JL pode trazer uma condição de maior equilíbrio entre cultura de 

massas e a popular. O fio condutor da história é a dupla personalidade do homem que é 

tanto o empresário Waldemar Seyssel como, a sua persona, o palhaço Arrelia. De um 

lado, como aquele coloca este para trabalhar; de outro, a compensação do ator – ficar 

longe das preocupações e desprazeres próprios de um gabinete. Um diante da máquina 

de escrever, outro tombando no picadeiro. Além de um perfil de um indivíduo, a 

extensão da abordagem remete a tradições comuns ao circo, como a tradição familiar 

pesando na formação do artista, a metamorfose do personagem cômico que toma 

inspiração entre populares, a empatia com o público e até seu trabalho voluntário para 

crianças pobres e doentes. 

 
A bengala foi trocada por uma de tamanho normal. Ficou somente a gravata 
de boêmio do século passado, porque Waldemar sente na personagem do 
Arrelia uma ingênua vaidade fora do tempo.  
Os gestos, curtos, rápidos, acompanham a mímica facial – Arrelia está em 
constante movimento, como os meninos inquietos e levados. É na maneira de 
falar, entretanto, que mais se caracteriza. Desde o começo achou necessário 
encontrar alguma forma de dizer qualquer coisa banal e fazer rir também. 
Descobriu em Pirassununga, em 1930. Andava por uma rua quando passou 
sobre a cidade, em vôo baixo, um teco-teco. Uma mulher saiu correndo para 
a calçada e começou a gritar: 
- Vem Veulta! Vem ver o orolplauno! Vem Veulta! Noulssa Senhoulra, 
pareulce um urubulzão! 
Waldemar achou tão gozado e riu tanto do jeito da mulher falar que tratou 
logo de travar amizade, só para ouvi-la. E conseguiu, mas era difícil disfarçar 
o riso ouvindo-a contar caulsos. 
A forma de falar marcou o palhaço definitivamente. Certa vez, recebendo 
homenagem na Escola Normal de Campinas, ele foi saudado por uma moça 
num longo discurso. Começava assim: 
- Noulsso queriuldo Arreulia!  (FREIRE, 1966) 

 

Dentro daquela divisão temática da Folkcomunicação feita por BENJAMIN 

(1999), o perfil de Arrelia seria ilustrativo como objeto de pelo menos três linhas de 

pesquisa. Primeiramente no que diz respeito à "recepção na cultura folk de elementos de 

sua própria cultura reprocessados pela cultura de massas", afinal, o Arrelia é um palhaço 



258 
 

de picadeiro que chegou à televisão. Por extensão, representa "a apropriação de 

elementos da cultura folk pela cultura de massas e pela cultura erudita (projeção do 

folclore)". Ou ainda, serviria para compreender uma “apropriação de tecnologias da 

comunicação de massas e o uso dos canais massivos por portador(es) da cultura folk”. 

Como é destacado na íntegra do perfil, ele não teve uma educação formal para o circo. 

A transmissão de conhecimento foi ao estilo pai para filho, oralmente e na prática, 

comum em tantas tradições populares. E seu modo de falar, vestir e fazer rir vieram do 

referencial folk107. 

 

05. Formatos JL aplicáveis a temas folk  

 

Nos próximos parágrafos seguem alguns formatos consagrados em Jornalismo 

Literário. Para pautas elaboradas a partir de reflexões folkcomunicacionais, podem ser 

gêneros amplamente utilizáveis para exposição de personagens, reflexões, cenários, 

roteiros e transformações do universo cultural popular108.    

PERFIL – um dos formatos mais utilizados por jornalistas literários. Ele se 

concentra na figura de um indivíduo, colocando essa pessoa em destaque na narrativa, 

tratando de um momento marcante de sua vida. Inclui “caracterizações que personagem 

revela (às vezes sem dizer)” (VILAS BOAS, 2002, p. 93). Autores consagrados como 

Gay Talese e Joseph Mitchell publicaram centenas desses textos, incluindo a vida de 

anônimos. Um dos trabalhos mais célebres de MITCHELL é baseado na vida de um 

anônimo, um mendigo de Nova York extremamente excêntrico, egresso de Harvard, 

que dizia estar escrevendo uma enciclopédia de história oral109. Talese redigiu para a 

Esquire, em 1966, o perfil “Frank Sinatra está resfriado”, em que conta como uma 

circunstância trivial para a maioria das pessoas pode abalar todo o showbiz. O cartão de 

                                                
107 Segundo GALINDO (2004), o circo se destaca com rica manifestação popular por características como 
nomadismo, multiplicidade de artistas, a apresentação em espaços públicos populares; a 
contemporaneidade do espetáculo e o aprendizado constante advindo do intercâmbio.  
108 Além do perfil, ensaio pessoal, memória e narrativas de viagem, Edvaldo Pereira Lima também inclui 
nessa lista de gênero as narrativas de transformação, que deixamos em rodapé apenas por 
consideramos gênero ainda em consolidação, porém digno de nota. Estariam ligadas a uma idéia de 
evolução, em qualquer campo humano, à criatividade na solução de problemas sociais ou mesmo ou o 
acesso a um grau de consciência reverterá em conquista ao indivíduo ou ao grupo. Segundo LIMA, elas 
focalizam “alguma situação difícil da vida humana ou social, podem analisar e mapear os problemas, mas 
encontram, ali atrás, uma catarse, uma força transformadora. Não se detêm no nível da constatação 
analítica, que é o que faz a comunicação geradora do pensamento improdutivo” (Material didático da 
especialização ABJL. Módulo Narrativas de Transformação. Texto 3 - “Jornalismo transformativo - um 
diálogo com Edvaldo Pereira Lima”. Entrevista feita por Dimas A. Kunsch *. 19 páginas).  
109 Livro “O segredo de Joe Gould”. 



259 
 

anotações da reportagem está disponível na web e mostra o nível de organização das 

informações desse repórter, tão impressionante como as cenas narradas em seu texto 

final.  

No perfil, “busca-se construir retratos que ajudem a compreender os valores, a 

visão de mundo, os traços de comportamento, as ações, as motivações que tornam cada 

ser humano único e ao mesmo tempo representante de uma partícula do vasto 

caleidoscópio narrativo que é a trajetória da humanidade na face da Terra” (LIMA, 

2008). Para Vilas Boas, o perfil é um gerador de empatia, ou seja, promove esse 

tendência de nos colocarmos no lugar de nosso interlocutor e imaginar o que 

sentiríamos diante das circunstâncias em que ele se encontra (2003). No ano de 2008, 

dentro da imprensa brasileira, encontramos uma presença significativa do perfil. 

Podemos citar os casos de "Bellini, o grande capitão de 58" (Revista Brasileiros, Bellini 

por Ruy Castro), de "O prefeito de Xerém" (Revista Carta Capital; Zeca Pagodinho por 

Pedro Alexandre Sanches), e "Eurico, ******" (Revista piauí, Eurico Miranda por 

Roberto Kaz)110.  

ENSAIO PESSOAL – é uma narrativa não-acadêmica com tom reflexivo. 

Ponto fundamental é a vivência ou uma experiência de vida feita pelo autor, que “está 

em busca de compreendê-la, procura encontrar seu significado nos níveis intelectual, 

psicológico e emocional”111. Ou seja, há um tema central que mexe com o autor, e ele 

busca os sentidos e razões sutis, que se encontram camuflados por detrás de significados 

mais aparentes. Como há uma retórica expositiva, recurso recorrente é a digressão. Há 

uma relação muito forte de elementos ditos objetivos, factuais, e outros de ordem 

marcadamente subjetiva112. Um repórter natural de um grande centro urbano ao se 

confrontar com uma manifestação como o Quarup pode se tocar de tal maneira com o 

que assiste que vai produzir um relato que parte dessa experiência e se aprofunda em 

seus pensamentos, memórias e associações. Por que procura desenvolver um grande 

monólogo. 

                                                
110 Referência sobre o gênero: PANIAGO, Paulo. Um Retrato Interior: o gênero perfil nas revistas The 
New Yorker e Realidade. Tese de Comunicação defendida na Universidade de Brasília. 
111 Referência: material didático da especialização ABJL. Módulo Ensaio Pessoal e Memória: Textos 1 (6 
p.) e 9 (8 p). Suporte bibliográfico para os conceitos “Ensaio Pessoal” e “Memória”. 
112 Segundo Edvaldo Pereira Lima, o gênero filosófico ensaio chegou ao jornalismo com Daniel Defoe, 
em 1725. Dentro do Reino Unido, a ampliação do gênero se deu em revistas como “Blackwood’s 
Magazine” (1817) e “London Magazine” (1820). Ainda no século XIX, destacam-se os ensaios “Sketches 
by Boz” (1836) e “Roundabout Papers” (escrito entre 1860 e 1863), escritos respectivamente por Charles 
Dickens e Thackeray - William Makepeace. No século XX, George Orwell foi um dos expoentes no 
ensaio pessoal. E também Joan Didion, contemporânea do New Journalism. Uma de suas obras é "O ano 
do pensamento mágico" (edição brasileira, 2005). 



260 
 

Leitura representativa de um ensaio nos parece o texto de Carlos Azevedo, 

chamado “De volta para o Rio dos Peixes”. Escrevendo uma reportagem para a revista 

Retratos do Brasil, o jornalista refaz trajeto feito por ele 42 anos antes. Naquela ocasião, 

como repórter da revista Realidade, acompanhando os irmãos Villas Boas numa 

operação de transferência de índios da tribo Kaiabi para o Parque do Xingu. Logo, seu 

texto se mantém num paralelo entre aquela época e hoje, entrando em seu conteúdo 

desde questões demográficas e datas históricas, até a sua memória da cachoeira em que 

se banhou, ou o reencontro casual com Canísio, índio remanescente daquela expedição 

e que o reconheceu. Entre as reflexões de Azevedo, uma delas lhe desperta uma outra 

compreensão acerca de críticas que já havia ouvido sobre política indigenista e dado 

pouca importância. Seu contato direto com o indígena o faz chegar a mudar de idéia, 

que transcrevemos parcialmente, “[eu] pensava que os Villas Boas haviam livrado a 

tribo da exploração e violência movidas por seringueiros e caçadores de peles. Canísio 

agora minimizava essas ameaças. Diz que teria sido melhor ficar” (2008, p. 16).   

MEMÓRIA – Narrativa concentrada na experiência pessoal do protagonista. 

Como no ensaio pessoal, apresenta uma forte voz autoral, porém, sem o mesmo teor 

filosófico e as digressões daquele formato. É “diferentemente da biografia ou da 

autobiografia propriamente dita, que abrangem toda uma vida, as memórias focalizam 

apenas uma etapa ou um segmento temático da história pessoal”113. Trabalho que reflete 

sobre jornalismo e a tradição de diários íntimos é a dissertação "Diários públicos, 

mundos privados: diário íntimo como gênero discursivo e suas transformações na 

contemporaneidade" (UFBA), de Rosa Meire Carvalho de Oliveira. Além analisar a 

relação privada e pública do texto memorialístico, chega a conclusões como a de que, 

com as redes telemáticas, o diário inaugura uma natureza interativa. 

NARRATIVAS DE VIAGEM – narrativas de não-ficção centradas em 

viagens. Conforme o tipo da reportagem, podem ter seu foco sobre (A) o deslocamento, 

(B) a Natureza, (C) a “jornada interior”. Como exemplos, temos “Coluna Prestes - O 

Avesso da Lenda”, de Eliane Brum (1994) em que a autora refaz os 25 mil quilômetros 

da Coluna Prestes 70 anos depois, e “Os Tropeiros: Diário da Marcha”, de José 

Hamilton Ribeiro (2006), em que uma equipe de reportagem refez os caminhos feitos 

por tropeiros nos séculos XVIII e XIX.  

Em "Grande Bazar Ferroviário", Paul Theroux, narra um deslocamento 

                                                
113 Idem referência 13. 



261 
 

ferroviário entre a estação Victoria Station, em Londres, e a estação central de Tóquio. 

Entre seu caminho passa pelo Expresso do Oriente, o Transiberiano, o Flecha de Ouro 

da Malásia. Segundo afirma, “eu procurava trens, encontrei pessoas” (2004). Texto 

também inspirador vem de Ítalo Calvino, de quando visitou os EUA, ano de 1959. Era 

então um bolsista da Fundação Ford, aos 36 anos, registrando os cinco meses de sua 

estada por aquelas terras, sempre mostrando o enfrentamento de um mundo 114diferente 

da sua Europa, uma combinação um apurado senso de observação e a ironia.   

 

06. Folkcomunicação e JL 

 

Como observamos em tópico anterior, a Folkcomunicação não apenas se dedica 

ao estudo da cultura popular como sistema comunicacional, ela também tem por objeto 

as suas relações com a cultura de massa. Logo, ela contempla o fluxo comunicacional 

entre o que é local e global, quando observa a “interatividade entre o líder de opinião da 

localidade (nativo) que se apropria, incorpora as mensagens midiáticas (global) e as 

devolve interativamente configuradas com as referências do mundo cognitivo do seu 

grupo sócio-cultural” (TRIGUEIRO, 2001, p. 59).  

O líder de opinião se trata de termo de Paul Lazarsfeld, a partir do qual Luiz 

BELTRÃO trouxe para contexto de comunidades em que a cultura popular era 

determinante. Onde havia influência da mensagem como a de cantadores, emboladores, 

narradores de estórias, chofer de caminhão, prestamistas, passadores do jogo de bicho, 

cordel, almanaques, feiras, carnaval, livros de sorte, folhinhas, queima de judas, 

mamulengo, bumba-meu-boi, ex-voto. Nesses locais, essas manifestações conduzem 

indivíduos a um posto de mediadores entre a cultura massiva e a cultura da sua 

comunidade, a popular. Eles foram identificados por Beltrão como agentes folk115 

                                                
114 Publicado em 27 de junho de 2003, na edição de domingo da Folha de S. Paulo 
115 “O comunicador de folk tem a personalidade característica dos líderes de opinião identificada (e nele, 
talvez, ainda mais aguçada) nos seus colegas do sistema de comunicação social: 1) prestígio na 
comunidade, independentemente da posição social ou da situação econômica, graças ao nível de 
conhecimentos que possui sobre determinados temas e à aguda percepção de seus reflexos na vida e 
costumes de sua gente; 2) exposição às mensagens do sistema de comunicação social, participando da 
audiência dos meios de massa, mas submetendo os conteúdos ao crivo de idéias, princípios e normas do 
seu grupo; 3) freqüente contato com fontes externas autorizadas de informação, com as quais discute ou 
complementa as informações recolhidas; 4) mobilidade, pondo-se em contato com diferentes grupos, com 
os quais intercambia conhecimentos e recolhe preciosos subsídios; e, finalmente; 5) arraigadas 
convicções filosóficas, à base de suas crenças e costumes tradicionais, da cultura do grupo a que 
pertence, às quais submete idéias e inovações antes de acatá-las e difundi-las, com vistas a alterações 
que considere benéficas ao procedimento existencial de sua comunidade (2001, p. 173) 
 



262 
 

. Assim a mensagem massiva chega ultrapassa dois degraus, um deles o líder de 

opinião (“two-step flow of communication”).  

MARQUES DE MELO, em 1978, acrescenta comentários à classificações de 

Beltrão, observando que “somente através do inventário de fontes documentais ou da 

realização de pesquisa de campo será possível atestar sua validade em todo o território 

nacional”. Ainda que se referisse à Folkcomunicação propriamente dita, esse 

“inventário” e “pesquisa de campo” são demandas contínuas e o Jornalismo Literário 

pode ser efetivo colaborador nessas ações. Ao jornalista literário não cabe apenas tratar 

de agentes e processos folk. A sua leitura do popular deve aproveitar a diversidade 

apontada pela teoria folkcomunicacional, como, por exemplo, na “recodificação” das 

mensagens da “indústria cultural” – “principalmente no setor do entretenimento, 

resgataram símbolos populares, submetendo-os à padronização peculiar à fabricação 

massiva e seriada” (id).  

Reconhecer que um livro de sorte é um dos tipos de informação em determinada 

comunidade, ou que esse é apenas mais uma das suas expressões no formato impresso e, 

por sua vez, que ela integra o gênero folkcomunicacional visual, esse conhecimendo dá 

ao jornalista literário uma leitura ampliada da cultura popular, quando a tem por pauta. 

E o JL pode ser um importante instrumento de materialização jornalística do aparato 

folk tanto em meios editoriais como  eletrônicos, a princípio assegurando visibilidade 

massiva a  agentes e processos. Ao longo do tempo, ele qualifica os enquadramentos de 

toda a imprensa diante de um registro com características comunicacionais próprias, 

com vários níveis de entendimento.  

 

 

07. Referências 

 

Livros 

 

BELTRÃO, Luiz. A imprensa informativa: técnica da notícia e da reportagem no 

jornal diário. Folco Masucci São Paulo, Coleção Mass Media, 1969, Vol. I. 

 

_____. Comunicação e Folclore: um estudo dos agentes e dos meios populares de 

informação de fatos e expressão de idéias. São Paulo: Melhoramentos, 1971. 

 



263 
 

_____. O sistema da Folkcomunicação. (1980). In: MARQUES DE MELO, José 

(org.). Mídia e folclore. 2001. p. 167-178. 

 

BENJAMIN, Roberto. A abrangência da Folkcomunicação. In: MARQUES DE 

MELO, José (org.). Mídia e folclore. p. 31-41.  

 

CASCUDO, Luís da Câmara. Dicionário do Folclore Brasileiro. 6. ed. Belo 

Horizonte; Itatiaia; São Paulo: Editora da Universidade de São Paulo, 1988. 

 

CASTELO BRANCO, Samantha. Metodologia folkcomunicacional: teoria e prática. 

In: DUARTE e BARROS (org). Métodos e Técnicas de Pesquisa em Comunicação. São 

Paulo: Atlas, 2005. p. 110-124. 

 

GALINDO, Daniel. O entretenimento popular muito além das lonas. Resenha do 

livro QUERUBIM, Marlene Olímpia. Marketing de Circo. Mogi das Cruzes: Oriom 

Editora, 127páginas. 2003. Publicado na Revista Internacional de Folkcomunicação. 

2004. Número 02 – IESB / Museu da Imprensa de Portugal / Cátedra Unesco – UMESP. 

p. 101-102. 

 

KRAMER, Mark. Breakable rules for Literary Journalists. In: SIMS, Norman; 

KRAMER, Mark (eds.) Literary Journalism. 1995. p. 21-36. 

 

LIMA, Edvaldo Pereira. Páginas ampliadas: o livro-reportagem como extensão do 

jornalismo e da literatura. 2. ed. Campinas, SP: Editora da Unicamp, 1995. Coleção 

Momento. 3 páginas. 

 

MARQUES DE MELO, José (org.). Mídia e folclore: o estudo da Folkcomunicação 

segundo Luiz Beltrão. Maringá/São Bernardo do Campo: Faculdades Maringá/Cátedra 

UNESCO: UMESP, 2001. 232 p. 

 

_____. Taxionomia da Folkcomunicação: gêneros, formatos e tipos. Comunicação 

destinada ao XXVIII Congresso Brasileiro de Ciências da Comunicação, Rio de Janeiro, 

INTERCOM/UERJ, 6-9 setembro de 2005.  

 



264 
 

KRAMER, Mark. Breakable rules for Literary Journalists. In: SIMS, Norman; 

KRAMER, Mark (eds.) Literary Journalism. 1995. p. 21-36. 

 

SCHUDSON, Michael. Discovering the news: a social history of American 

newspapers. Basic Books, 1978. 

 

SIMS, Norman (Ed.). The literary journalists: the new art of personal reportage. New 

York: Ballantine, 1984.  

 

_____. The Literary Journalists. (Introduction). In: SIMS, Norman (Ed.). The literary 

journalists: the new art of personal reportage. New York: Ballantine, 1984. p. 03-25 

SIMS, Norman; KRAMER, Mark (eds.) Literary Journalism: a new collection of the 

best American nonfiction. New York: Ballantine Books, 1995.  

 

TRIGUEIRO, Osvaldo. O Estudo Científico da Comunicação: avanços teóricos e 

metodológicos ensejados pela Escola Latino-Americana. 41-76. Retirado de Revista do 

Pensamento Comunicacional Latinho Americano (PCLA) Artigos – Volume 2 – número 

2: janeiro – fevereiro –Março 2001. 

  

VILAS BOAS, Sergio. Biografias e biógrafos: jornalismo sobre personagens. São 

Paulo: Summus, 2002.  

 

_____.  Perfis e como escrevê-los. São Paulo: Summus, 2003. 

 

Reportagens e Livros-Reportagens 

 

AZEVEDO, Carlos. "De volta ao Rio dos Peixes". In: Revista Retrato do Brasil. 

edição 13, Ago - Set 2008.  p. 10-23.  

 

BRUM, Eliane. Coluna Prestes: o Avesso da Lenda. Porto Alegre: Editora 

Artes e Ofícios, 1994.  

CASTRO, Ruy. "Bellini, o grande capitão de 58". In: Revista Brasileiros, 11, junho de 

2008. p. 86-97. 

 



265 
 

CALVINO, Ítalo. Diário da viagem. Publicado em 27 de junho de 2003, na edição de 

domingo da Folha de S. Paulo.  

 

DIDION, Joan. O Ano do Pensamento Mágico. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 

2005. 

 

FAERMAN, Marcos. No Sertão. In: Com as mãos sujas de sangue. São Paulo: 

Global Editora, 1979, pp. 69-84. Reportagem publicada antes no Jornal da Tarde, em 

1976. 

 

FREIRE, Roberto. Este homem é um palhaço / este palhaço é um homem. 

Reportagem publicada na Revista Realidade. Outubro de 1966, ano I, número 7. 

GALEANO, Eduardo. Vozes e crônicas: Che e outras histórias. São Paulo: 

Global/Versus, 1978. 

 

HAMILTON RIBEIRO, José.  Fórmula de reportagem. In: DANTAS, Audálio 

(org.). Repórteres. p. 105-117. 

 

_____.  Os Tropeiros: Diário da Marcha. São Paulo: Globo, 2006.  

 

HERSEY, John. Hiroshima. São Paulo: Companhia das Letras, 2002.  

 

KALILI, Narciso. Nasceu!!! Reportagem publicada na Revista Realidade, Ano I, 

Número 10, Janeiro de 1967. Tiragem (informada na edição): 475.000 exemplares. 

KAZ, Roberto. "Eurico, ******". Perfil de Eurico Miranda. Revista piauí, 19, Abril de 

2008. p. 26-31. 

 

KON, Daniel. Os meninos da guerra das Malvinas. São Paulo: Civilização 

Brasileira, 1986. 

 

SANCHES, Pedro Alexandre. "O prefeito de Xerém". Perfil de Zeca Pagodinho. In: 

Revista Carta Capital, 490, ano 14, 9 de Abril de 2008. p. 54-56. 

 

SUZUKI JR, Matinas. Jornalismo com H. Posfácio. In: HERSEY, John. Hiroshima. 



266 
 

São Paulo: Companhia das Letras, 2002 (p. 161-172).  

 

THEROUX, Paul. O Grande Bazar Ferroviário: De Trem Pela Ásia. Rio de Janeiro: 

Objetiva, 2004 

 

Seminário 

 

Seminário Brasileiro de Jornalismo Literário. Dia 23 de Outubro de 2007. São Paulo, 

SP, Brasil. Painel “Autores em ação: o trabalho de campo”, com Anne Hull e Mark 

Kramer. 

 

Depoimentos 

 

John MCPHEE e Richard RHODES In: SIMS, Norman (ed.). The literary 

journalists: the new art of personal reportage. New York: Ballantine, 1984. 

 

Imprensa 

 

Caderno especial sobre Jornalismo Literário. Gazeta do Povo: 03 de Maio de 2008. 

Edição de sábado. Editor Paulo Camargo, textos e pesquisa de Irinêo Netto, Vinicius 

Boreki e colaboração de Paulo Paniago. 

 

 

Referências On-Line 

 

BENJAMIN, Roberto. A nova abrangência da Folkcomunicação. Revista PCLA - 

Pensamento Comunicacional Latino Americano. Volume 1 - número 1: outubro / 

novembro / dezembro 1999. Disponível na internet em 

http://www2.metodista.br/unesco/PCLA/revista1/artigos3.htm. Página acessada em 27 

de Junho de 2007.  

 

_____. Conceito de Folclore. Projeto Folclore - Unicamp. Artigo disponível na 

internet pelo endereço http://www.unicamp.br/folclore/Material/extra_conceito.pdf. 

Acesso realizado em 13 de Março de 2007.  



267 
 

 

BRANCO, S.; TARGINO, M.; GOMES, A. Jornalismo cultural: realidade ou 

idealização? Artigo apresentado no VI Encontro dos Núcleos de Pesquisa da 

Intercom, XXIX Congresso Brasileiro de Ciências da Comunicação, Brasília – DF. 

Núcleo de pesquisa em Folkcomunicação. 

 

FALASCHI, Celso. Livro-reportagem ou reportagem grande? Acesso feito em 12 

de Fevereiro de 2008 –www.textovivo.com.br. 

 

LIMA, Edvaldo Pereira. Jornalismo Literário no Cinema. Acesso feito em 10 de 

Fevereiro de 2008 – www.textovivo.com.br. 

 

VILAS BOAS, Sergio. A hegemonia da aparência nas revistas. Artigo publicado na 

página www.textovivo.com.br. Acesso feito em 15 de Maio de 2007. 

 

_____. Jornalistas-biógrafos: uma expressão de intercâmbios.  Acesso feito em 15 de 

Maio de 2007b– www.textovivo.com.br. 

 

Leitura Complementar 

 

BRUM, Eliane. A vida que ninguém vê. Porto Alegre: Arquipélago Editorial, 2006.  

 

DEMENECK, Ben-Hur. Jornal Grimpa: nem tudo são espinhos na mídia paranaense: 

descrição e memória de um periódico do interior. Artigo apresentado no VI Encontro 

Nacional de História da Mídia - Rede Alfredo de Carvalho, GT 09 História da Mídia 

Alternativa. Evento realizado Niterói (RJ) entre 13 e 16 de maio de 2008. 

 

FALASCHI, Celso Luiz. Identificação de Narrativas e Características Criativas no 

Jornalismo Impresso Diário Brasileiro. 2005. 440 f. Tese de Doutorado em 

Psicologia – Faculdade de Psicologia da Pontifícia Universidade Católica de 

Campinas, Campinas. 

HARRINGTON, Walt. What Journalism Can Offer Ethnography. In: Qualitative 

Inquiry 2003; Volume 9; Number 01, p. 90-104. 

 



268 
 

IGNATOWICHZ, Grace. Surto. [Hospital Psiquiátrico]. Ponta Grossa: Editora UEPG, 

2006. 

 

KÖNIG, Mauri. Narrativas de um correspondente de rua. Curitiba: Pós-Escrito, 

2008. 

 

MARCHANT, Claudia González (relatora). Relatoría del taller "Periodismo 

Narrativo", con Milagros Socorro. Organizado por Fundación Nuevo Periodismo 

Iberoamericano (FNPI) e Corporación Andina de Fomento (CAF). Aracataca, 

Colombia, 17 al 21 diciembre de 2007. 

 

MITCHELL, Joseph. O segredo de Joe Gould. Tradução de Hildegard Feist. Posfácio 

de João Moreira Salles. São Paulo: Companhia das Letras, 2003.  

 

OLIVEIRA, Rosa Meire Carvalho de, Diários públicos, mundos privados: diário 

íntimo como gênero discursivo e suas transformações na contemporaneidade. 

Universidade Federal da Bahia. 

 

PANIAGO, Paulo. Um Retrato Interior: o gênero perfil nas revistas The New Yorker 

e Realidade. Tese de Comunicação defendida na Universidade de Brasília. 

 

VILAS BOAS, Sergio (org.) Jornalistas Literários: narrativas da vida real por novos 

autores brasileiros. São Paulo: Summus, 2007c.  

 

TALESE, Gay. Fama e anonimato. 2. ed. Tradução Luciano Vieira Machado. 

Posfácio Humberto Werneck. São Paulo: Companhia das Letras, 2004.  

Material didático da especialização de Jornalismo Literário da ABJL. 

 

 

 

 

 

 



269 
 

Bandas de forró potiguares no mercado consumidor recifense: a 

dinâmica entre a preservação e o redirecionamento das identidades do 

produto cultural  
Nelson Varela do Nascimento Neto 

Introdução 

Numa época de globalização das culturas torna-se bastante pertinente a 

discussão acerca da validade da veiculação de produtos culturais através das mídias na 

busca pela geração de renda não apenas para os grandes empreendedores, tais como 

produtores de eventos, empresários e músicos de bandas, assim como os beneficiários 

de uma divulgação que é realizada através dos meios midiáticos, mas ainda para os 

representantes da outra dimensão, configurada na caracterização de uma perspectiva 

local, mais territorializada de uma indústria cultural, que se contrapõe e se complementa 

reciprocamente com "o global" e se faz representada por indivíduos que personificam os 

papéis de pequenos empreendedores ou de trabalhadores que se encontram nesse outro 

pólo diametralmente oposto e que, conseqüentemente, tendem a um direcionamento de 

apreciação da realidade focada em uma ótica estabelecida desde os limites de uma 

objetivação das fronteiras microssociais da realidade.  

O gênero musical denominado de "forró" nos parece pertinente para a apreciação 

de um espaço amostral que caracterize a situação supracitada, uma vez na qual é 

amplamente associado às representações culturais estereotipadas ou não que fazem 

menção ao chamado "meio rural". O forró seria assim denominado, segundo Câmara 

Cascudo (1972), devido a redução da palavra “forrobodó”, que pode designar, arrasta-

pé, farra, tumulto e desordem. 

O forró, de acordo com muitos, não seria apenas um único ritmo musical, mas 

sim a designação generalizada de diversos ritmos do nordeste brasileiro, tais como o 

baião, o coco, o rojão, a quadrilha, o xaxado e o xote, representados por músicos como 

o pernambucano Luiz Gonzaga. Os relatos de consumidores de idade mais avançada 

interpelados durante a imersão em campo que viveram as suas infâncias em áreas rurais 

tendiam a convergir no que dizia respeito ao uso da palavra “forrobodó’’ como 

sinônimo de bagunça ou fanfarra pelos seus ascendentes.  

Ainda é válida a identificação de semelhanças com o toré dos indígenas, devido 

ao arrastar dos pés e com os ritmos binários portugueses e holandeses e o balanceado de 



270 
 

quadris trazido pelos escravos africanos. No entanto, provavelmente a influência mais 

flagrante viria das danças de salão européias.  

Hoje em dia continua sendo particularmente popular a associação do estilo 

musical às cidades interioranas, com destaque para as famosas como Juazeiro do 

Norte/BA , Caruaru/PE , Mossoró/RN e Campina Grande/PB , onde é símbolo da Festa 

de São João , pois “as danças reúnem-se ao redor dos grandes ciclos festivos no Brasil”, 

(CASCUDO, 1967, p.177) mas desde a última década também ganhou um considerável 

fôlego em capitais nordestinas, principalmente Fortaleza/CE , Aracaju/SE , Natal/RN e 

Recife/PE, onde são promovidos grandes eventos de forró, e também em São Paulo/SP, 

devido ao imenso contingente de migrantes nordestinos. Desta forma, o forró vem 

ganhando, cada vez mais, novas roupagens com arranjos de guitarras elétricas e 

sintetizadores.  

O progressivo e aparentemente irreversível processo de urbanização do forró 

chamou a atenção para uma análise das possibilidades de aproveitamento econômico 

que podem ser geradas a partir da veiculação na metrópole, na atualidade concretizada 

de forma predominante por bandas potiguares como “Saia Rodada” e “Cavaleiros do 

Forró”, que servem como modelos de exemplificação não apenas por compartilharem a 

mesma origem de Câmara Cascudo, mas também por caracterizarem na respectiva 

seqüência uma banda musical de origem interiorana , de Caraúbas, e a outra da capital, 

Natal, mas também pelo consenso dos negociantes contatados na assertiva de que se 

tratam de fortes propugnadores do aquecimento desse nicho que envolve comércio e 

mercado prestação de serviços na pernambucana. Mesmo sem cantar sequer uma frase 

que faça menção ao mundo rural em suas principais músicas de divulgação, não seria 

precipitado afirmar que essas bandas, muito populares na cidade do Recife no período 

da pesquisa, possibilitam o vislumbre de uma nova roupagem e um novo 

aproveitamento de um produto cultural historicamente associado às coletividades 

identificadas enquanto irradiadoras dos estereótipos que categorizam grupos ou 

localidades enquanto "rurais", muitas vezes contribuindo na produção dos elementos 

responsáveis pela caracterização de um perfil da chamada "nova ruralidade".  

Já que o imaginário coletivo associado ao mundo rural parece sobrepor-se como 

estereótipo sobre aquele outro proposto pelas letras das canções que são executadas 

pelas bandas que possuem espaço na mídia no atual, por que não refletir a respeito dos 

esquemas de escoamento de recursos pecuniários resultantes da capitalização desse 

patrimônio imaterial? Isso se faz necessário para a elaboração de estratégias que visem 



271 
 

direcionar o capital gerado a partir da veiculação do produto cultural para realidades que 

condizam com esse imaginário proposto das comunidades rurais ou interioranas.          

Por isso, a partir da pesquisa de campo, por meio de investigação direta e 

entrevistas abertas, aplicadas com alguns produtores musicais, representantes de venda 

em atacado, vendedores do varejo e consumidores de CDs e DVDs legítimos e piratas 

de bandas e cantores de forró ofertados no comércio da cidade do Recife-PE, acerca do 

quantitativo de produtos relacionados ao forró que são adquiridos e a representatividade 

cultural e financeira relativa da aquisição ou mercantilização dos produtos e serviços 

baseados nesse patrimônio artístico, procurou-se encontrar o viés da consolidação de 

características necessárias para o fortalecimento dos processos de diversificação de 

atividades econômicas necessários para a consolidação da nova ruralidade, no que diz 

respeito ao fato de que já se foi o tempo em que ao referirmo-nos ao meio rural 

brasileiro fazíamos uma relação direta às atividades tipicamente agrícolas e pecuárias e, 

atualmente, o produto cultural já pode ser um viabilizador do fortalecimento do 

conjunto de atividades não-agrícolas ligadas ao lazer e às várias atividades de prestação 

de serviços.  

A manifestação cultural 

Classificando o forró como uma manifestação cultural, entendemos a 

importância da musicalidade e da dança no Brasil partindo do ponto de vista de Câmara 

Cascudo, ao reconhecer que mesmo antes do primeiro indivíduo de fato denominado de 

“brasileiro” nascer, tanto os indígenas, que já habitavam essas terras, quanto os 

portugueses e africanos que chegaram posteriormente, já dançavam há muitos séculos, 

originalmente ou na maioria das vezes como uma maneira de louvar ao poder divino, 

agradecer ou suplicar favores e comemorar vitórias nas caçadas ou nas batalhas. (1967, 

p.155) 

Por isso, a cultura, aqui focada em uma vertente específica da musicalidade, vem 

a ser interpretada como um dispositivo de produção dentro da lógica que rege as 

relações que se exteriorizam na comunicação entre os seres humanos, externando 

através de letras de canções e de expressões corporais uma articulação de idéias, 

sentimentos e volições, o que se torna, de acordo com Souto & Souto, "uma sucessão de 

fenômenos não apenas sociais, mas também grupais". (1985, p.01) Vale aqui ressaltar 

que quando aquilo que é comunicado é aceito de forma comum com quem se comunica 



272 
 

é estabilizado o relacionamento e, de acordo com a dimensão do grupo social, tomando 

por base a aceitabilidade por parte do quantitativo de indivíduos, essa situação vai 

passar a ser denominada de "sociedade". Tal raciocínio lógico contribui para justificar a 

assertiva de que práticas coletivas baseadas em princípios artístico-culturais podem ser 

de grande relevância na construção da realidade social situando-a como resultado da 

interação das relações sociais, o que em perspectivas de ciência da comunicação se 

traduziria melhor por um processo de apropriação desigual dos bens econômicos e 

culturais de uma nação ou etnia por parte dos membros dos seus setores subordinados, 

assim como a apreensão, imitação e modificação, real e simbólica, dos pré-requisitos 

gerais e estritos do labor e da vida. (CANCLINI, 1983, p. 42)  

E como afirma Marques de Melo (2005) esta questão "Trata-se de um torvelinho 

cultural que antagoniza, compara, distingue e mescla símbolos de diferentes nações, 

regiões, cidades, bairros, povoados,” (COCHRANE, 1995) constituindo a expressão 

contumaz daquela riqueza do folclore midiatizado. Como evento singular, ele fora 

esboçado na “teoria folkcomunicacional” de Luiz Beltrão (1967). A rigor, ele 

corresponde à seqüência brasileira de um episódio histórico protagonizado 

emblematicamente por Marshal McLuhan (1951). Ao perceber essa mutação cultural, 

com a argúcia e a astúcia que lhe eram típicas, o pensador canadense rotulou-a 

apropriadamente como “folclore do homem industrial”.  

A escolha dessa linha conceitual para analisar o fenômeno cultural da 

comercialização do forró implica em um posicionamento de afinidade com os 

determinantes externos e não como algo abstraído de um contexto mais complexo, o 

que é precípuo em tempos de internacionalização dos referenciais das culturas para a 

consumação de um processo de desmistificação dos fenômenos concernentes à área de 

estudo que se volta para o binômio das culturas populares versus culturas hegemônicas.  

A partir da heterogeneidade de clientela constatada na pesquisa de campo 

percebe-se que não é suficiente conceber cultura popular enquanto externamento dos 

traços típicos de um povo, uma vez na qual tal instituição não existe a priori, de forma 

metafísica, mas sim como o resultado das influências mútuas existentes nas relações 

inerentes à vida em sociedade. Toda a produção cultural nasce a partir dos subsídios 

materiais da vida e neste domínio encontra-se enraizada, isso pode ser facilmente 

observado quando se apercebe o quanto as festividades, as práticas religiosas e o 

repertório musical praticado pelas classes subalternas encontravam-se ligados ao 

trabalho material ao qual se entregavam e, agora, baseando-se no repertório que se 



273 
 

executa nas diversas mídias, talvez haja uma nova estratégia de abranger todo o 

ecletismo da composição quantitativa do público, já que as letras das canções das duas 

bandas em foco, assim como as das suas contemporâneas, tratam majoritariamente de 

situações do cotidiano e de características da vida íntima, muitas vezes de caráter 

erótico, mas que seriam hipoteticamente compartilhadas por pessoas das mais variadas 

classes econômicas e sociais. 

Nenhum povo em específico inventou nem a música e nem a dança, no Brasil 

conservador, em específico, do antigo caráter religioso restaram traços de 

sobrevivências como as apresentações nos adros das igrejas nas noites natalinas. Deve-

se mencionar como exemplo, que todos os grupos festeiros antes da exibição comum, 

iam, e em alguns lugares ainda vão, saudar o Deus Menino cantando e dançando no 

patamar sagrado. (CASCUDO, 1967, p.156) Mas o signo da globalização acelerada 

afigura-se progressivamente como balizador do roteiro percorrido pela civilização neste 

início do século XXI, padronizando as condutas. Na esfera político-econômica, por 

exemplo, os encontros anuais de Davos e Porto Alegre oferecem nítidas evidências de 

tal processo mundializador. (MARQUES DE MELO, 2005)  

A demanda por ampliação do capitalismo não sustentaria a variegação de 

padrões culturais, de objetos e hábitos de consumo. As inúmeras circunstâncias e 

proposições modais ligadas à produção cultural cada vez mais estariam sendo agrupadas 

e padronizadas mediante a assimilação, em um exclusivo sistema, da totalidade de 

maneiras de se produzir, isso pode ser respaldado quando se observou a similaridade 

dentre as letras das músicas de ambos os grupos potiguares postos em evidência pelo 

estudo de caso no que concerne ao tipo de romantismo e erotização. Partindo dessa 

conclusão não se tornaria temerário afirmar que a urbanização do forró resultaria dessa 

necessidade de agrupamento e padronização, da busca de um molde compatível com as 

necessidades ilimitadas do contingente populacional que habita as áreas principalmente 

metropolitanas, que quase sempre tendem a participar mais representativamente na 

aquisição de bens de consumo e de serviços e mesmo tendendo para a criação da 

sensação nem sempre verídica de um suposto usufruto democrático dos objetos e 

hábitos da classe dominante e, no que diz respeito ao forró em sua particularidade, não 

se pode exemplificar essa situação específica já que o ritmo não remete a hábitos ou 

valores das categorias de níveis economicamente mais abastados ou eruditos. Dentro 

desse padrão de posicionamento, Saia Rodada e Cavaleiros do Forró, uma banda 

interiorana e outra surgida na metrópole, respectivamente, assim como as bandas 



274 
 

congêneres, tão representativas ou de com participações mais secundárias, vindas do 

Rio Grande do Norte ou de outros estados, ganham cada vez mais espaço na 

consolidação desse processo dentro do mercado recifense.  

É através das manifestações e dos estudos das expressões próprias, sejam elas 

verbais, materiais e espirituais que se pode chegar a um maior número de receptores, 

atingindo não somente de forma quantitativa, mas a qualidade da informação será 

positiva. Além de sua função informativa para o desenvolvimento, a Folkcomunicação 

merece destaque também para o empoderamento significando potencializar as ações e 

percepções das comunidades, criando sustentabilidade para o desenvolvimento 

econômico e social a partir de sua base de pessoas excluídas do processo de 

desenvolvimento.  

O produto de consumo  

Buscamos agora subsídios nos estudos voltados para o consumo realizados por 

García Canclini, que o defende enquanto alvo estratégico de teorização para o 

entendimento das culturas populares em contato com as culturas hegemônicas, 

buscando a desmistificação do imaginário gerado na perspectiva dos consumidores.  

Para desenvolver o diálogo em torno dessa questão nos voltemos para o modelo 

de “consumo como cenário de objetivação dos desejos”, que visa relevar a perspectiva 

do consumo a partir da perspectiva dos desejos do próprio consumidor relacionados ao 

contexto mais amplo do panorama social. A relação desse modelo com as expectativas 

de consumo das mensagens do mass media é inelutável e as operações de produção e 

comercialização de CDs de forró e a demanda por espetáculos sofrem constantes 

pressões dos modismos gerados pelas expectativas de consumo criadas através, 

sobretudo, das rádios e da televisão. Produtos culturais, tais como novelas, filmes, 

cantores... que são divulgados através dos veículos de comunicação de maior alcance 

acabam por influenciar no tipo de produto que vem a ser ofertado para atender essas 

pressões de mercado, que muitas vezes exprimem sonhos e desejos que fazem parte da 

consolidação da maneira de se permanecer no mundo e interpretar a realidade. Não 

havendo necessariamente uma convergência das condições socioeconômicas e culturais 

vividas pelos indivíduos e os seus respectivos sonhos, ganha espaço o consumo 

simbólico e suas implicações.  



275 
 

A respeito do “consumo como cenário de objetivação dos desejos”, asseveramos 

com Martín-Barbero, “que há uma dimensão, todos sabemos, fundamental em nosso 

consumo, é uma dimensão libidinal, dimensão desejante, e por mais que o desejo 

atravesse nosso consumo, permanentemente, orienta-o (...)” (1995, p.62), a cada 

consumidor contatado foi possível perceber uma face dessa dimensão, manifestada a 

partir de depoimentos ou idiossincrasias, fosse ela motivada por questões de ordem mais 

sentimentalista ou de formação de preferência ou opinião, supostamente menos 

suscetível ao fenecimento sazonal, ou na direção diametralmente oposta impelida por 

arroubos resultantes da exposição aos apelos da publicidade, ocorrência geralmente 

associada ao caráter fugaz dos padrões de conduta. Os consumidores que adquiriram 

produtos das bandas evidenciadas se concentraram na manifestação de características do 

segundo perfil enumerado. 

 García Canclini diz que mesmo com todos os percalços de se pôr em evidência 

para apreciação de pontos complexos sob um ponto de vista sociológico tal esfera da 

ação ou efeito de consumir precisa ser relevada. Câmara Cascudo põe à tona 

subjetividades da relação do povo brasileiro com a musicalidade de forma categórica, 

atestando a existência de um suposto “ritmo no sangue, a recriação animada, imprevista, 

surpreendente”. (1967, p.171) 

A este processo de tradução dos conteúdos midiáticos pelos "meios populares de 

informação de fatos e expressão de idéias", foi denominado por Beltrão (1967) de 

Folkcomunicação. Sua tese de doutorado foi dedicada a elucidar as estratégias e os 

mecanismos adotados pelos agentes folkcomunicacionais no sentido de tornar 

inteligíveis fatos (informações), idéias (opiniões) e diversões (entretenimento). Em 

pesquisas posteriores Beltrão também (1980) comprovou que a imprensa, o rádio, a 

televisão e o cinema difundem mensagens que não logram a compreensão de vastos 

continentes populacionais. (MARQUES DE MELO, 2005)  

 

Resultados e algumas considerações finais  

Foi alcançado um contingente composto por dois produtores musicais, cinco 

ambulantes que comercializam materiais de áudio e vídeo piratas, cinco vendedores de 

lojas de materiais originais e vinte e um consumidores. 



276 
 

Dentre os vinte e um consumidores que compõem o espaço amostral alcançado 

na pesquisa de campo, foram abordadas seis pessoas com mais de sessenta anos, oito 

pessoas com menos de vinte e cinco anos e todas as outras pessoas em idades 

intermediárias, sendo, declaradamente, quatro desses indivíduos aposentados, três 

desempregados e quatro exclusivamente estudantes. Dentre os empregados dois 

profissionais liberais, dentro os quais um era um turista francês de férias, conhecendo a 

musicalidade brasileira, seis pequenos empreendedores e dois trabalhadores assalariados 

de baixa renda. Um grupo heterogêneo, típico de tempos de consagração da divisão 

internacional do trabalho, da pujança dos sistemas de transportes e telecomunicações em 

todo o gigantismo revelado na interpenetrabilidade e rentabilidade capaz de diluir as 

barreiras e de gerar novos entrelaçamentos entre as práticas e os referenciais culturais. 

Vale ressaltar que metade desse público comprou materiais das bandas Saia Rodada ou 

Aviões do Forró o período de pesquisa.      

Os produtores musicais procurados em Recife admitiram que as bandas com as 

quais eles trabalham já não mais abrangem mão-de-obra oriunda de municípios rurais 

ou interioranos, no entanto alegaram que a identificação dessas localidades com o 

gênero musical resultaria em uma interpenetrabilidade capaz de provocar uma 

freqüência considerável de eventos que contribui na geração de renda para uma variada 

numerosidade de pessoas que vendem serviços e produtos no   ensejo do aquecimento 

dos respectivos panoramas econômicos locais. Tanto os ambulantes quanto os 

vendedores de lojas procurados afirmaram que o tipo de forró que possui letras que 

exaltam referenciais da vida caipira, tais como a citação do meio ambiente e o cotidiano 

campestre representam apenas a média um terço do material que é vendido 

rotineiramente, também há concordância no que diz respeito à fidelização do público 

que é bem mais notória no segmento de forró tradicional, já que o público de forró 

estilizado tende a responder às pressões publicitárias, transitando de um produto um 

rótulo para outro de acordo com as orientações de consumo da mass media. Dentre os 

consumidores que compuseram o nosso universo amostral, apenas a metade afirmou 

que ainda identifica o forró com a mística do meio rural, os outros alegaram uma 

suposta urbanização do gênero.  

   O surpreendente foi sentir substancialmente o incontestável potencial de 

mercado dos produtos culturais relacionados ao forró e ter uma pequena demonstração 

do quantitativo de pessoas que podem gerar renda a partir desse segmento, desde 

músicos até ambulantes. A falta de sensibilidade das instâncias capazes de 



277 
 

instrumentalizar a viabilização de um modelo de novas ruralidades que aproveite de 

forma mais conectada com as demandas da sociedade de consumo o universo simbólico 

do patrimônio imaterial nos faz compreender a urgência de estudos de recepção na 

perspectiva das Mediações Culturais de Martín-Barbero (2002) que possam vislumbrar 

de uma maneira potencializada as relações entre os consumidores de produtos e serviços 

de entretenimento e os significantes culturais que habitam o já habitaram o imaginário 

construído acerca do mundo rural, tendo em vista as transformações das últimas décadas 

com o cenário das “novas ruralidades”, da Comunicação para o Desenvolvimento Local 

e das hibridizações/reconversões culturais (GARCÍA CANCLINI, 2006). O papel social 

de compromisso com a cultura e o folclore constitui um rico material de conservação e 

consciência de uma identidade que muitas vezes se torna "invisível" no cenário global.  

 

Referências 

BAUDRILLARD, Jean. Sociedade de Consumo. Edições 70, LDA. Lisboa, 2005. 

ISBN: 972-44-0776-4  

BAUER, Martin; GASKELL, George; (Org.). Pesquisa qualitativa com texto, 

imagem e som: um manual prático. Petrópolis: Vozes, 2002.  

BELTRÃO, Luiz. Folkcomunicação: um estudo dos agentes e dos meios populares 

de informação de fatos e expressão de idéias. Porto Alegre, EDIPUCRS, 2001.  

______. Iniciação à Filosofia do Jornalismo. São Paulo: Edusp, 1980.  

______. Teoria e Prática do Jornalismo. São Bernardo do Campo: Cátedra Unesco 

Metodista de Comunicação para o Desenvolvimento Regional/Ediões Omnia, 2006.  

______ e QUIRINO, Newton de Oliveira. Subsídios para uma teoria da comunicação 

de massa. São Paulo: Summus Editorial, 1986.  

CÁTEDRA UNESCO DE COMUNICAÇÃO PARA O DESENVOLVIMENTO 

REGIONAL, UNIVERSIDADE METODISTA DE SÃO PAULO. Anuário 

UNESCO/Metodista de Comunicação Regional /. Vol.1, n.1 (set. 1997). São 

Bernardo do Campo: Universidades Metodistas de São Paulo, 1997. 



278 
 

CASCUDO, Luís da Câmara, Folclore do Brasil. São Paulo: Editora Fundo de Cultura, 

1967. 

______, Dicionário do Folclore Brasileiro, Rio de Janeiro: INL, 1954 – 3ª edição, 

1972.   

GARCÍA CANCLINI, Néstor. Cultura Transnacional y Culturas Populares. Lima: 

IPAL.   1988. p. 49-59.  

______, As Culturas Populares e o Capitalismo. São Paulo: Brasiliense, 1983. p.42  

______, Néstor García. Culturas Híbridas: estratégias para entrar e sair da 

modernidade. São Paulo: Editora da Universidade de São Paulo, 2006.  

MARQUES DE MELO, José. Folkcomunicação, disciplina com sotaque brasileiro, 

Anuário Internacional de Comunicação Lusófona : 3: 73-86, São Paulo, INTERCOM / 

LUSOCOM, 2005  

MARTÍN-BARBERO, Jesús. América Latina e os anos recentes: o estudo da recepção 

em comunicação social. In: SOUZA, Mauro Wilton (org), Sujeito, o lado oculto do 

receptor . São Paulo: Brasiliense, 1995.   p.62.  

______, Jesús & Rey, G. Dos Meios às mediações: comunicação, cultura e 

hegemonia. Rio de Janeiro: Editora da UFRJ, 2002.  

PIRES, Maria Luísa In: LIMA, Jorge Roberto Tavares de (Org.), Extensão Rural e 

Desenvolvimento Sustentável. 2ª ed. Recife, Bagaço, 2005.  

SOUTO, Cláudio; SOUTO, Solange. A Explicação Sociológica: Uma Introdução à 

Sociologia. São Paulo: EPU, 1985.   p.01.  

VEIGA, Eli, 1998 apud CHIKI; SILVA; ORTEGA, Agricultura, Meio Ambiente e 

Sustentabilidade do Serrado Brasileiro. Artigo: O novo rural brasileiro, 2002. 

 
 
 
 
 
 



279 
 

A Pernambucanidade nas campanhas promocionais do Banco Real: 

das raízes folclóricas ao folkmarketing  
Lucy Regina Farias de Melo Miranda Costa, Severino Alves de Lucena Filho 

 
 
 
Introdução 
 

O folclorista Câmara Cascudo através de seus estudos sobre o folclore brasileiro 

buscava mostrar a origem de elementos culturais populares, tais como mitos, ritos, 

cantos, dentre outros constituintes da cultura popular brasileira. Tais elementos eram 

bastante frisados em suas obras, cada região com sua peculiaridade, cada qual em seu 

recanto.  

Hoje, muitos anos passaram-se dos estudos de Câmara Cascudo e cabe-nos 

verificar se este folclore e essas manifestações culturais continuam relegadas a 

marginalidade, aos guetos.  

Diante dos fatos já expostos este trabalho fará uma abordagem sobre a utilização 

de elementos da cultura popular no contexto da comunicação organizacional.  

Levaremos em consideração que a cultura popular é um patrimônio social construído 

pelo povo, a partir de suas vivências, seus hábitos e costumes repassados de geração em 

geração, deste modo esta cultura contribui para a construção da identidade sócio-

cultural. 

O termo folclórico é polissêmico e pode ter vários sentidos a partir de cada 

autor, por esta razão, para este trabalho adotamos a definição de folclore contida na 

Carta do folclore Brasileiro, redefinida no VIII Congresso Brasileiro de Folclore no ano 

de 1995 que aconteceu em Salvador, na Bahia, onde estabeleceu-se que 

 
Folclore é o conjunto das criações culturais de uma comunidade, baseado nas 
suas tradições expressas individual ou coletivamente, representativo de sua 
identidade social. Constituem-se fatores de identificação da manifestação 
folclórica: aceitação coletiva, tradicionalidade, dinamicidade, funcionalidade. 
Ressaltamos que entendemos folclore e cultura popular como equivalentes, 
em sintonia com o que preconiza a UNESCO. A expressão cultura popular 
manter-se-á no singular, embora entendendo-se que existem tantas culturas 
quantos sejam os grupos que as produzem em contextos naturais e 
econômicos específicos (p.1). 

 

Deste modo, trazer esses elementos culturais para dentro do âmbito da 

comunicação organizacional compete para fazer com que a empresa compartilhe de 



280 
 

alguma forma o mesmo repertório de seu público, provocando maior empatia entre 

ambos, ajudando no fortalecimento da marca e da imagem da empresa.    

A partir das premissas já levantadas identificamos que o Banco Real é uma 

dessas empresas que buscam diferenciar-se em suas estratégias comunicacionais 

trazendo para seu universo elementos próprios da cultura popular. Posto isso, este 

estudo faz uma análise das ferramentas comunicacionais produzidas e veiculadas por 

esta instituição financeira especificamente no estado de Pernambuco. 

Acerca do contexto social a ser analisado, podemos inferir que Pernambuco é 

uma das grandes potências econômicas da região nordeste e, além disso, possui 

características bem marcantes quanto ao aspecto cultural. O estado costuma ser 

lembrado pela sua diversidade de ritmos como o frevo, o maracatu, o mangue beat e 

não só isso, possui grande produção artística e artesanal. Através dessas manifestações 

artísticas e culturais o povo pernambucano expressa, de modo singular, a sua forma de 

ver a vida e dissemina a cada geração o seu legado cultural. 

Em 1967 o pernambucano Luiz Beltrão – jornalista e pesquisador da área de 

comunicação social – defendeu a tese de doutorado que tinha como mote o estudo da 

folkcomunicação, que seria a comunicação do povo. Neste estudo o autor reforça a 

idéia de que a comunicação não é só identificada nos grandes meios comunicacionais – 

como os meios de comunicação em massa – mas também dentro da própria sociedade, 

sendo realizada por pessoas simples que utilizam linguagem própria para comunicar e 

disseminar suas idéias, a essas pessoas ele chamou de agentes folkcomunicacionais. 

Os agentes folkcomunicacionais utilizam-se de meios como o artesanato e as 

manifestações populares e religiosas para comunicar suas idéias e pensamentos. Sendo 

assim, identificamos que algumas empresas vêm apropriando-se de ações 

folkcomunicacionais para desenvolverem suas ações comunicativas a exemplo do 

folkmarketing, que nesse estudo em particular, analisaremos como o Banco Real 

utilizou elementos da cerâmica popular para divulgar sua marca e seus serviços.  

O folkmarketing, dentro do processo comunicativo, corrobora para a construção de 

mensagens que ajudam no fortalecimento da imagem e das práticas comunicacionais 

diante dos públicos. Essa postura faz com que o receptor – público-alvo – sinta-se parte 

do processo comunicacional devido ao compartilhamento do repertório. 

A primeira vez que a terminologia folkmarketing apareceu foi no prefácio do livro 

Azulão do Bandepe: uma estratégia de comunicação organizacional. A obra supracitada 

foi publicada pela Companhia Editora de Pernambuco - CEP (Recife, 1998) e 



281 
 

patrocinada pelo Banco do Estado de Pernambuco, tendo sido fruto da dissertação de 

mestrado do pesquisador Severino Alves de Lucena Filho. 

Na ocasião da banca de avaliação da defesa da dissertação do referido autor – na 

Universidade Federal Rural de Pernambuco, em fevereiro de 1998 – a professora Salett 

Tauk Santos (1998, apud LUCENA FILHO, 2007, p. 86) afirma sobre os estudos do 

autor que 
[...] ao continuar o estudo de uma manifestação de folkcomunicação, 
abandonando o aspecto residual das culturas populares e valorizando o que 
elas têm de atual, de contemporâneo, com a perspectiva de utilização da 
folkcomunicação como estratégia de marketing institucional, o autor nos 
coloca diante de uma nova linha de estudo: o folkmarketing. 

 

A respeito do conceito Lucena (2006) aborda o folkmarketing como um tipo de 

comunicação organizacional que busca aliar os aspectos culturais da região às ações 

comunicativas da organização, afirmando ainda que 

 
Para contextualizá-la, é necessário que as marcas dos saberes da cultura 
popular sejam mobilizados em apropriações e refuncionalização, para 
geração de discursos folkcomunicacionais dirigidos as contexto da sociedade 
massiva (2006, P. 269) 

 

No livro A festa junina em Campina Grande-PB: uma estratégia de 

folkmarketing, de autoria do autor acima citado, podemos encontrar outras definições 

para folkmarketing, estas formuladas por alguns estudiosos contemporâneos do campo 

da folkcomunicação. 

O professor Dr. Osvaldo Meira Trigueiro, da Universidade Federal da Paraíba, 

coloca que o folkmarketing  
 

É uma estratégia de negociação cada vez mais importante no mundo 
globalizado pelos avanços das telecomunicações, operada numa zona híbrida 
de mediação entre os produtores da cultura de massa e da cultura popular, 
que resulta em novos significados folkcomunicacionais. Folkmarketing é 
uma estratégia dialética de produção, circulação e consumo de bens culturais 
folkcomunicacionais (2007, p.89). 

 

Podemos ainda citar aqui a conceituação proposta pelo professor Doutor José 

Marques de Melo, que é docente da USP, UMESP/ Cátedra Unesco, onde  
 

As ações comunicacionais de folkmarketing constituem em apropriações dos 
canais, mensagens e códigos de comunicação popular tradicional pelos 
agentes mercadológicos, para vender produtos, idéias ou imagens 
institucionais (2007, p.89). 

 



282 
 

Utilizar elementos próprios da região onde se pretende atuar é um diferencial 

que agrega valor a organização e, mexe com a subjetividade do público a ser atingido   

 
Este processo mobiliza e evidencia sentimentos de pertencimento, através das 
linguagens que o consumidor gosta de ouvir ou pelas imagens que nas 
mensagens se encontram e se percebem, e que produzem uma enorme 
aproximação entre o cliente e a empresa, seus produtos ou serviços 
(LUCENA, 2007, P. 94) 

 

Exposto isso, verificamos que o Banco Real vem utilizando estratégias 

comunicacionais no contexto do folkmarketing dentro de suas ações comunicativas no 

estado de Pernambuco. Encontramos expressões da cultura popular – em especial o 

artesanato, mais especificamente a cerâmica popular – em suas ferramentas de 

comunicação organizacionais. 

As relações públicas visam o bom relacionamento da empresa para com seus 

públicos-alvos, buscando torná-los parceiros na sua busca pela conquista do mercado. 

Trazer para a organização elementos próprios da cultura local permite uma maior 

identificação dos públicos para com a organização, visto que esses elementos são 

representativos da sua cultura e do seu contexto social. 

Para trabalhar nessa perspectiva é necessário que o profissional responsável pelas 

ações comunicativas consiga aliar os interesses da empresa ao contexto social, a fim de 

conseguir transmitir mensagens adequadas no nível do público que se pretende atingir. 

Segundo Orgden (2002) às relações públicas cabe o gerenciamento da imagem da 

empresa mediante o estabelecimento de um bom relacionamento com os vários 

públicos.  

Dentro das ações de comunicação vemos que utilizar as manifestações culturais nas 

ferramentas de comunicação de uma organização pode constituir um grande diferencial, 

além de contribuir para agregar valores institucionais, trazendo benefícios no 

relacionamento com os públicos.  

 
A regionalização da mensagem que é, sabidamente, uma forma eficiente de 
obter maior identificação com o consumidor sempre deve ser considerada na 
decisão sobre os processos de comunicação organizacional integrada 
(LUCENA FILHO, 2007, p. 74). 

 

Uma das vantagens de se trabalhar esse tipo de mensagem é que a mesma 

provoca uma maior empatia, visto que é retirada do meio que é comum ao público, o 

que favorece bastante a compreensão.  



283 
 

É nesse tópico de mensagem regionalizada - de acordo com o contexto cultural - 

que podemos situar as relações públicas dentro do campo da folkcomunicação   

 
Na concepção atual, fica evidente a conexão folkcomunicação/relações 
públicas. Concebo as relações públicas – como técnicas de cultura de massa – 
no quadro das técnicas de comunicação de natureza persuasiva, com visível 
proximidade com a propaganda, a publicidade, a extensão rural e o marketing 
(BENJAMIN, 2000, p. 113). 

 

Ainda sobre o aspecto folkcomunicacional nas relações públicas, Benjamin 

(2000, p.114) coloca que 

 
Tais revelações do trabalho dos profissionais de relações públicas em 
apropriações das manifestações de comunicação folk são apenas exemplos 
das grandes possibilidades dessas práticas. Há um universo muito grande a 
ser explorado pelos profissionais, bem como outras práticas – já em uso – que 
ainda têm sido ignoradas pela pesquisa acadêmica. 

 

Para tanto, comunicação empresarial não se resume apenas em identificar as 

melhores ferramentas para se comunicar com os públicos, é mais que isso, é refletir 

sobre o impacto desta comunicação para o público de interesse, tendo em vista que este 

também é produtor de informação e que os mesmos já possuem suas peculiaridades.  

Dentro da grande abrangência das atuações de Relações Públicas podemos 

destacar a comunicação dirigida que é um tipo de comunicação mais específica 

destinada a atingir os públicos de maneira mais direta. 

 
O conteúdo da mensagem da comunicação dirigida é totalmente adequado ao 
receptor, nos termos na linguagem, nas imagens e nas formas das respostas 
para completar o esquema de comunicação. O feedback ou a realimentação 
assume uma característica fundamental quando se manifesta pela opinião 
pública (FORTES, 2003, p.240). 

  

A comunicação dirigida é pensada e formatada de acordo com o perfil dos 

públicos que se pretende atingir. A cultura da região onde a organização está inserida é 

um item que pode ser utilizado como ferramenta para este tipo de comunicação. 

Por todos os fatores já elencados, existe ainda a necessidades de se trabalhar 

dentro do parâmetro de comunicação integrada, para que haja uma sinergia dentro das 

ações comunicativas Kunsch (2003) coloca comunicação integrada como sendo aquela 

que abrange todos os níveis de comunicação organizacional, quais seja, a institucional, 

a mercadológica, a interna, e a administrativa. 



284 
 

Através dessa integração proposta, pretende-se que todas essas áreas estejam em 

consonância de forma a não causar discursos organizacionais múltiplos e desconformes, 

o que faz com que a organização prejudique a sua imagem. 

As estratégias comunicacionais do Banco Real utilizaram elementos da cultura 

popular dentro de suas mensagens, tanto institucionais quanto mercadológicas, 

inclusive na comunicação interna, o que caracteriza uma ação de comunicação 

integrada que utiliza elementos folkcomunicacionais em seus processos comunicativos, 

como iremos abordar mais adiante. 

Para o desenvolvimento desse trabalho buscamos conhecer os elementos culturais 

pernambucanos, a fim de se fazer um ajuste destes à realidade do ambiente 

organizacional em estudo. Desta forma buscamos entender a construção discursiva 

existente nas ações comunicacionais do Banco Real para com seus públicos internos e 

externos.  

 
1. Da Cerâmica Popular ao folkmarketing 

 

No princípio a atividade artesanal surge de forma bem utilitária, como no caso 

da cerâmica que veio da necessidade de armazenar alimentos em potes. Com o passar 

dos tempos o artesanato passou a ganhar também a configuração artística e decorativa, 

como vemos até hoje.  

Na atual sociedade de massa verificamos que todos os âmbitos sofrem 

influências do meio que vivemos. Benjamin (2006) verifica que em diversas 

manifestações populares - dentre elas o artesanato – há a apropriação de elementos e 

características advindos da cultura de massa, provocando a incorporação de novos 

sentidos e meios de representações para a comunidade. A cultura popular não é algo 

estático, e sim, dinâmico, acompanhando o atual meio social, num dialogismo onde ela 

sofre influências e, ao mesmo tempo é influenciada pelo meio. 

É interessante observar que a atividade artesanal está intimamente ligada as 

camadas mais populares, que encontram no artesanato um meio de tirar sustento para 

sua família, seja utilizando-o como fonte de renda principal ou complementar. 

 Dentre os vários trabalhos manuais configurados como artesanato, neste 

trabalho concentraremos os estudos na cerâmica popular, técnica que se utiliza da argila 

como principal matéria prima.  



285 
 

A cerâmica é, pois um elemento constituinte da cultura popular regional.  

Segundo os dados publicados no Diário Oficial da Secretaria de Cultura, publicado em 

setembro de 2000, em pesquisa realizada pelo Banco do Nordeste, verificou-se que no 

estado de Pernambuco os principais pólos ceramistas são as cidades de: Caruaru, 

Tracunhaém, Petrolina, Cabo, Canhotinho, Garanhuns, Goiana, Jaboatão, Igarassu, 

Lagoa de Itaenga, Olinda, Nazaré da Mata, Surubim, São Lourenço da Mata e Recife.   

Vemos aí que no referido Estado há uma grande e diversificada produção na 

área de cerâmica popular e que as mesmas corroboram para a construção da identidade 

cultural da região.  

No ano de 2006 o Banco Real utilizou-se de ilustrações de artigos da cerâmica 

popular e de seus respectivos artesãos em suas ferramentas de comunicação internas e 

externas. A característica mencionada remete a uma apropriação de elementos 

populares pelo marketing com o objetivo comunicativo junto aos seus públicos, como 

apresentaremos a seguir.   

 

 2. Metodologia 

 

Nossas pesquisas se fundamentaram nos estudos sobre folclore, cultura popular, 

folkcomunicação, folkmarketing, comunicação organizacional integrada e relações 

públicas, além das teorias de análise de discurso.    

Visto que nosso intuito seria analisar como a cultura popular pode ser utilizada 

como ferramenta de comunicação dirigida, optamos por fazer um estudo de caso sobre 

o Banco Real.  

Este estudo mostra uma análise das construções discursivas encontradas nos folders 

do Banco Real, produzidos e veiculados em 2006. Optamos por trabalhar nesse 

momento apenas com folders cuja temática abordasse a Cerâmica popular 

pernambucana e alguns de seus artesãos. 

Para o tratamento metodológico desse corpus, usamos a técnica de análise de 

discurso, onde procuramos a interface entre a folkcomunicação e a sua inserção na 

comunicação organizacional.  

As teorias da análise do discurso nos ofereceram uma tentativa de compreensão 

mais ampla de como são construídos os discursos organizacionais. Abordando o 

discurso não só como uma simples construção textual ou forma de emissão de 



286 
 

mensagens ou idéias, mas, também como forma de construção social e de disseminação 

de práticas e pensamentos ideológicos. 

 
3. Análise e Discussão 
 

Diante das premissas já levantadas iremos identificar as apropriações da 

cerâmica popular e do repente como formas de expressões populares dentro do contexto 

comunicacional do Banco Real em Pernambuco. Segundo Chartier (1991, p. 180) 

temos a seguinte concepção  

A apropriação, a nosso ver, visa uma história social dos usos e das 
interpretações, referidas a suas determinações fundamentais e inscritas nas 
práticas específicas que as produzem. Assim, voltar a atenção para as 
condições e os processos que, muito concretamente, sustentam as operações 
de produção do sentido (na relação de leitura, mas em tantos outros também) 
é reconhecer, contra a antiga história intelectual, que nem as inteligências 
nem as idéias são desencarnadas, e, contra os pensamentos do universal, que 
as categorias dadas como invariantes, sejam elas filosóficas ou 
fenomenológicas, devem ser construídas na descontinuidade das trajetórias 
históricas. 

A fim de fazermos um mapeamento das evidencias dessas apropriações contidas 

nos instrumentos de comunicação do Banco Real, optamos pela seguinte divisão das 

Representações Imagéticas Discursivas (RID): 

a) RID 1 – O Tradicional e do Moderno  

b) RID 2 – Costumes e Sabedoria Popular 

Com essa divisão pretendemos expor de forma didática e simples os níveis de 

apropriações simbólicas identificadas no corpus, tais como: 

a) presença de elementos próprios da identidade cultural 

b) desvios de sentidos 

c) contexto histórico  

d) objetivos institucionais e mercadológicos 

3.1 RID 1 – Tradições Nordestinas 



287 

Optamos por chamar a RID 1 de “O tradicional e o Moderno” pois é nesse 

conjunto imagético que encontraremos elementos que misturam tradições e                 

modernidades, tanto no meio tecnológico quanto no meio de hábitos da vida cotidiana.          

 
Figura 1 – Folder de divulgação de serviços para pessoas jurídicas (produzido em 2006) 

Fonte: arquivo da pesquisadora 
  

 

Na figura 1 podemos visualizar a imagem de uma caixa registradora antiga, que 

sabemos que era algo que não dava tanta segurança nem agilidade ao usuário. Nesse 

caso encontramos um desvio de sentido no que diz respeito ao produto anunciado – 

serviços para pessoa jurídica – que, conforme o enunciado diz: “Mais rapidez, 

praticidade e segurança para fazer os recebimentos e pagamentos de sua empresa”, ou 

seja, o que se vê na ilustração não condiz com o que é oferecido pelo Banco. 

Por outro lado podemos identificar que em alguns pequenos mercadinhos e 

mercearias, principalmente de algumas cidades do interior, ainda há a utilização de 

maquinas registradoras como esta presente no folder acima. Nesse caso ao utilizar essa 

ilustração o Banco Real procura causar certa aproximação com esses pequenos 

comerciantes, que vêem estampado nessa propaganda um elemento que faz parte da sua 

realidade, o que, consequentemente compete para causar maior empatia com o referido 

público.   

 



288 

 
Figura 2 – Folder de divulgação do RealGiro automático (produzido em 2006) 

Fonte: arquivo da pesquisadora 
 

 

Na representação acima – Figura 2 – encontramos a junção de elementos como: 

antiga brincadeira de criança (gangorra), a representação de uma figura masculina 

vestida de roupas formais e gravata e o enunciado que remete ao produto RealGiro 

Automático a seguinte característica: “Crédito para sua empresa, que você libera 

automaticamente”. 

Diante da leitura desse contexto, podemos identificar que a gangorra encontra-se 

posicionada completamente paralela ao plano do chão, ou seja, ela encontra-se 

completamente equilibrada, sem pender para nenhum dos lados. Com relação a 

equilíbrio, percebemos que o personagem ilustrado nesse folder encontra-se equilibrado 

bem no centro da gangorra, embora esteja num ponto que pelo menos a principio pareça 

instável, o semblante dele parece passar certa tranqüilidade, o que sugere que o mesmo 

está satisfeito na posição e no local onde se encontra. 

Relevante também notar o desvio de sentido quando encontramos um homem 

vestido de maneira formal em cima de um brinquedo de criança, então temos a seguinte 

dualidade: a seriedade (representada pelos trajes do personagem) e a descontração 

(através da presença da gangorra).  

3.2 RID 2 – Costumes e Sabedoria Popular 



289 

Neste conjunto de RID iremos abordar elementos que compõem costumes da 

cultura popular pernambucana e algumas simbologias relevantes dentro do contexto da 

cultura local.  

 
Figura 3 – Folder de divulgação sobre investimentos (produzido em 2006) 

Fonte: arquivo da pesquisadora 
 
 

A ilustração apresentada na figura 3 possui características representativas do 

contexto das áreas rurais, principalmente no interior do estado, onde se costuma criar 

animais para a própria subsistência. Na figura fica bem explícito a humildade e 

simplicidade da criadora, pois, como vemos no contexto não há sofisticação na criação 

desta galinha - é tudo muito caseiro - não há nenhum aspecto de grandes criações 

industriais.  

O Banco apresenta seu serviço “Investimentos” através da seguinte chamada: 

“Faça seu dinheiro render no Banco Real”, conseqüentemente tem-se que ao investir no 

Banco seu dinheiro irá render. Ao compararmos o discurso verbal ao imagético vemos 

que, como a conhecida parábola da “galinha dos ovos de ouro” o animal pode ser um 

investimento que dará retorno através da sua capacidade de reprodução. Fazendo uma 

analogia é mais ou menos que o Banco faz, ele funciona como a “galinha dos ovos de 

ouro”, você deposita seu dinheiro e ele rende, gera lucros. 

Com relação à disposição das imagens vemos que a mulher apresentada na 

figura encontra-se sentada, apenas observando sua criação, o que também remete ao fato 

de que seu papel é apenas investir e acompanhar o crescimento, pois o trabalho de 

reprodução cabe à galinha, metaforicamente, a instituição financeira. 



290 

Ainda sobre o folder acima, ao expor a figura e um pouco da história da artesã 

Marliete como cliente do Banco Real, reforça-se a idéia que a mesma também investe 

na instituição. Mercadologicamente falando podemos ver nesse caso uma via de mão 

dupla, pois, ela investiu no Banco e provavelmente seu dinheiro rendeu. Olhando por 

outro ângulo, não foi apenas o dinheiro, mas também sua imagem como artesã, ou seja, 

ela como cliente investiu no Banco e esta instituição por sua vez, investiu na artesã 

através da divulgação de obras de arte nas peças de comunicação dirigida da 

organização. Dessa forma o Banco Real agrega valor cultural dentro de suas estratégias 

de divulgação.  

 

 

Figura 4 – folder de divulgação do Real Empresa Plus (produzido em 2006) 
Fonte: arquivo da pesquisadora 

 
 

O leão dentro da simbologia popular significa força, imponência, é considerado 

“rei”, portanto a figura do leão impõe respeito e confiança. Fazendo a co-relação entre a 

figura e o serviço do Banco – o Real Empresa Plus – percebemos que ao utilizar essa 

imagem nesta construção discursiva pretende-se reforçar a segurança e a credibilidade 

da instituição no oferecimento deste serviço.  

As cores utilizadas são bastante sóbrias, o que reforça a seriedade do que está 

sendo apresentado. Em termos de comunicação mercadológica vemos que as 

características desse material de divulgação são coerentes com as expectativas do 

público-alvo, que deseja que a sua empresa seja forte e tenha uma imagem consolidada 



291 

diante do mercado. Ainda percebemos que o enunciado verbal: “o cheque especial da 

sua empresa, com 5 dias sem juros” aborda a vantagem da isenção de juros por cinco 

dias, o que representa uma vantagem ao usuário do serviço. 

Historicamente falando podemos associar a figura do leão utilizado à 

terminologia “leão do norte”, que é utilizada para referir-se ao povo pernambucano por 

causa de sua bravura e também da posição econômica que o Estado ocupava, 

principalmente durante o século XX, quando o mesmo era uma potência econômica, 

principalmente no tocante a monocultura da cana-de-açúcar. 

          No brasão oficial de Pernambuco também encontramos a presença do leão 

representando a “força” do Estado que possui reconhecimento histórico pelas conquistas 

e participação de lutas libertárias, como a Guerra dos Mascates, entre 1710 e 1712; a 

Revolução Pernambucana, em 1817; a Confederação do Equador, em 1824 e a Revolta 

Praieira, em 1848. 

 

 
Figura 5 – folder de divulgação sobre empréstimos e financiamentos (produzido em 2006) 

Fonte: arquivo da pesquisadora 
 
 

Na figura 5 podemos visualizar um serviço bastante recorrente na maioria das 

instituições financeiras, ou seja, os empréstimos e os financiamentos, que são atrativos 

para alguns e provoca receio em outros devido aos juros e também às dificuldades para 

adquiri-los. 

No enunciado: “O crédito que você precisa está no Banco Real” fica explícita a 

intenção de induzir o leitor a usufruir do serviço do Banco, esta intenção fica clara por 



292 

causa da utilização do verbo “precisar”, que neste caso específico sugere necessidade. 

Por outro lado, percebemos também o caráter persuasivo desta afirmação, pois, nem 

sempre o receptor dessa mensagem estará de fato precisando de um empréstimo ou de 

um financiamento, mas, esta facilidade acaba por corroborar como forma de sedução 

que busca trazer o leitor para dentro do universo do que está sendo anunciado, e isso é 

uma característica recorrente nas práticas de publicidade de cunho mercadológico. 

Por outro lado conseguimos ainda verificar que a ilustração apresentada neste 

folder – figura 5 – existe um contexto dotado de simplicidade, representado por uma 

casa e pessoas de características singulares, o que nos leva a perceber que existe uma 

tentativa de mostrar que este serviço é algo que também é acessível às camadas mais 

pobres da população e, isso causa maior empatia para com esse público.  Por outro lado, 

visualizamos ainda que os personagens ilustrados nessa figura parecem observar o carro 

parado na frente da casa, o que também pode sugerir que o mesmo tenha sido comprado 

através de um empréstimo e/ou de um financiamento. 

 

 
Figura 6 – folder de divulgação do Real Consórcio (produzido em 2006) 

Fonte: arquivo da pesquisadora 
 

 

Analisando a figura 6 observamos o jogo de palavras utilizado logo na 

apresentação do produto: “Real Consórcio” e em seguida no enunciado abaixo das 

figuras: “Para seu sonho chegar na hora certa e do jeito certo”. Ao denominar o 

consórcio de “Real Consórcio” faz-se uma referência direta ao nome do banco (Banco 



293 
 

Real) juntamente ao nome do serviço (consórcio), essa poderia ser a interpretação mais 

explícita e clara num primeiro momento, entretanto vemos que o termo real também 

remete à palavra “realidade” que é comumente utilizada como antônimo da palavra 

“sonho”.  

De modo geral, a terminologia sonho está associada ao mundo do imaginário, do 

intangível, entretanto é também utilizada como sinônimo de desejo, de algo que se 

pretende alcançar, portanto ao utilizar a frase: “Para seu sonho chegar na hora certa e do 

jeito certo” o interlocutor faz um jogo de palavras com o serviço anunciado, que o “Real 

Consórcio”, ou seja, é o meio pelo qual esse “sonho” pode tornar-se realidade.  

No tocante as imagens presentes na ilustração dessa ferramenta comunicacional 

existe a representação - de uma casa, uma moto e um carro – elementos, que 

independente da faixa de idade ou classe social estão presentes no desejo de consumo da 

maioria das pessoas e são comumente adquiridos através de consórcios. É relevante 

acrescentar que estas figuras estão dispostas dentro de circunferências que lembram 

balõezinhos que frequentemente são utilizados, principalmente em estórias em 

quadrinhos para apresentar o pensamento dos personagens, além do mais, no contexto 

acima vemos que esses balõezinhos se entrelaçam e se sobrepõem em determinados 

momentos, entretanto em momento nenhum há a percepção de um elemento está 

excluindo o outro, o que fornece margem para pensar que todos esses “sonhos” são 

possíveis e que um não precisa anular o outro.   

Nesta formação discursiva vemos, mais uma vez um forte apelo emocional, por 

tratar da temática sonho, que é um fator inerente a condição humana, o que facilita o 

envolvimento do receptor para com a proposta da campanha comunicacional.  

 

Considerações Finais 
 

Com relação às ações comunicacionais do Banco Real no estado de Pernambuco 

percebemos que existe – pelo menos em um primeiro momento – uma preocupação em 

inserir elementos próprios da cultura popular dentro de suas ferramentas 

comunicacionais.  

Ao longo da campanha que estudamos conseguimos visualizar a utilização de 

objetos da cerâmica popular como elementos ilustrativos do corpus analisado. Não 

poderíamos deixar de acrescentar que cada serviço divulgado possui características 

próprias e, para ressaltar essas características utilizou-se diferentes ilustrações e 



294 
 

enunciados verbais, cada qual com aspectos similares e compatíveis com a imagem que 

pretende ser passada, tanto da instituição quanto do serviço. 

Com a utilização do artesão como um dos elementos constitutivos dessa estratégia 

comunicacional, a instituição dá uma certa “vida” a sua campanha, visto que esses 

artesãos são pessoas reais dotadas sentimentos e sonhos, além do que os mesmos são 

identificados como sendo clientes do Banco. De acordo com o que já foi abordado, 

vemos ai um benefício de mão dupla, onde, ganha a instituição ao conseguir agregar um 

certo valor cultural às suas estratégias e ganha o artesão ao tornar seu trabalho mais 

divulgado e conhecido através das ferramentas do Banco Real. 

De acordo com o que vimos nas teorias da folkcomunicação, entendemos que os 

artesãos já citados funcionam como agentes folkcomunicacionais, que através do 

trabalho manual são capazes de “comunicar” seu modo de ver, pensar e agir.  

 Direcionando ainda mais esse estudo dentro do âmbito dos estudos folclóricos e 

culturais propostos desde Câmara Cascudo, percebemos que o folclore não está mais 

somente relegado a marginalidade e aos contextos das comunidades locais. A cultura 

popular vem tomando rumos globais e suas inserções nos mais diversos contextos 

corrobora para ajudar a fortalecer e a difundir cada vez mais as identidades locais e 

regionais. 

 

Referências Bibliográficas 
 
BELTRÃO, Luiz. Folkcomunicação – A comunicação dos marginalizados. São 
Paulo: Cortez, 1980. 
 
_____. Comunicação e folclore: um estudo dos agentes e dos meios populares de 
informação e expressão de idéias. São Paulo: Melhoramentos, 1971. 
 
BENJAMIN, Roberto Emerson Câmara. A teoria da folkcomunicação e o 
pioneirismo de Luiz Beltrão. In.: Folkcomunicação na Arena Global: avanços teóricos 
e metodológicos. / Cristina Schmidt (org.). São Paulo: Ductor, 2006. 
 
_____. Folkcomunicação no contexto da massa. João Pessoa: Ed. 
Universitária/UFPB, 2000.  
 
BRANDÃO, Helena H. Nagamine. Introdução à análise do discurso. 3 ed. Campinas, 
SP: Editora da UNICAMP, 1994. 
 
BUENO, Wilson da Costa. Comunicação empresarial: teoria e pesquisa. Barueri, SP: 
Manole, 2003. 
 



295 
 

CANCLINI, Néstor García. As culturas populares no capitalismo. São Paulo: 
EDUSP, 1997. 

CHARTIER, Roger. O mundo como representação. Estudos 
Avançados. vol.5 no.11 São Paulo Jan./Apr. 1991. Disponível em: 
http://www.scielo.br/pdf/ea/v5n11/v5n11a10.pdf. Acesso em: 28 de out. 2007. 

FORTES, Waldyr Gutierrez. Relações públicas – processo, funções, tecnologias e 
estratégias. 2 ed. rev. e ampl. São Paulo: Summus, 2003. 
 
KUNSCH, Margarida Maria Krohling. Planejamento de Relações Públicas na 
comunicação integrada. Ed. ver. atual. e ampl. – São Paulo: Summus, 2003. 
 
LUCENA FILHO, Severino Alves de. A festa junina em Campina Grande – PB: 
uma estratégia de folkmarketing. João Pessoa: Editora Universitária, UFPB, 2007.  
 
_____. Discursos Organizacionais e o folkmarketing no contexto da festa junina. 
In.: Folkcomunicação na Arena Global: avanços teóricos e metodológicos. / Cristina 
Schmidt (org.). São Paulo: Ductor, 2006. 
 
_____. Azulão do Bandepe: uma estratégia de comunicação organizacional. Recife: 
Ed. do autor, 1998. 
 
OGDEN, James R. Comunicação Integrada de Marketing. / James R. Ogden 
tradução/revisão técnica Cristina Becellar. São Paulo: Prentice Hall, 2002. 
 
PINTO, Milton José. Comunicação e discurso: introdução à análise de discursos. 
São Paulo: Hacker Editores, 1999. 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



296 
 

A Folkcomunicação como discurso identitário: uma leitura da 

“brasilidade” múltipla retratada no show Brasileirinho de Maria 

Bethânia. 
Guilherme Moreira Fernandes e Paulo Roberto Figueira Leal 

 

Introdução 

 

 Maria Bethânia é uma das mais importantes cantoras brasileiras. Diversas foram 

as músicas eternizadas em sua voz ao longo de quase 50 anos de carreira. Em 2002 ela 

assinou um contrato com a gravadora Biscoito Fino e criou seu selo independente, o 

Quitanda. 

O primeiro trabalho por esse selo denominou-se Brasileirinho, em que a artista 

celebra a diversidade do Brasil por meio de músicas e poemas. O resultado foi um 

grande sucesso de público e crítica. O show, também registrado em DVD, justifica-se 

como objeto de análise dessa pesquisa, ao por em questão a identidade brasileira. 

 A leitura das imagens foi realizada por meio desse DVD, seguindo a lógica 

proposta por Iluska Coutinho (2006) de que a análise da imagem cinética deve conter os 

aspectos temporais do registro visual, o desenrolar da cena e a forma pela qual se 

mostram esses movimentos. Iluska Coutinho e Jorge Felz (2007) mostram que o caráter 

relacional da imagem mediada é um dos elementos que a definem, na medida em que a 

imagem só existe para ser vista: “o consumo e a apropriação da imagem pressupõem sua 

percepção/leitura por um espectador historicamente definido, quer no momento de sua 

captura ou no instante de visualização, (re)produção de significado.” (p. 107). Assim, 

nossa preocupação ao ver as imagens do espetáculo de Maria Bethânia foi relacioná-las 

às discussões das identidades nacionais, regionais e locais, na perspectiva da 

folkcomunicação. 

 Para chegar a este ponto, é preciso antes conceituar identidade, dando conta de 

quais são as interpretações contemporâneas mais utilizadas. A partir desse diálogo 

teórico discute-se a identidade nacional brasileira. Por fim, apresenta-se a teoria da 

folkcomunicação como um campo teórico que ajuda a compreender como, a partir da 

consolidação das identidades regionais, cria-se a possibilidade de se costurar 



297 
 

discursivamente uma identidade nacional híbrida, que encontra eco no espetáculo de 

Maria Bethânia aqui analisado. 

 

Identidade nacional: leituras contemporâneas 

A palavra identidade não admite uma acepção única. Contudo, autores como 

Stuart Hall, Michel Maffesoli, Zygmunt Bauman e Néstor García Canclini apresentam 

interfaces na maneira como a definem. É a busca dessas consonâncias que se apresenta 

a seguir. 

Hall (2006) aponta a existência de três históricas formas de conceber a 

identidade. A primeira diz respeito ao sujeito do Iluminismo, um indivíduo visto como 

centrado, unificado e detentor de capacidade de razão e ação. Já o sujeito sociológico 

construiria sua identidade a partir da interação entre o “eu” e a “sociedade”, mas não de 

modo auto-suficiente: a chave para a compreensão de seu comportamento dá-se pelas 

relações culturais. 

Mais contemporaneamente, apresenta-se a idéia de um sujeito pós-moderno, um 

indivíduo fragmentado, descentralizado, que se desloca permanentemente. Não se pode 

falar em uma única identidade e, sim, em múltiplas, num cenário no qual cada uma pode 

entrar em conflito com a outra. Isso teria se aprofundado pelo impacto da globalização e 

sua nova forma de estabelecer – ou destruir – relações que antes eram sólidas e estáveis 

– mas que passam a deslizar e deslocar-se cada vez mais rapidamente. 

Bauman (2005) sustenta que a identidade contemporânea é líquida. Tudo se 

modifica de acordo com o recipiente em que se está inserido (pensemos em grupos 

sociais). Em cada lugar que o ser humano está uma identidade distinta pode emergir. 

“Buscar uma identidade é alcançar o impossível” (p.16). O sociólogo expõe que as 

identidades flutuam no ar, estão por toda parte, algumas provenientes de nossa própria 

escolha, outras “impostas” pelo convívio social. 

 Nesta “modernidade líquida” a noção de identidade constitui uma ambivalência, 

uma faca de dois gumes. De um lado há uma ideia de pertencer a uma comunidade, um 

grupo social, porém existe o seu próprio modo de vida, que por vezes entra em choque 

com o estabelecido pela comunidade. 

 Maffesoli (1996) aponta igualmente uma identidade incerta, uma busca e um 

constrangimento de atingir e estabelecer uma identificação. Isso faz com que, em alguns 

momentos, crie-se uma máscara de identidade, em que é possível manifestar vontades e 

anseios. Assim, pode haver a identificação de acordo com as diversas facetas do ser 



298 
 

humano. O autor afirma que a identidade do individuo também é constituída das 

máscaras sociais que ele assume e não por determinações estáveis unificadas ou 

permanentes. 

 Já Canclini (2008) mostra que a identidade não pode ser definida pela associação 

exclusiva a uma comunidade nacional. Ele afirma que o objeto de estudo deve ser não 

apenas a diferença, mas a hibridização. Nessa perspectiva as nações se convertem em 

cenários multideterminados, onde diversos sistemas culturais se interpretam e se 

cruzam.  

Deve-se levar em consideração a heterogeneidade, a coexistência de vários 

códigos simbólicos num mesmo grupo e até em um só sujeito. Nas palavras de Canclini 

“hoje a identidade, mesmo em amplos setores populares, é poliglota, multiétnica, 

migrante, feita com elementos mesclados de várias culturas” (p. 131). A identidade tem 

uma ligação com o que o indivíduo consome. 

 Canclini (2008) define consumo como “o conjunto de processos socioculturais 

em que se realizam a apropriação e os usos dos produtos” (p. 60). Para ele o consumo se 

manifesta como uma racionalidade sociopolítica interativa e comunicativa de uma 

sociedade, o consumo não está ligado somente a bens materiais, mas também a hábitos 

e costumes. O ato de consumir está ligado ainda à diferenciação e distinção entre classes 

e grupos, constituindo um processo cultural. 

Deste modo, os quatro autores recusam a idéia de que identidades sejam 

fenômenos naturais e objetivos. Ao contrário, em maior ou menor medida, eles 

sustentam que identidades são fenômenos culturais e discursivos. Portanto, são 

fenômenos construídos social e historicamente. As identidades nacionais, assim, 

manifestam-se mais por processos de adesão simbólica – e é nesse contexto que elas 

serão discutidas. 

 Tradicionalmente, considerava-se que podia ser definida por vários fatores: um 

Estado, uma língua, uma memória coletiva, costumes e hábitos partilhados. Mas isso 

não explicaria numerosos fenômenos: por exemplo, um território pode abrigar diversos 

grupos que se vêem como nações (e isso pode gerar conflitos, como na ex-Iugoslávia). 

O sentimento de nacionalismo gerou, e  ainda gera, conflitos por todo o mundo. 

 Os paradoxos de pertencimento e exclusão são inevitáveis nos processos de 

construção identitária – a experiência alemã do século XX nos mostrou isso quando, por 

exemplo, Hitler excluiu todos que não eram definidos como arianos do território alemão 

(mesmo que, na prática, fossem alemães). Mesmo hoje não se pode falar que a 



299 
 

unificação da Alemanha, em 1990, gerou um sentimento de pertencimento único, pois 

há conflitos latentes entre a parte ocidental e oriental.  

 Stuart Hall (2006) diz que “as identidades nacionais não são coisas com as quais 

nós nascemos, mas são formadas e transformadas no interior da representação” (p. 48). 

O autor aponta elementos que costumeiramente formam o “discurso” de uma nação: 

narrativa da nação, ênfase nas origens e continuidade, invenção da tradição, mito 

funcional e povo puro. Esses elementos trazem consigo a idéia de um passado coletivo, 

de um povo unificado, contínuo, incapaz de ser mudado. O discurso da identidade 

cultural visa resgatar um passado glorioso e uma busca constante de um outro futuro 

anulando as possíveis diferenças. 

 Segundo alguns autores, esse processo de busca de uma identidade nacional 

agregadora estaria se dissipando em virtude do crescimento da homogeneização cultural 

no mundo pós-moderno global, além das constantes buscas de auto-afirmação 

identitária de determinados grupos sociais, que por vezes ultrapassam o limite 

geográfico. Por exemplo as lutas das mulheres, dos gays e dos negros. A “pureza” 

nacional estaria ameaçada. Para Hall, contudo, o argumento é inválido: nunca, em 

tempo algum, teria existido um povo “puro” ou uma cultura “pura”. 

 Bauman (2005) explica que a necessidade da criação de uma identidade nacional 

está no fato de o Estado moderno deter a soberania territorial. Nesse sentido há uma 

ligação da identidade com a guerra. Uma vez que o território estivesse sob uma ameaça, 

todos os habitantes ligados à mesma identidade cultural estariam se sentindo igualmente 

ameaçados.  

 Vê-se a constante afirmação da identidade cultural estabelecida pelo Estado-

nação para se tentar construir uma identidade nacional. Roland Robertson (1999) chama 

a atenção para a distinção de auto-identidade e cidadania, pois a crescente importância 

da “personalidade universal” (num contexto de globalização) minaria conceitos estáveis 

de identidade nacional e embutiria uma possibilidade de cidadania pós-nacional. Com 

isso haveria o risco de desmembramento entre nação e Estado e disputas por inclusão 

dentro do Estado tomariam cada vez mais a forma de colisões quanto à definição da 

nação. 

Já Parés i Maicas (1996) ao escrever “Consideraciones sobre la identidad 

cultural” afirma que a identidade cultural sempre leva em si a idéia da alteridade e da 

relação com o outro. O autor ainda afirma que toda visão de uma identidade cultural 

implica um enfoque ideológico em defesa de determinados interesses. Assim, a 



300 
 

identidade cultural está integrada por costumes, hábitos, tradições, valores, crenças, 

formas de viver, de pensar e de comportamento. 

 O Brasil é um país que, desde sua origem, enfrentou os dilemas da unidade x 

diversidade, por conta da colonização e da forte imigração (forçada ou não). A 

identidade nacional também é algo que se construiu historicamente, a partir da 

consolidação de um “mito” de uma identidade única, que provavelmente nunca existiu 

no Brasil real, mas foi a base para o discurso da “brasilidade”. 

  

Identidade Brasileira: unidade x diversidade 

 

 O que é ser brasileiro? Que traços unem o povo desse território gigantesco e 

heterogêneo? Responder a essa questão tem sido a preocupação de grande parte da 

intelectualidade brasileira desde o século XIX. Sílvio Romero, Euclides da Cunha, 

Oliveira Vianna, Paulo Prado, Gilberto Freyre, Sérgio Buarque de Holanda, Câmara 

Cascudo, Darcy Ribeiro entre outros, tentaram traçar o perfil do povo brasileiro e 

construíram mitos em torno do que seria nossa identidade nacional. 

 Thomas Skidmore (1994) aponta que quase todos os trabalhos clássicos sobre a 

identidade brasileira assentaram-se em questões raciais: nossa especificidade seria, 

nesse “mito fundador”, definida pelo conceito de hibridização e mescla racial. 

 Renato Ortiz (2003) percebe uma vinculação entre a cultura popular e a 

identidade nacional, e aponta que o popular forma o nacional. Segundo ele o brasileiro é 

visto como um homem sincrético, produto da miscigenação de três culturas distintas: 

branca, negra e indígena. Essa leitura ainda aparece com freqüência. Cada aspecto 

dessas culturas formaria o que chamamos de cultura brasileira, faria parte de nossa 

memória coletiva. O autor tece uma diferença de memória nacional e coletiva.  

 
A memória coletiva se aproxima do mito, e se manifesta portanto 
ritualmente. A memória nacional é da ordem da ideologia, ela é o produto de 
uma história social, não da ritualização da tradição. Enquanto história ela se 
projeta para o futuro e não se limita a uma reprodução do passado 
considerado como sagrado. (ORTIZ, 2003, p. 135). 

 

Para Ortiz a idéia de uma memória nacional que seja em sua essência verdadeira 

e universal é falsa. Não há uma memória (identidade) nacional. O que existe é um 

conjunto de diversas sub-identidades que só se unificam num discurso ideológico.            



301 
 

Ricardo Souza (2007) estabelece um diálogo com Sílvio Romeiro, Euclides da Cunha 

(considerados pessimistas), Gilberto Freyre (otimista) e Câmara Cascudo (saudosista), e 

elocubra sua concepção de identidade nacional. Segundo ele: 

1) a identidade, embora pretenda, não é universal, logo não atinge a todos; 

2) a identidade está ligada ao poder, logo é construída sob a ótica de governantes, 

os quais têm algum interesse; 

3) as identidades são montadas de forma interativa, logo não há alteridades 

absolutas e homogêneas; 

4) a construção de identidades tende a suprimir heterogeneidades e conflitos; 

5) as identidades, embora assim se  pretendam, não são estáticas; 

6) identidades são construções discursivas, não-verificáveis empiricamente, mas 

nem por isso são falsas. 

Nesse contexto, as manifestações culturais do povo acabam por expressar a 

visão que uma nação tem de si mesma. É aí que a análise  da cultura de um povo oferece 

a possibilidade de discutir questões identitárias. 

O ritual se associa à idéia de manifestação cultural de uma determinada 

sociedade. Rituais podem ser festivos, formais, informais, simples ou elaborados. De 

acordo com a doutora em Antropologia Mariza Peirano (2003), para que se classifique 

algo como ritual, o mais relevante não é seu conteúdo explícito, mas sim que possua 

uma forma específica, ou seja, um certo grau de convencionalidade, de redundância, 

uma seqüência de gestos e ações. O ritual expressa, demonstra e exterioriza valores e 

idéias. Através dele, conhecimentos são adquiridos e transmitidos.  

Nos rituais de uma sociedade, encontramos os mesmos conceitos presentes no 

dia-a-dia desta. Podemos dizer que rituais são representações de determinados aspectos 

de uma sociedade. Representação entendida aqui como apresentar novamente, ou seja, 

recriar o que já existe, mostrar algo rotineiro sob uma nova forma, uma nova 

perspectiva. Portanto, a análise atenta das manifestações da cultura popular tem muito a 

dizer sobre o discurso da nação – o que leva a folkcomunicação a ser uma ferramenta 

teórica útil à discussão sobre identidade nacional. 

 

A Folkcomunicação como discurso e o espetáculo “Brasileirinho” 

 



302 
 

A Folkcomunicação é uma teoria formulada por Luiz Beltrão em sua tese de 

doutorado, em 1967, acerca da “comunicação dos marginalizados”. Segundo o 

jornalista, trata-se do “processo de intercâmbio de informações e manifestações de 

opiniões, idéias e atitudes da massa, através de meios ligados direta ou indiretamente ao 

folclore” (BELTRÃO, 2004, p. 47). 

Conforme salienta Cláudio Paiva (2008) a folkcomunicação adquire relevância 

no século XXI por consistir em uma linha de pesquisa pioneira no campo das ciências 

comunicacionais no Brasil e na América Latina. Além de se apoiar num conjunto de 

dispositivos teóricos e metodológicos que buscam apreciar as tradições populares e se 

atualizar permanentemente, contemplando os objetos, as linguagens e os rituais. Por 

fim, a teoria tem em vista estudar as manifestações dos segmentos populares, das 

classes sociais desfavorecidas e as práticas socioculturais e comunicacionais emergentes 

no contexto da sociedade globalizada.  

Estabelecer uma identidade consiste uma busca a um passado, às vezes remoto. 

Logo o folclore é utilizado como forma de narrativa mítica para a construção de 

identidade. Essa ciência é vista pelo teórico Luiz Beltrão como algo dinâmico, diferente 

do estaticismo previsto pelos folcloristas. É através dessas origens que o intercâmbio 

comunicacional é concretizado. 

José Marques de Melo116 (2005), discípulo de Beltrão, argumenta que a 

regionalização não é um obstáculo à globalização e as culturas regionais vão se integrar 

à cultura nacional. Os processos de globalização que o mundo atravessa consolidam a 

priorização do regional em uma constante busca de mecanismos que transcendem as 

questões nacionais. 

 
Costumes, tradições, gestos e comportamentos de outros povos, próximos ou 
distantes, circulam amplamente na aldeia global. Da mesma forma, padrões 
culturais que pareciam sepultados na memória nacional, regional ou local e 
ressuscitam profusamente, facilitando a interação entre gerações diferentes, 
permitindo o resgate de celebração, ritos, ritmos ou festas aparentemente 
condenados ao esquecimento (MARQUES DE MELO, 2005). 

 

 Vê-se, portanto, que a consolidação da cultura local está consoante com uma 

visão contemporânea de identidade nacional, reafirmando o caráter não homogêneo 

                                                
116 Apud: GOBBI, Maria Cristina. “A mídia das comunidades periféricas”. In: GOBBI, Maria Cristina 
(org.). Folkcomunicação – a mídia dos excluídos. Prefeitura da cidade do Rio de Janeiro: Rio de 
Janeiro: A Secretaria, 2007. 



303 
 

proposto por Souza. Marques de Melo (2007) observa o caso brasileiro e mostra como é 

complicada estabelecer uma cultura nacional em face a tantos grupos culturais. 

 
O caso brasileiro torna-se paradigmático neste início de milênio. Nossa 
cultura nacional foi amalgamada pela conjunção de símbolos oriundos de 
povos multifacetados. O contingente lusitano trouxe-nos um legado híbrido 
de tradições eurolatinas, incorporando traços civilizatórios assimilados nos 
territórios africanos e asiáticos onde suas naves aportaram pioneiramente. 
Essa matriz hegemônica incorporou traços inconfundíveis das civilizações 
ameríndias que habitavam nosso litoral, nos tempos da colonização, e que 
foram expulsas da faixa atlântica, sobrevivendo isoladamente na selva 
amazônica e outros focos bravios. A elas se juntaram os costumes e 
expressões das comunidades africanas, trazidas compulsoriamente  nos 
navios negreiros para desempenhar funções produtivas nas plantações 
açucareiras, pecuária extensiva ou nos complexos auríferos. (MARQUES DE 
MELO, 2007, p. 51). 

   

 O pesquisador Severino Lucena Filho (2006) apresenta o conceito de 

“folkmarketing117” como estratégia de valorização da cultura local para se propagar na 

cultura nacional. O autor explica que “o folkmarketing catalisa, na construção do 

processo comunicacional, elementos singulares das identidades, regionais ou locais, que 

passam a alimentar e mobilizar os sentidos de pertencimento e de valoração das 

tradições e dos saberes do povo” (p. 267). 

Já Cristina Schmidt (2004) defende a idéia de reconversão cultural que seria a 

transferência simbólica entre vários modos culturais, os quais, graças aos meios de 

comunicação, teriam uma penetração sem limites de fronteiras étnicas. Assim, uma 

identidade cultural seria refletida para outro grupo não portador dessa identidade, que a 

assimilaria.  
Nas festas populares e folclóricas, por exemplo, constituem um momento em 
que o grupo é levado a reencontrar suas origens e, deste modo, também, uma 
forma de identificação e comunicação coletiva. Permitem a liberdade de 
expressão e a valorização local e até individual. No mesmo tempo-espaço se 
localizam como uma comunidade singular se comunicando 
interpessoalmente, incorporam elementos novos ou atualizam-se a partir de 
referências externas e midiáticas. (SCHIMIDT, 2004, p. 208). 

 

 Ester Marques (2006) pensa a cultura popular como uma cultura plural, na qual 

são contempladas as mudanças exigidas pela globalização, mas mantendo seu universo 

simbólico próprio. A professora também defende que na conjunção de trocas simbólicas 
                                                
117 Folkmarketing é uma modalidade comunicacional, como base nas matrizes teóricas da teoria da 
folkcomunicação e do marketing, estrategicamente adotada pelos gestores comunicacionais dos mercados 
regionais, apresentando como característica diferenciada a apropriação das expressões simbólicas da 
cultura popular, no seu processo constitutivo, por parte das instituições públicas e privadas, com objetivos 
mercadológico e institucional. (LECENA FILHO, 2006, p. 272). 



304 
 

as identidades culturais se diferenciam, se fortalecem e se localizam como discursos 

regionais. A comunicação seria a responsável por sociabilizar essas identidades e 

promover o sentimento de pertencimento. 

 Dadas as reflexões acima pode-se afirmar que é a Folkcomunicação um 

instrumento de comunicação capaz de expressar uma identidade regional e divulgá-la 

para outras culturas, de forma que todos se sintam representados por essa identidade 

multifacetada e a considerem como parte da memória nacional (que não é, e nunca foi, 

homogênea e unificada). 

Exemplo disso foi o espetáculo “Brasileirinho” da cantora Maria Bethânia. Ela 

lançou em 2003 o CD e DVD em que as diversas identidades regionais são apresentadas 

numa tentativa de constituir o que é ser brasileiro, não unificando, mas demonstrando a 

diversidade que marca o Brasil Em cada canção uma cultura regional é apresentada e no 

final do espetáculo tem-se a sensação de que é possível constituir a identidade nacional 

sem a tentação de se afirmar o mito da homogeneidade. 

O espetáculo incita a uma mobilização sensorial. Com o instrumental 

“Bachianas”, de Villa-Lobos, o show tem início. Nota-se uma variedade de 

instrumentos musicais que levam ao público todos os tipos de sons dos Brasis. Há 

instrumentos de sopro, de cordas, bandolins, pianos, entre outros. Após o instrumental, 

num telão atrás do palco, surge Ferreira Gullar declamando “O descobrimento”, de 

Mário de Andrade. Assim, surge, de forma triunfal, no palco, Maria Bethânia. Com um 

sorriso estampado no rosto, a baiana vem com o som de “Salve as Folhas”. 

É interessante que o poema de Mário de Andrade identifica-se com o trabalhador 

brasileiro, que dorme “depois de fazer uma pele com a borracha do dia”. A primeira 

música, de certa forma, diz respeito a esse povo que “sem folha não tem sonho, sem 

folha não tem vida, sem folha não tem nada”. “Gente Humilde”, de Chico, Vinícius e 

Garoto, confirma a tese, pois diz respeito à “gente que segue em frente sem ter com que 

contar”, mora “em casa simples com cadeiras na calçada, na fachada escrito, é um lar”.  

“Yá Yá Massemba” é um canto afro-brasileiro e representa os navios negreiros 

que desembarcaram no Brasil, sobretudo no litoral nordestino, com finalidade de trazer 

mão-de-obra aos engenhos. “Capitão do Mato” é o “dono do matagal, é o guardião do 

embornal, é o chefe da guarnição (...) ele é quem briga com o mal”. Assim, o povo 

brasileiro está representado. 



305 
 

Nesse momento do show, Bethânia senta-se e dá espaço para Miúcha, que 

deslancha com a “Correnteza”, de Jobim. Após, um dueto apresenta a figura da 

“Cabloca Jurema”, com o penacho verde, da cor do mar. 

Após a exibição, o público ouve outro clássico, “Luar do sertão”, que representa 

as paisagens naturais do país, pois “não há luar como esse do sertão”. A religiosidade 

também está presente, pois Bethânia invoca e anuncia o “Padroeiro do Brasil”, já que 

“em toda casa há um quadro de São Jorge” e “o guerreiro sempre atende”. 

Outro poema de Mário de Andrade é declamado: Denise Stocklos traz “O poeta 

come amendoim”. Agora, é a vez de outro santo, uma figura folclórica: “Santo Antônio” 

é a próxima música. E o clima das festas juninas continua com “São João Xangô 

Menino” e “Olha pro Céu Meu Amor”. Outras formas de cultos também são 

apresentados, a exemplo de “Ponto de Macumba”. O clima sacro-religioso continua em 

“São João do Carneirinho” e “São Jorge”. 

Uma nova poesia é mostrada aos espectadores: “Felicidade se Acha é em 

Horinhas de Descuido”, de Guimarães Rosa; declamada pela própria Bethânia. Nesse 

momento, a brasileirinha canta “Cigarro de Paia” e “Boiadeiro” – verdadeiros odes aos 

anseios do brasileiro do interior. 

Num banquinho artesanal, ao canto direito do palco, Bethânia aprecia a voz de 

Nana Caymmi, que se emociona ao embalar “João Valentão” e “Sussuarana”, porque 

“não há sonho mais lindo do que a sua terra”. Então, Maria Bethânia homenageia o 

“Senhor da Floresta”, um índio guerreiro da raça tupi, a “Estrala do Mar” e as 

“Pastorinhas”. 

Um novo texto é apresentado: trata-se de “Quem castiga nem é Deus nem os 

avessos”. Segue-se com o samba ecológico “Purificar o Subaé”, que vai ao encontro do 

canto de raiva e de pena dos Titãs, presente em “Miséria”. “Pátria Minha”, de Vinícius 

de Moraes, é o próximo poema, ponto de partida para a “Melodia Sentimental”, de 

Villa-Lobos, que é interrompida com as lamúrias de “Comida”. 

Bethânia convida novamente Miúcha e Nana, e, juntas, celebram o “Rio de 

Janeiro”, dizendo que “nossas praias são tão claras, isso é o meu Brasil”. O tradicional 

bis vem com “Tarde em Itapoã”, de Toquinho e Vinícius. Quando todos pensam que o 

show acabou, Bethânia solta a voz, dizendo: “eu vivo com a pureza das respostas das 

crianças, é a vida, é bonita e é bonita”. “O que é o que é” reproduz bem o clima do 

espetáculo. A alegria expressa no olhar de Bethânia nos mostra como é bom “viver e 

não ter a vergonha de ser feliz”. 



306 
 

No espetáculo Brasileirinho, vê-se uma releitura da diversidade identitária 

brasileira. Porém, ela não se prende a datas e marcos, à medida que prefere dar ênfase 

aos agentes que fizeram essa história: negros, índios e europeus; seringueiros, 

borracheiros, artesãos, boiadeiros, guerreiros. A História não se constrói em fatos, mas 

sim com gente – e é isso que define a “brasilidade”. 

Através de textos de Mário de Andrade, Guimarães Rosa e Vinícius de Moraes 

(que tentam exprimir os anseios dos marginalizados culturalmente), Bethânia revista 

também as crenças e os ritos espirituais. Além disso, relata as maravilhas naturais do 

país, como o luar do sertão e as praias de Itapoã – mas sem perder de vista a questão da 

multiplicidade cultural e simbólica. 

Maria Bethânia, ao falar das proporções do seu novo trabalho, em entrevista ao 

jornalista do JB Luciano Ribeiro, admite: “achei que teria um terço desta repercussão. 

Sou uma cantora com boas vendas de discos ligados a romantismo. Brasileirinho foge 

disso. Mas o mundo está tão corrido, tão chato, tão fora de ordem que quis erguer uma 

bandeira de paixão pelo meu país”. 

  

Conclusão 

  

 Estabelecer uma identidade nacional, única, que atinge a todos da mesma forma, 

não é possível, senão no discurso. Falar em um só povo é um discurso ideológico, visto 

que não existe homogeneidade na prática; isso não ocorre e nunca ocorreu. Não existe 

uma única comunidade agregadora. Na verdade,  o que se vê é a emersão de sub-

comunidades que tentam manifestar sua cultura dentro e fora dos veículos de 

comunicação – e que, a partir da diversidade estabelecem conexões e consensos 

mínimos.  

 A cultura popular é muito rica e diversa. Como nenhuma cultura consegue 

afirmar-se sem um canal para se manifestar e se colocar como legítima, espaços de 

divulgação da diversidade cultural são essenciais. Assim, a teoria da folkcomunicação e 

suas ferramentas, entre elas o folkmarketing, constitui um importante mecanismo de 

afirmação de identidades regionais. O mito da identidade nacional única só poderá ser 

quebrado com a afirmação das diversas identidades regionais que se encontram para, 

misturadas, permitirem a construção do conceito de “brasilidade”. 



307 
 

 Essa foi a estratégia utilizada por Bethânia no “Brasileirinho”. A cantora 

afirmou diversas identidades e culturas regionais na tentativa de mostrar a diversidade 

brasileira e a impossibilidade de se estabelecer uma única matriz hegemônica – mostrar 

os muitos “Brasis” é a única forma possível de respeitar a multifacetada matriz 

identitária brasileira. Essa leitura não homogênea reflete a visão contemporânea dos 

fenômenos de construção de identidades. 

  

Referências 

 

BAUMAN, Zygmunt. Identidade. Rio de Janeiro: Jorge Zahar Ed., 2005. 

 

BELTRÃO, Luiz. Folkcomunicação: teoria e metodologia. São Bernardo do Campo: 

Umesp, 2004. 

 

CANCLINI, Néstor Garcia. Consumidores e Cidadãs: conflitos multiculturais da 

globalização. Rio de Janeiro: Ed. UFRJ, 2008. 

 

COUTINHO, Iluska. “Leitura e análise da imagem”. In: DUARTE, Jorge e BARROS, 

Antônio. Métodos e técnicas de pesquisa em comunicação. São Paulo: Atlas, 2006. 

pp. 320-344. 

 

______ e FELZ, Jorge. “Imagem e identidade: memória e representação no discurso 

midiático”. In: COUTINHO, Iluska e SILVEIRA JR, Potiguara M. Comunicação: 

Tecnologia e Identidade. Rio de Janeiro: Mauad X, 2007. pp. 107-118. 

COSTA, Donizeti. Maria Bethânia monta sua quitanda no Tom Brasil. Diário de 

São Paulo. 24/09/2004. 

GOBBI, Maria Cristina. “A mídia das comunidades periféricas”. In: GOBBI, Maria 

Cristina (org.). Folkcomunicação – a mídia dos excluídos. Prefeitura da cidade do Rio 

de Janeiro: Rio de Janeiro: A Secretaria, 2007. pp. 21-28. 

 

HALL, Stuart. Identidade Cultural na pós-modernidade. Rio de Janeiro: DP&A, 

2006. 



308 
 

 

LICHOTE, Leonardo. Bethânia volta a São Paulo com o show ‘Brasileirinho’. O 

Globo. 24/09/2004. 

 

LUCENA FILHO, Severino. “Discursos organizacionais e o folkmarketing no contexto 

da Festa Junina”. In: SCHMIDT, Cristina (org.). Folkcomunicação na arena global: 

avanços teóricos e metodológicos. São Paulo: Ductor, 2006. pp. 267-277. 

 

MAFFESOLI, Michel. No Fundo das Aparências. Petrópolis: Vozes, 1996. 

 

MARQUES DE MELO, José. Mídia e cultura popular: história, taxionomia e 

metodologia da folkcomunicação. São Paulo: Paulus, 2008. 

 

_______. “Uma estratégia das classes subalternas”. In: RIO DE JANEIRO. Secretaria 

Especial de Comunicação Social. Folkcomunicação – a mídia dos excluídos. 

Prefeitura da cidade do Rio de Janeiro: Rio de Janeiro: A Secretaria, 2007. pp. 48-54. 

 

MARQUES, Francisca Ester. “Comunicação, Identidade e Cultura Popular”. In: 

MARQUES DE MELO, José, GOBBI, Maria Cristina e DOURADO, Jacqueline Lima. 

Folkcom – do ex-voto à indústria dos milagres: a comunicação dos pagadores de 

promessa. Teresina: Halley, 2006. pp. 25-33. 

 

ORTIZ, Renato. Cultura Brasileira e Identidade Nacional. São Paulo: Brasiliense, 

2003. 

 

PAIVA, Cláudio C. “Memória e atualidade no campo da folkcomunicação: culturas 

populares, culturas midiáticas e cibercultura”. In: MARQUES DE MELO, José e 

TRIGUEIRO, Osvaldo (org.). Luiz Beltrão: pioneiro das ciências da comunicação no 

Brasil. João Pessoa: Editora UFPB, 2008. p. 191-208. 

 

PARÉS I MAICAS, Manuel. “Consideraciones sobre la identidad cultural”. In: 

MARQUES DE MELO (org.). Identidades Culturais Latino-Americanas: em tempo 

de comunicação global. São Bernardo do Campo: Umesp: Cátedra Unesco de 

Comunicação para o Desenvolvimento Regional, 1996. pp.17-20. 



309 
 

 

PEIRANO, Mariza. Rituais ontem e hoje. Rio de Janeiro: Jorge Zahar Ed., 2003. 

 

RIBEIRO, Luciano. Cantora volta ao Canecão para mostrar seu mergulho 

profundo nas raízes nacionais. Jornal do Brasil. 27/08/2004. 

 

ROBERTSON, Roland. “Identidade Nacional e Globalização: Falácias 

Contemporâneas”. In: BARROSO, João Rodrigues (org.). Globalização e Identidade 

Nacional. São Paulo: Atlas, 1999. 

 

SANCHES, Pedro Alexandre. "Brasileirinho" troca a Bahia pelos brasis. Folha de 

São Paulo.24/09/2004. 

 

SANCHES, Pedro Alexandre. Bethânia dá passos independentes com lançamento de 

disco e selo. Folha de São Paulo. 25/06/2002. 

 

SCHIMIDT, Cristina. “Consolidação acadêmica da folkcomunicação: a cultura como 

objeto de estudo comunicacional”. In: MARQUES DE MELO, José e GOBBI, Maria 

Cristina. Pensamento Comunicacional Latino-Americano: da pesquisa-denúncia ao 

pragmatismo utópico. São Bernardo do Campo: Umesp, 2004. pp.201-210. 

 

SKIDMORE, Thomas E. O Brasil visto de fora. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1994. 

 

SOUZA, Ricardo Luiz. Identidade Nacional e Modernidade Brasileira. Belo 

Horizonte: Autêntica, 2007. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



310 
 

 

 

 

 


