
UNIVERSIDADE TUIUTI DO PARANÁ 

JOÃO EUDES PORTELA DE SOUSA 

 

 

 

 

 

 

 

(FOLK)COMUNICAÇÃO, CULTURA e IDENTIDADE: práticas 

alimentares do consumo de tanajura enquanto dimensões 

comunicativas em Tianguá (CE) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

CURITIBA 

2021 



JOÃO EUDES PORTELA DE SOUSA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

(FOLK)COMUNICAÇÃO, CULTURA e IDENTIDADE: práticas 

alimentares do consumo de tanajura enquanto dimensões 

comunicativas em Tianguá (CE) 

 

Tese apresentada ao Programa de Pós-Graduação em 

Comunicação e Linguagens da Universidade Tuiuti 

do Paraná, como requisito parcial para a obtenção do 

título de Doutor em Comunicação e Linguagens. 

 

Orientadora: Prof.ª Dr.ª Mônica Cristine Fort. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

CURITIBA 

2021 



 

O presente trabalho foi realizado com apoio da Coordenação de Aperfeiçoamento de 

Pessoal de Nível Superior – Brasil (CAPES) e Programa de Suporte à Pós-Graduação de 

Instituições de Ensino Particulares (PROSUP).  

  

This study was financed in part by the Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal de 

Nível Superior – Brasil (CAPES) e Programa de Suporte à Pós-Graduação de Instituições 

de Ensino Particulares (PROSUP). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

   

   

 

 



TERMO DE APROVAÇÃO 

JOÃO EUDES PORTELA DE SOUSA 

 

 

(FOLK)COMUNICAÇÃO, CULTURA e IDENTIDADE: práticas 

alimentares do consumo de tanajura enquanto dimensões 

comunicativas em Tianguá (CE) 

 

Esta tese foi julgada e aprovada para a obtenção do título de 

Doutor em Comunicação e Linguagens, no programa de Pós-

Graduação em Comunicação e Linguagens, Linha de Pesquisa em 

Processos Mediáticos e Práticas Comunicacionais, da 

Universidade Tuiuti do Paraná. 

 

 

Curitiba, 09 de setembro de 2021 

 

Banca examinadora 

______________________________________________________ 

Orientadora: Prof.a. Dra. Mônica Cristine Fort 

Universidade Tuiuti do Paraná – UTP 

______________________________________________________ 

Avaliador: Prof. Dr. Geraldo Magela Pieroni 

Universidade Tuiuti do Paraná – UTP 

______________________________________________________ 

Avaliador: Prof. Dr. Marcelo Carvalho da Silva  

Universidade Tuiuti do Paraná – UTP 

______________________________________________________ 

Avaliadora: Prof.a. Dra. Karina Janz Woitowicz 

Universidade Estadual de Ponta Grossa - UEPG 

______________________________________________________ 

Avaliador: Prof. Dr. Severino Alves de Lucena Filho 

Universidade Federal da Paraíba - UFPB 



AGRADECIMENTOS 

 

O doutorado não é uma trajetória simples e fácil, porém, tive muita sorte de encontrar no 

caminho da pós-graduação pessoas que me ajudaram e me mostraram que eu conseguiria. 

Por mais que surgissem obstáculos, Deus colocava em meu caminho pessoas que me 

faziam perceber que tudo seria possível e valeria a pena. 

 

Minha gratidão ao Instituto Federal de Educação, Ciência e Tecnologia do Estado do 

Ceará (IFCE), que possibilitou a dedicação integral a esse projeto. Ao suporte financeiro 

da Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível Superior (CAPES) e do 

Programa de Suporte à Pós-Graduação de Instituições de Ensino Particulares (PROSUP). 

Sem esses órgãos a trajetória do doutorado teria sido bem mais difícil e no atual cenário 

espero que essa oportunidade seja ampliada para muitos que dela precisem.  

 

Agradeço a Deus, por ser meu pilar de sustentação, por me dar forças e me socorrer em 

todos os momentos que me vi perdido e angustiado.  

 

Agradeço à minha orientadora, Mônica Cristine Fort, por sua compreensão, acolhimento, 

apoio e parceria. São pessoas como você que tornam nossa caminhada mais leve e nos 

mostram a verdadeira essência de um mestre. Levarei para a vida seu exemplo de atenção 

e simplicidade. A gratidão se estende aos professores Geraldo Pieroni e Álvaro Larangeira 

que nos encorajam a lutar e acreditar em uma educação livre e democrática. 

 

Aos colegas do programa Paula Oliveira, Marcia Boroski e Thiago Martins pela 

companhia, pelos risos e parcerias ao longo desses anos.  

 

As meninas da secretaria, Viviane, Erla e Luci pela atenção prestada.  

 

À minha mãe, Nilene Portela, que sempre foi um exemplo de professora, pesquisadora, 

mulher e ser humano. Me ensinou a não desistir dos meus sonhos, ser perseverante e forte.  

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Aos meus pais. 

  



RESUMO 

 

A tese investiga como as práticas comunicacionais a partir de um consumo cultural 

auxiliam o fortalecimento da cultura e identidades locais, com ênfase nos hábitos 

consumeristas dos habitantes do município de Tianguá (CE). Situada na Serra da 

Ibiapaba, a região se destaca pela naturalidade na ingestão da formiga (tanajura), o que 

reflete nas dinâmicas socioculturais propostas por moradores e visitantes daquela 

comunidade. Os relatos revelam que tal hábito alimentar surgiu com índios – primeiros 

habitantes da região – e tem se perpetuado até os dias de hoje. Defende-se a tese de que 

as ações comunicativas, atreladas ao consumo dessa iguaria, revelam ações culturais que 

traduzem modos, comportamentos e costumes da região ao longo dos anos e que esses 

costumes alimentares podem ser compreendidos como um sistema culinário que faz parte 

de um conjunto que enfatiza relações sociais e simbólicas da cultura tianguaense dentro 

de um processo comunicacional. Como ponto de partida, esse estudo compreende que os 

hábitos e consumos alimentares dentro dessa sociedade tendem a indicar sujeitos, 

posições sociais, religiosidade e etnicidade; na medida em que as práticas gastronômicas 

estão carregadas de símbolos que traduzem ações dentro de um universo permeado por 

condições como poder e estilo de vida. A pesquisa se fundamenta na folkcomunicação, 

na linguagem e nos estudos culturais, apoiando-se no entendimento que práticas 

consumeristas não atuam somente como uma produção simbólica cultural, mas também 

como meio de comunicação, objeto de construção e manutenção da memória coletiva e 

social mediante a disseminação das mensagens nos diferentes métodos e plataformas 

influenciadas pelo consumo dessa iguaria. A pesquisa é qualitativa, de caráter 

exploratório e faz um recorte dentre os nove municípios que compreende a região 

ibiapabana para delimitar a cidade do objeto investigado. A análise é realizada a partir de 

pesquisas etnográfica, bibliográfica, documental e entrevista em uma perspectiva 

comunicacional. Portanto, o que deve ser identificado nessa tese é a soma da relação 

comunicativa junto às regras alimentares com a história e memória social de um povo. 

Como resultado, entende-se que a alimentação nessa comunidade tem uma relação direta 

com a cultura e a identidade, qualificando-se como uma fonte de comunicação. Esse 

estudo mostra como os sujeitos locais têm se apropriado de meios de comunicação ao 

longo dos anos para transmitirem informações sobre seu grupo, sua história.  

 

Palavras-chave: Comunicação. Cultura. Folkcomunicação. Consumo Alimentar. 

Tanajura.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



ABSTRACT 

 

The thesis investigates how communicational practices based on cultural consumption 

help to strengthen culture and local identity, with an emphasis on the consumer habits of 

the inhabitants of the municipality of Tianguá (CE). Located in the Serra da Ibiapaba, the 

region stands out for its natural ingestion of the ant (tanajura) which reflects in the socio-

cultural dynamics proposed by residents and visitors of that community. The reports 

reveal that this eating habit arose with Indians - the first inhabitants of the region and has 

been perpetuated until today. The thesis is defended that, the communicative actions 

linked to the consumption of this delicacy, reveal cultural actions that translate ways, 

behaviors and customs of the region over the years and that these food customs can be 

understood as a culinary system that is part of a set which emphasizes social and symbolic 

relations of the culture of Tiangua within a communicational process. As a starting point, 

this study understands that eating habits and consumption within this society tend to 

indicate subjects, social positions, religiosity, ethnicity; as far as gastronomic practices 

are loaded with symbols that translate actions within a universe permeated by conditions 

such as power and lifestyle. The research is based on folk communication, language and 

cultural studies, based on the understanding that consumerist practices not only act as a 

symbolic cultural production, but also as a means of communication, object of 

construction and maintenance of collective and social memory through dissemination of 

messages in different methods and platforms influenced by the consumption of this 

delicacy. The research is qualitative, of exploratory character and makes a cut among the 

nine municipalities that comprise the Ibiapabana region to delimit the city of the 

investigated object. The analysis is made from ethnographic, bibliographic, documentary 

and interview research in a communicational perspective. Therefore, what should be 

identified in this thesis is the sum of the communicative relationship with food rules with 

the history and social memory of a people. As a result, it is understood that the food in 

this community has a direct relationship with culture and identity, qualifying as a source 

of communication. This study shows how local subjects have appropriated means of 

communication over the years to transmit information about their group, its history. 

 

Keywords: Communication. Culture. Folkcommunication. Food Practices. Tanajura. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



LISTA DE FIGURAS 

 

Figura 1:  A formiga no Instagram de Raphaela Nunes. ................................................ 34 

Figura 2: A tanajura no Instagram da Poliana Gomes. ................................................... 36 

Figura 3: Vendedor de tanajura (hormigas culonas) em Bogotá-Colômbia ................... 39 

Figura 4: Tem uma formiga no prato. ............................................................................ 47 

Figura 5: Comer formiga? Nunca! ................................................................................. 48 

Figura 6: A formiga na rede social de Helter Junior. ..................................................... 51 

Figura 7: Tanajura no Mercado Livre............................................................................. 52 

Figura 8: Acarajé da baiana. ........................................................................................... 53 

Figura 9: Tanajura no G1.com. ....................................................................................... 54 

Figura 10: O discurso da Miss Tianguá (CE). ................................................................ 56 

Figura 11: A tanajura e a Miss Plus Size. ....................................................................... 57 

Figura 12: Senhora na escultura de tanajura. .................................................................. 60 

Figura 13: Balde de tanajura. .......................................................................................... 61 

Figura 14: Jaydson comendo Tanajura. .......................................................................... 63 

Figura 15: No fogão de casa. .......................................................................................... 65 

Figura 16: Afeto e tanajura. ............................................................................................ 67 

Figura 17: Produtos para elaboração de um prato. ......................................................... 76 

Figura 18: Rafael Gomes, vencedor da edição 2018. ..................................................... 78 

Figura 19: Os participantes Marcela Calegari e Willian Peters (em dois momentos). ... 79 

Figura 20: Participante Willian Peters. ........................................................................... 80 

Figura 21: O prato do participante Rafael Gomes. ......................................................... 81 

Figura 22: O prato do participante André Pionteke. ....................................................... 82 

Figura 23: Criança com o livro - Lenda da tanajura. ...................................................... 85 

Figura 24: Vânia Vasconcelos em uma escola municipal. ............................................. 85 

Figura 25: O voo nupcial. ............................................................................................... 87 

Figura 26: Tanajura no telejornal Diário da Manhã. ...................................................... 91 

Figura 27: Tanajura na vasilha. ...................................................................................... 93 

Figura 28: Gabi Arandela. .............................................................................................. 95 

Figura 29: Tu juras que tu comes formiga? .................................................................... 96 

Figura 30: Amigas compartilhando tanajura em Brasília (DF). ..................................... 98 

Figura 31: Hoje eu mato meu desejo. ............................................................................. 99 

Figura 32: Tanajura no Bardega. .................................................................................. 100 

Figura 33: A família que tem hábito de comer tanajura. .............................................. 101 

file:///C:/Users/aline/OneDrive/Documentos/TESE%20JOÃO/Tese_Revisão_10_Agosto.docx%23_Toc79580620


Figura 34: Tanajura, a mascote do time. ...................................................................... 103 

Figura 35: Tanajura na chegada do arcebispo. ............................................................. 105 

Figura 36: Iracione Nunes retocando a tanajura. .......................................................... 108 

Figura 37: Tanajura no J. Frios. .................................................................................... 109 

Figura 38: Canção da tanajura. ..................................................................................... 111 

Figura 39: Tianguá, berço dos artistas. ......................................................................... 113 

Figura 40: A tanajura na casa da memória. .................................................................. 114 

Figura 41: Tanajura no Shopping Ibiapaba. ................................................................. 117 

Figura 42: #tanajura. ..................................................................................................... 119 

Figura 43: Capivara no shopping em Curitiba (PR). .................................................... 120 

Figura 44: Oca Zion. ..................................................................................................... 121 

Figura 45: Enquete de pizza de tanajura. ...................................................................... 123 

Figura 46: As tanajuretes. ............................................................................................. 125 

Figura 47: O comedor de tanajura com os repórteres. .................................................. 127 

Figura 48: A tanajura ao vivo na Globo. ...................................................................... 128 

Figura 49: Cartaz do Festival da Tanajura. .................................................................. 130 

Figura 50: IFCE participa do Festival da Tanajura. ..................................................... 132 

Figura 51: Coral escolar canta à tanajura. .................................................................... 134 

Figura 52: A escritora Vânia em um evento escolar. ................................................... 135 

Figura 53: Bloco Tanajuras da Serra. ........................................................................... 136 

Figura 54: De avó para neta. ......................................................................................... 137 

Figura 55: Tanajura na escola. ...................................................................................... 139 

Figura 56: A ilustração do mito. ................................................................................... 140 

Figura 57: Temos uma tanajura gigante na escola. ...................................................... 141 

Figura 58: A escritora Vânia Vasconcelos em escolas do município........................... 142 

Figura 59: Elementos da cultura tianguaense. .............................................................. 143 

Figura 60: Dados sobre o Youtube ............................................................................... 145 

Figura 61: Feijão tropeiro com tanajura. ...................................................................... 150 

Figura 62: Nossas raízes mais vivas do que nunca. ...................................................... 151 

Figura 63: Presidente do sindicato dos trabalhadores de Tianguá. ............................... 152 

Figura 64: A pauta de hoje é a tanajura. ....................................................................... 154 

Figura 65: Tanajura no Jornal do SBT. ........................................................................ 155 

Figura 66: Família se reúne para comer tanajura. ........................................................ 156 

Figura 67: Ana Maria Braga e a farofa de tanajura. ..................................................... 158 

Figura 68: Tanajura é programa de família. ................................................................. 159 



Figura 69: Andressa Lysyellen e Marley Filho no Tik Tok. ........................................ 161 

Figura 70: Tanajura na Alemanha. ............................................................................... 164 

Figura 71: Tanajura de tira-gosto. ................................................................................ 167 

Figura 72: Os memes da tanajura. ................................................................................ 169 

Figura 73: Capturando pokémon ou tanajuras. ............................................................. 170 

Figura 74: Capturando tanajuras. ................................................................................. 171 

Figura 75: Cantando para a tanajura. ............................................................................ 172 

Figura 76: Enquete da tanajura. .................................................................................... 173 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



LISTA DE GRÁFICOS  

 

Gráfico 1: Escola evolucionista .......................................................................................29 

Gráfico 2: O Estruturalismo............................................................................................30 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



LISTA DE TABELAS 

 

Tabela 1: Linhas de estudo da alimentação. ................................................................... 38 

Tabela 2: Comestíveis e não comestíveis para Fischler. ................................................ 49 

Tabela 3: Aproximação, Estranhamento e Considerações. .......................................... 147 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



SUMÁRIO 

 

INTRODUÇÃO – CONSUMO ALIMENTAR ENQUANTO DIMENSÃO 

COMUNICATIVA: DELINEAMENTOS DE PESQUISA ...................................... 16 

1 CULTURA E ALIMENTAÇÃO .............................................................................. 26 

1.1 OS ESTUDOS DA ALIMENTAÇÃO NA CIÊNCIAS SOCIAIS ..............26 

1.2 TRAJETÓRIAS DO CONCEITO DE CULTURA ......................................27 

1.3 CULTURA E SUAS DERIVAÇÕES ............................................................30 

1.4 CULTURA EM SEU CARÁTER DINÂMICO ...........................................33 

1.5 ASPECTOS CULTURAIS DA ALIMENTAÇÃO ......................................37 

1.6 O ALIMENTO ENQUANTO DIMENSÃO COMUNICATIVA ...............41 

1.7 PROCESSOS ALIMENTARES: DO EXÓTICO AO RELATIVISMO 

CULTURAL ..........................................................................................................45 

2 ALIMENTAÇÃO E IDENTIDADE ........................................................................ 50 

2.1 CONSUMO E IDENTIDADE .......................................................................50 

2.2 CONSUMO ALIMENTAR ENQUANTO SÍMBOLO DE IDENTIDADE

 ................................................................................................................................54 

2.3 RITUAIS CONSUMERISTAS E IMAGINÁRIO SOCIAL .......................58 

2.4 IDENTIDADE E CONSUMO ALIMENTAR EM NARRATIVAS 

SOCIAIS ................................................................................................................65 

2.5 CONEXÕES ENTRE COMUNICAÇÃO E CONSUMO ...........................69 

3 LUZ, CÂMERA, ALIMENTAÇÃO (E EDUCAÇÃO) .......................................... 73 

3.1 A COMIDA É A ESTRELA ..........................................................................73 

3.2 SUJEITO LOCAL E SABER CULTURAL .................................................83 

3.3 ALIMENTAÇÃO E PRÁTICAS FOLKCOMUNICACIONAIS ...............88 

3.4 FOLKCOMUNICAÇÃO: NOVOS SENTIDOS, NOVAS 

POSSIBILIDADES ...............................................................................................92 

4 A ALIMENTAÇÃO ENQUANTO DIMENSÃO FOLKCOMUNICATIVA .... 102 

4.1 A TANAJURA ENQUANTO SÍMBOLO DA CULTURA LOCAL .......102 

4.2 FOLKCOMUNICAÇÃO E OUTRAS ARTES ..........................................105 

4.3 AS ESTRATÉGIAS DE FOLKMARKETING ACERCA DA TANAJURA

 ..............................................................................................................................115 

4.4 DO LOCAL AO GLOBAL, A FOLKCOMUNICAÇÃO NO CENÁRIO 

FOLKMIDIÁTICO .............................................................................................121 



4.5 OS EVENTOS EM UMA PERSPECTIVA FOLKCOMUNICACIONAL

 ..............................................................................................................................129 

4.6 ESTÃO ESCREVENDO SOBRE A TANAJURA ....................................136 

4.7 TANAJURA: IDENTIDADE CULTURAL E NARRATIVAS 

AUDIOVISUAIS ................................................................................................143 

4.8 FOLKCOMUNICAÇÃO, DESTERRITORIZALIÇÃO E INTERAÇÕES 

EM REDE ............................................................................................................159 

CONSIDERAÇÕES FINAIS ..................................................................................... 174 

REFERÊNCIAS ......................................................................................................... 179 

 

 



16 

 

INTRODUÇÃO – CONSUMO ALIMENTAR ENQUANTO DIMENSÃO 

COMUNICATIVA: DELINEAMENTOS DE PESQUISA 

 

O interesse em pesquisar o consumo alimentar1 em uma perspectiva 

comunicacional partiu de inquietações que surgiram antes de ingressar neste Programa de 

Doutorado. Foi observando as práticas consumeristas de grupos tidos como 

marginalizados2, percebendo a proliferação e perpetuação de hábitos dinamizados na 

circulação das mensagens, que nos questionamos como essas ações fortaleciam a 

identidade cultural da comunidade de Tianguá (CE)3. Em um estudo de caráter empírico, 

essa pesquisa se propõe a promover algumas reflexões a partir de práticas comunicativas 

decorrentes das manifestações que emergem na cultura local/popular ao longo dos anos, 

reconfigurando-se em formatos contemporâneos.  

A tese está alicerçada nas pesquisas de Luiz Beltrão (1980) que, com sua teoria 

da Folkcomunicação, analisou como grupos marginalizados se articulavam para se 

comunicar e decodificar mensagens. Esse teórico “percebeu que os grupos 

marginalizados reelaboram a sociedade e suas relações apresentando uma visão própria a 

sua gente, diferente e às vezes questionadora da visão dominante e institucionalizada” 

(SCHMIDT, 2004, p. 2). Dito isso, foi observando os processos comunicacionais 

decorrentes do ritual4 alimentar da tanajura, percebendo essa ação enquanto linguagem, 

 
1O consumo da tanajura surgiu no processo de “socialização” que se estabeleceu entre os índios Tabajaras 

(primeiros habitantes da região da Ibiapaba) e os portugueses por volta de 1607. Para Mônica de Sousa 

(2003, p. 1), “A missão da Ibiapaba foi um dos maiores aldeamentos da província do Brasil no séc. XVIII 

e era parte da política jesuítica de conversão dos índios à fé católica”. A localização geográfica era 

estratégica por estar situada na metade do caminho dos estados do Maranhão e Pernambuco. Segundo João 

Gaspar (2012), os colonizadores preocupados com as formigas nas plantações, falavam para os nativos que 

ao ingerir a formiga se tornariam mais fortes, a quem defenda que foi a partir desse momento que a formiga 

entra para o cardápio dos indígenas da região e livra as plantações dos ataques. Com isso, o que poderia ser 

um simples paliativo para amenizar a destruição das plantações, se transformou em uma marca identitária 

de um povo.  
2O nosso entendimento de marginalizados nessa pesquisa é influenciado pelas discussões de Beltrão (1980), 

aproximando-se de uma ideia de marginalidade em uma perspectiva cultural centrada nas questões de 

embates, alicerçadas por uma ausência de representatividades. Essa condição de margem ganha força no 

campo antropológico e, nessa tese, se associa aos estudos comunicacionais observando questões identitárias 

diante de uma arena de disputa entre cultural local e cultura hegemônica.  
3 O município de Tianguá está localizado no estado do Ceará, na região Nordeste do Brasil, na divisa com 

o Piauí. Com uma distância de aproximadamente 320km para a capital do estado, Fortaleza, a cidade está 

situada no planalto da Ibiapaba, conhecida popularmente como Serra da Ibiapaba e Serra Grande. A região 

que compreende nove municípios, além do supracitado, Viçosa do Ceará, Ubajara, Ibiapina, São Benedito, 

Guaraciaba, Carnaubal, Croatá e Ipu, tem uma paisagem geográfica que se destaca por seu conjunto 

morfológico natural, clima ameno e uma vegetação de floresta úmida. 
4 Dialogamos com o entendimento de Martine Segalen (2002, p.31) que compreende os rituais como sendo: 

“um conjunto de atos formalizados, expressivos, portadores de uma dimensão simbólica. [...] caracterizado 



17 

 

que nasceu a vontade de querer entender como os sujeitos conseguem transmitir 

mensagens, revelar costumes, preservar hábitos partindo de uma prática gastronômica.  

Faz-se relevante frisar que as mensagens decorrentes dessa prática alimentar são 

construções, e aqui identificaremos que estas são estabelecidas por diferentes formatos 

que circulam em diversos meios de comunicação, promovendo relações entre sujeitos de 

diferentes classes e comunidade. Ressalta-se que a codificação e decodificação (HALL, 

2003) dessas mensagens são propostas por membros da comunidade e isso é encontrado 

nas canções populares, artefatos que se tornam símbolos da cultura local, em cordéis, 

obras de arte, pinturas e produções audiovisuais, dentre outros.  

Cabe mencionar que muitos estudos surgiram influenciados pela tese de 

doutoramento de Beltrão, defendida na década de 60, o que possibilitou uma formulação 

científica para o conceito de folkcomunicação, ganhando força em pesquisas na América 

Latina, Europa e se difundindo como uma teoria da comunicação brasileira. Filiadas as 

suas ideias, as pesquisas nessa área têm como ponto de partida os “procedimentos de 

intercâmbio de informações, ideias, opiniões e atitudes dos públicos marginalizados 

urbanos e rurais, através de agentes e de meios direta ou indiretamente ligados ao 

folclore" (BELTRÃO, 1980, p. 24). Entretanto, como as sociedades passam por 

transformações, práticas (folk)comunicacionais são reconfiguradas5. A comunicação na 

atual conjuntura acontece de forma mais célere e em multiplataformas e, os estudos 

folkcomunicacionais se adequam as novas linguagens.   

Salientamos que a teoria não ficou estagnada e tem se ramificado ao considerar as 

transformações socioculturais. Essa corrente de estudo tem influenciado diferentes 

pesquisadores que trazem olhares contemporâneos adaptando-os aos paradigmas sociais 

que a Comunicação enquanto ciência se propõem a estudar. Dito isso, essa pesquisa 

recorre a discípulos de Beltrão, como José Marques de Melo (2011), que nos mostra que 

“dois fluxos caracterizam contemporaneamente o processo comunicacional – um coletivo 

(comunicação de massa) e outro comunitário (folkcomunicação)” (2011, p. 2). O autor 

defende que existe uma rede de significados, uma retroalimentação de mensagens que 

perpassa por gerações em diferentes modos de se comunicar. Como isso se materializa? 

 
por uma configuração espaço-temporal específica, [...] por sistemas de linguagens e comportamentos 

específicos e por signos emblemáticos cujo sentido codificado constitui um dos bens comuns do grupo”. 
5 Práticas sociais sempre existiram, acontece que com o passar dos tempos elas se adequam, se adaptam aos 

formatos vigentes, por isso usamos o termo reconfiguradas e não novas, para não dar ideia de algo que 

surgiu naquela fase, naquele momento.   



18 

 

É o que será discutido no corpus da pesquisa e, consequentemente, analisado no decorrer 

dos capítulos dessa tese. 

Destacamos que os processos comunicacionais a partir da prática alimentar da 

formiga (tanajura) na comunidade é uma ação que começou com os primeiros habitantes 

indígenas da região e se caracteriza como ação de resistência. O que essa pesquisa 

vislumbra identificar é como esse consumo cultural se estabelece enquanto dimensão 

comunicativa nesse construto social local e como sujeitos em um campo étnico social 

promovem práticas comunicacionais na medida em que essas emergem em diferentes 

plataformas, nas mais distintas redes sociais (online e off-line).  

São apresentados diferentes questionamentos para podermos perceber que o que 

leva um alimento a ser aceito dentro de uma cultura são os sistemas de interdependência 

construídos dentro de cada sociedade, influenciados pelos fenômenos da comunicação 

em um processo que se fortalece por questões de aceitação e/ou reprovação em um 

processo intercomunicacional e de circularidade cultural. Com essa dinâmica de 

negociações culturais que ocorre dentro e fora da comunidade, movimento de trocas são 

articulados por costumes que proporcionam uma conexão entre sujeitos provocando 

inquietações e questionamentos, a respeito desses costumes, como também da sua própria 

identidade cultural. 

Os processos comunicacionais que dialogam com os estudos da Folkcomunicação 

compreendem a gastronomia local como um meio de comunicação. Para Alfredo 

D’Almeida (2006, p. 73) “Delinear um perfil da folkcomunicação na mídia a partir da 

localização do homem, da festa, da culinária, do artesanato, da música, da religião, da 

arquitetura, do trabalho, etc.”, tem sido uma atividade pertinente na atualidade. 

Evidenciamos que na comunicação digital tem ocorrido uma maior contribuição e 

influência na construção de produtos comunicacionais, proliferando pautas culturais em 

espaços tecnologizados. 

Podemos ressaltar que as relações dos sujeitos com as novas tecnologias de 

comunicação estão cada vez mais estreitas, nessa era digital os hábitos e costumes foram 

reconfigurados; o consumo alimentar em uma perspectiva sociocultural tem adquirido 

uma dinâmica global tornando-se revelador. Essa aproximação com as tecnologias 

digitais nos fez parecer mais “simples” apresentar as diversas identidades, revelar 

costumes de grupos jamais vistos em outros tempos e plataformas. 



19 

 

Na aldeia global6, proposta por McLuhan (1964), o autor defende a ideia que 

predomina práticas culturais de sociedades ocidentais, economicamente mais fortes, 

destacando-se costumes não só alimentares, mas como os de outras esferas que estão 

presentes no cotidiano desses grandes centros urbanos. Para Marques de Melo (1999, p. 

13), com a globalização é possível “vislumbrar o cenário de um mundo polifilético e 

multicultural”. Esse efeito globalizador nos parece uma faca de dois gumes: na mesma 

velocidade que aproxima os pequenos grupos de hábitos globais, interferindo nos 

costumes locais, possibilita um espaço de interação das sociedades menores em uma visão 

integrada. 

Compreendendo que a disseminação de mensagens, a partir desse ritual 

consumerista, ocorre desde a colonização da região da Ibiapaba, seja no boca-a-boca, no 

bate papo de calçada, salientamos que o consumo dessa iguaria tem se perpetuado na 

comunidade, carregando elementos culturais e ultrapassando fronteiras que não são 

somente geográficas. Podemos evidenciar que com a apropriação das redes sociais 

digitais pelos sujeitos locais – com uso dos espaços tecnologizados pelos nativos – os 

costumes surgem como narrativas carregadas de sentimentos, de valorização e 

pertencimento, diante dessa construção identitária dos “comedores de tanajura”.  

Dito isso, seguiremos em uma linha de raciocínio em que o consumo alimentar 

pode ser observado para além das questões identitárias e observaremos como essa prática 

comunicacional em que sujeitos se apropriam de recursos, sejam estes analógicos ou 

digitais, atuam para revelar tensões, tradições, costumes, lutas, enfim, promover debates. 

No decorrer dos capítulos, identificaremos como práticas alimentares são reveladoras, 

como a alimentação nos fornece memórias que desvelam trajetórias de vidas nas 

comunidades.  

O que se defende nessa pesquisa é que a relação dos sujeitos com a comida está 

para além da identificação com seus costumes, essa ação apresenta origens, conta 

histórias de vidas, são narrativas sociais a partir da alimentação que fornece elementos 

basilares para a efetivação do processo comunicacional construído com elementos 

característicos e particulares de cada lugar. Sendo assim, esse estudo nos possibilitará 

perceber em uma linguagem alimentar, por meio do consumo dessa iguaria, a efetivação 

dos elementos de autenticidade existentes na cultura local.  

 
6 Para McLuhan (1962), como o advento da tecnologia, os meios de comunicação, televisão, telefone e 

rádio, permitiram que o mundo ficasse interconectado, promovendo uma constante troca cultural entre 

povos, aproximando sujeitos em uma espécie de grande aldeia conectada.  
  



20 

 

O processo comunicacional discutido neste trabalho (re)apresenta tradições, 

fortalece práticas comunicacionais que são construídas ao longo dos anos por sujeitos 

detentores de uma identidade cultural. A partir desse consumo, poderemos compreender 

como mensagens e suas construções simbólicas se estabeleceram nas narrativas presentes 

nas redes sociais digitais, no audiovisual, nas matérias dos jornais impresso ou televisivo, 

nas artes etc. Com isso, podemos identificar discussões sociais, políticas, culturais, 

econômicas que podem dar ensejo a novos olhares para pesquisas em diferentes áreas.  

Acrescenta-se ainda que nas últimas décadas surgiram pesquisas que 

identificaram o consumo alimentar para além de questões nutricionais, os estudos ligados 

às Ciências Sociais, de uma forma geral, reconhecem que o gosto é algo cultural, que 

práticas consumeristas tendem a dizer muito sobre grupos/sujeitos nos mais diferentes 

contextos socioculturais. A presente tese possui uma filiação atrelada a Ciências Sociais 

Aplicadas e compreende a alimentação enquanto linguagem e produção de significados.  

Os capítulos desta pesquisa mostrarão que o simples ato de comer pode comunicar 

quem somos, de onde viemos e onde estamos; práticas consumeristas nos apresentam 

enquanto sujeitos, revelam nossa identidade cultural, nos identificam enquanto grupo. 

Aqui, pretendemos considerar as práticas alimentares enquanto dimensão comunicativa, 

como “porta voz” de um povo, compreendendo que o consumo alimentar se constitui 

diante dos aspectos peculiares que são inerentes às questões culturais e identitárias. 

A pesquisa é de caráter exploratório, bibliográfico, documental e tem abordagem 

qualitativa. Durante o percurso investigativo optamos por fazer uma análise de como têm 

se estabelecido processos comunicacionais construídos a partir de uma ideia de 

significação entre sujeitos e consumo alimentar em Tianguá (CE). Por intermédio de uma 

tríade, que perpassa por questões acerca da comunicação, cultura e alimentação, esse 

estudo se propõe a discutir e buscar responder questões centrais para compreender o 

processo comunicacional decorrente desse consumo, verificando como se estabelece a 

relação dos sujeitos locais com os canais de comunicação, desvelando como os 

tianguaenses se utilizam dos recursos tecnológicos para se manifestarem em rede e como 

isso tem se tornado algo recorrente nas mídias digitais enquanto espaço de produção 

simbólica7. 

 
7 Para Vera França e Paula Simões, isso acontece independente do meio ou canal utilizado, o processo 

comunicacional é uma interação, uma troca simbólica “através da linguagem, por ações e reciprocamente 

referenciadas de sujeitos que têm consciência dos sujeitos e da sociedade que edificam” (FRANÇA & 

SIMÕES, 2014, p. 143). 



21 

 

Percebendo que os sujeitos, enquanto parte de um processo social, provocam 

trocas simbólicas influenciadas pelo consumo da tanajura, sendo que a construção dessas 

mensagens os aproxima enquanto grupo, são as interações desses sujeitos que fortalecem 

os objetos dessa interação simbólica. Entendemos por objetos, “tudo que for passível de 

ser indicado, evidenciado ou referido – uma nuvem, um livro, uma legislatura, um 

banqueiro, uma doutrina religiosa, um fantasma etc.” (BLUMER In: MORTESENSEN, 

1980 p. 127). É mediante práticas comunicacionais analisadas em multiplataformas que 

defendemos que os sujeitos locais exercem hábitos socioculturais referentes a sua 

ancestralidade, fornecendo elementos e significações que fazem desse consumo uma 

linguagem.  

Neste estudo, aplicaremos alguns métodos de seleção dos objetos para 

analisarmos as narrativas que são construídas a partir desse costume alimentar. 

Observaremos matérias jornalísticas, postagens nas redes sociais digitais (publicadas por 

sujeitos locais), manifestações artísticas, eventos produzidos pela comunidade e 

apropriações da imagem da iguaria por estabelecimentos comerciais, aplicando o método 

de análise empírica, diluído ao longo desse trabalho. A seleção do material coletado teve 

como critério primordial matérias e postagens referentes ao consumo da iguaria na região, 

possibilitado por meio da ferramenta de busca do Google, Facebook, Instagram e 

YouTube no período de março de 2017 a fevereiro de 2021.  

Utilizaremos de procedimentos metodológicos da etnografia e da netnografia, esta 

proposta por Adriana Amaral (2007), um método pertinente para fazer o mapeamento de 

sujeitos, empresas e perfis a partir de suas práticas comunicacionais disponibilizadas em 

plataformas digitais. Aplicamos esse método qualitativo baseado na observação 

participativa do trabalho de campo online em que os diferentes formatos de comunicar 

são mediados por aparatos tecnológicos, contribuindo como fonte de dados para a 

compreensão desse fenômeno sociocultural. “A abordagem netnográfica é adaptada para 

ajudar o pesquisador a estudar [...], comunidades audiovisuais, fotográficas [...], 

comunidades móveis e sociais, sites de relacionamento8” (KOZINETS, 2010, p. 3, 

tradução nossa). 

A primeira etapa deste estudo filtrou as matérias em veículos de comunicação e 

postagens em redes sociais digitais de nativos e empresas locais que mencionavam essa 

 
8 No original: “The netnographic approach is adapted to help the researcher study not only forums, chat, 

and newsgroups but also blogs, audiovisual, photographic, and podcasting communities, virtual worlds, 

networked game players, mobile communities, and social networking sites” (Kozinets, 2010, p. 3).  



22 

 

prática consumerista da comunidade. Em seguida, no período de janeiro de 2015 até 

dezembro de 2020, foi catalogado os eventos que trouxeram a tanajura como tema ou em 

que ela apareceu em uma posição de destaque. Em outro momento, foi realizada uma 

pesquisa in loco, entre os meses de dezembro a março de 2020, identificando os 

estabelecimentos comerciais em Tianguá (CE) que se apropriam da imagem dessa iguaria 

como estratégia de (folk) marketing e comunicação. 

Foram feitas entrevistas9 semiestruturadas com dez sujeitos locais em uma 

perspectiva comunicacional, essa seleção se deu a partir de publicações em redes sociais 

digitais que faziam referências a tanajura ou por terem algum trabalho reconhecido na 

comunidade (músicas, filmes, livros, obras de arte relacionadas à tanajura). As entrevistas 

partiram da ideia da representatividade da iguaria na comunidade e como esses sujeitos 

enxergam esse consumo cultural, como essas produções influenciam na construção de 

sentidos em mensagens de ativistas e não ativistas folkmidiáticos. 

Para o desenvolvimento desta pesquisa, duas questões foram primordiais: a) 

buscar compreender como o consumo da tanajura fornece elementos para construções 

simbólicas que permeiam a memória coletiva de sujeitos no município de Tianguá (CE); 

b) como os sujeitos se articulam em processos (folk)comunicacionais e interagem com 

práticas conscientes em uma relação identitária se apropriando de ambientes 

contemporâneos. 

Para Osvaldo Trigueiro (2006, p. 3), “comunicadores folk são mediadores 

ativistas nas negociações da audiência das mensagens midiáticas que circulam nos vários 

estágios de difusão nos grupos sociais de referência...” Na atualidade, existem muitas 

zonas de mediações auxiliando a participação dos sujeitos nesse processo 

comunicacional, já que as dinâmicas culturais foram impulsionadas pelos espaços 

midiáticos e reconfiguraram as negociações desse processo de produção e disseminação 

simbólica. 

Percebendo que essa mediação percorre um caminho largo e multifacetado, 

objetiva-se de forma específica: (i) estudar as relações sociais e simbólicas no consumo 

 
9 As entrevistas foram feitas durante a observação que se deu de forma assistemática e não estruturada. Os 

entrevistados foram convidados a explanar sobre a importância da tanajura em suas rotinas. A seleção dos 

entrevistados se deu em função da ligação que os sujeitos têm com a iguaria e o município. A coleta de 

dados (entrevista), neste método, por não ser a principal técnica aplicada na tese, ocorreu de maneira 

informal (ALVES-MAZZOTTI; GEWANDSZNAJDER, 1998, p. 168). O primeiro contato foi direto com 

os convidados em seus ambientes de atuação. Após o esse encontro, conforme a necessidade exigia, foram 

solicitados depoimentos por WhatsApp ou por troca de mensagens das plataformas Facebook ou Instagram. 

Todos os ntrevistados foram consultados por meio das redes sociais Facebook, Instagram e WhatsApp e 

autorizaram que o autor dessa tese mencionasse suas postagens e usassem suas imagens nesse estudo.  



23 

 

da tanajura e suas interferências diante das práticas comunicacionais envolvidas; (ii) 

verificar como processos folkcomunicacionais contribuem para uma valorização da 

cultura e identidade local na identificação proposta pelas representações culturais; (iii) 

investigar os discursos que se constroem de forma verbal e não verbal em narrativas de 

sujeitos locais e não-locais; (iv) examinar o processo comunicacional que se estabelece 

por meio do ritual no consumo da tanajura. 

Defende-se, aqui, que a comida é reveladora e atua como um sistema de 

linguagem complexo que influencia nos resultados de processos socioculturais que se 

estabelecem não só no município, com também fora do seu espaço geográfico em 

mensagens propostas por diferentes sujeitos. A pesquisa observa critérios étnicos, sociais, 

econômicos e identitários que desempenham um papel imprescindível para entender 

questões que norteiam as ideias de cultura local na circulação de mensagens e 

informações que transitam em diferentes espaços e estruturas. Identificamos que sujeitos 

têm se apropriado dos suportes digitais para produzirem conteúdos e se aproximarem dos 

outros enquanto grupo em diferentes suportes com mensagens associadas aos costumes 

locais.  

Para podermos compreender como essas manifestações decorrentes do consumo 

da tanajura se configuram em uma perspectiva (folk)comunicacional, o recorte de estudo 

teve como critério de escolha o município de Tianguá (CE), por ter o maior número de 

habitantes dentre as cidades da Serra da Ibiapaba e ser a única região do estado Ceará em 

que moradores ingerem formiga. A partir dessa delimitação, passamos a observar 

costumes alimentares, práticas comunicacionais e rituais consumeristas envolvendo esse 

alimento por atores locais.  

Embasados pelos estudos de Raymond Williams (1969, p. 8), que compreende 

cultura a partir dos sentidos compartilhados, dos “significados comuns, produto de todo 

um povo”, associamos sua perspectiva aos estudos folkcomunicacionais (BELTRÃO, 

2014; MARQUES DE MELO, 2011), que discutem as mensagens que emergem a partir 

de grupos marginalizados. Relacionaremos as teorias descritas ao viés conceitual dessa 

pesquisa, tratando do consumo alimentar, a cozinha, como uma forte prática social, algo 

específico de cada sociedade (LÉVI-STRAUSS, 2004).  

A análise partiu da relação do sujeito com a culinária local, no entendimento que 

o alimento é uma revelação identitária na medida em que o simples ato de comer é uma 

troca simbólica com significados compartilhados. Consideramos os estudos de Roland 

Barthes (2001) que entende uma iguaria (e aqui a tanajura é compreendida como tal), um 



24 

 

simples gesto ou até mesmo a manchete de um jornal como signo. Defendemos que o 

consumo de um alimento em si, em alguns casos, possui uma dimensão comunicativa que 

atribuí valores, sentimentos, emoções, contendo elementos que demarcam uma cultura e 

apresentam uma identidade.  

A prática consumerista aqui também é estudada frente às questões étnicas, de 

tradições e territorialidade, trazendo aspectos (folk)comunicacionais em uma ideia de 

identidade cultural, auxiliada pelos estudos de Marques de Melo (2008, p. 25), que coloca 

a folkcomunicação como um espaço que “representa inegavelmente uma estratégia 

contra-hegemônica das classes subalternas” em que sujeitos utilizam diferentes meios 

para se comunicar. Os hábitos consumeristas são fundamentais para a circulação das 

mensagens e perpetuação dos costumes da comunidade. A ação comunicacional proposta 

por esta alimentação está intimamente ligada às questões que vão além do âmbito social, 

chegando até a própria autonomia do indivíduo em se reconhecer enquanto parte de um 

todo.  

O texto se sustenta em uma filiação teórica construída sob as ideias de autores que 

trouxeram em seus estudos pesquisas acerca da comunicação, cultura, alimentação e 

identidade, sendo a estrutura da tese composta por uma introdução que tem como objetivo 

elucidar possíveis dúvidas sobre a temática dessa pesquisa e trazer uma explanação do 

que será desenvolvido em toda o restante da tese.  

O capítulo 1 tem como objetivo apresentar questões acerca de alimentação e 

cultura, percebendo que, independentemente da sociedade, o consumo alimentar tem uma 

relação estreita com as regras sociais de cada espaço. Nos apoiaremos em estudos como 

o de René Valeri (1989), que defende a alimentação como “uma forma de comunicação, 

ocasião de trocas e de atos de ostentação, um conjunto de símbolos que constitui, para 

determinado grupo, um critério de identidade” (VALERI, 1989, p. 191). No capítulo 2 

trataremos de questões acerca da diferença para compreendermos como se constroem essa 

identidade tida como única e peculiar dos nativos tianguaenses. Associada aos estudos de 

Hall (2011), a identidade é percebida como uma construção que surge pela “falta de 

inteireza que é ‘preenchida’ a partir de nosso exterior, pelas formas através das quais nós 

imaginamos ser vistos por outros” (HALL, 2003, p. 39).  

No terceiro capítulo, analisaremos, pelo viés folkcomunicacional, a 

protagonização do consumo da tanajura nos meios de comunicação, observando como 

esse fenômeno cultural tem possibilitado diferentes experiências nos sujeitos locais. Para 

Schmidt (2007), na contemporaneidade as manifestações populares (antigas ou recentes) 



25 

 

se adequaram aos formatos e linguagens digitais. O capital social desse consumo 

alimentar tem possibilitado uma infinidade simbólica de materiais que promovem uma 

interação sociocultural.  

No capítulo 4, mostraremos como essas práticas circulam nos meios de 

comunicação em diferentes formatos, observando os aspectos que contribuem para um 

processo de comunicação, informação e interação em uma convergência midiática em 

que produtos feitos para televisão, jornal impresso, jornal digital, sites, blogs, redes 

sociais digitais, todos se misturam. A tecnologia alterou as práticas sociais e a 

folkcomunicação propôs um novo paradigma comunicacional diante do processo de 

codificação e decodificação da mensagem.  

Em linhas gerais, essa pesquisa revela que as práticas comunicacionais 

decorrentes do consumo da tanajura, têm estabelecido conexões comunicativas nesta 

contemporaneidade, por meio de mensagens que fortalecem laços identitários, preservam 

hábitos e costumes, aproximando povos e sujeitos locais da sua identidade cultural.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



26 

 

1 CULTURA E ALIMENTAÇÃO 
 

E, lá, quem lhe faz o prato? 

Um cozinheiro, avó. 

Como se chama esse cozinheiro? 

Ri, sem palavra. Mas, para ela, não havia riso, nem motivo.  

Cozinhar é o mais privado e arriscado ato.  

No alimento se coloca ternura ou ódio. Na panela se verte tempero ou  

veneno. Quem assegurava a pureza da peneira e do pilão?  

Como podia eu deixar essa tarefa, tão íntima, ficar em mão anônima?  

Nem pensar, nunca tal se viu, sujeitar-se a um cozinhador de que nem 

 o rosto se conhece. Cozinhar não é serviço, meu neto – disse ela.  

- Cozinhar é um modo de amar os outros.  

Mia Couto (2009, p. 125) – a Avô, a cidade e o semáforo. 

 

1.1 OS ESTUDOS DA ALIMENTAÇÃO NA CIÊNCIAS SOCIAIS  

 

As práticas alimentares, aplicadas como objeto de estudo no campo das Ciências 

Sociais, se fortaleceram enquanto ciência no final do século XX, nos nossos estudos sobre 

a antropologia da alimentação, percebemos que até meados dos anos 80 esse campo era 

considerado algo de pouca relevância; logo, os estudos antropológicos e sociológicos, 

relacionados a alimentação, adquiriram um importante papel, analisados sob o prisma de 

diferentes teóricos. Como exemplo, temos as pesquisas de Claude Lévi-Strauss (2004), 

Sidney W. Mintz (2001) e Roland Barthes (2001). Vale salientar que, desde a década de 

60, a alimentação nessa perspectiva relacional com os sujeitos já era compreendida como 

fonte de informação, revelação e construção identitária. 

O consumo alimentar tem provocado discussões calorosas, as pesquisas 

originárias na França, por Claude Fischler (1995), forneceram contribuições 

contemporâneas que serviram de referências para os estudos da Sociologia da 

Alimentação. Os estudos de Jean-Louis Flandrin (1998) e Massimo Montanari (1998, 

2008) têm possibilitado reflexões que nos ajudam a compreender como se constituíram 

os hábitos alimentares e como ocorre suas redes de significados, a partir do consumo 

alimentício. No Brasil, grande parte dos pesquisadores estudam a alimentação em sua 

perspectiva sociológica, destacando, aqui, as leituras de Câmara Cascudo (2004), Gilberto 

Freyre (2005), Roberto DaMatta (2001) e Henrique Carneiro (2003).  

O que estamos ingerindo, o período que se come, o lugar que se come, a forma 

que se come e as pessoas com quem se divide esse momento exercem uma relevância. 

Para os pesquisadores supracitados, nas práticas alimentares aparecem discursos que 

carregam marcas regionais, identitárias, étnicas e socioeconômicas. É possível identificar 



27 

 

que no século XXI houve transformações nos estudos relacionados aos hábitos 

alimentares, acreditamos que esse momento foi o despertar no olhar para com a comida 

enquanto um fenômeno social.  

As pesquisas desenvolvidas nessa temática tornaram-se fontes de informações no 

campo das Ciências Humanas e Sociais e os estudos da alimentação apresentaram 

consideração relevantes nas temáticas da representação, cultura e significação. Essas 

pesquisas tendem a se relacionar com temáticas além do eixo da alimentos e/ou práticas 

alimentares, perpassam por diferentes áreas abordando temáticas distintas. Porém, nesta 

pesquisa nos restringiremos a tratar das práticas gastronômicas, da comida enquanto 

dimensão comunicativa. O enfoque do estudo se dará na observação relacionada à 

comunicação, identidade e cultura.  

 

1.2 TRAJETÓRIAS DO CONCEITO DE CULTURA  

 

O conceito de cultura passou por diversas transformações ao longo dos anos e 

estudos de pesquisadores como Denys Cuche (2002) e Raymond Williams (1969) 

revelaram como esse termo teve diferentes entendimentos em países como Alemanha, 

França e Inglaterra. A priori o termo kultur, para os alemães, tinha uma conotação atrelada 

as realizações políticas, artísticas e intelectuais, para os franceses e ingleses o significado 

estava associado a uma forma mais ampla e remetia a uma ideia de civilização atrelada 

aos modos e costumes e também aos fatores religiosos, tecnológicos, econômicos, sociais 

e políticos.  

 

No começo do século XVI, ela não significava mais um estado, mas uma 

ação, ou seja, o fato de cultivar a terra. Somente no meio do século XVI 

se forma o sentido figurado e cultura pode designar então a cultura de 

uma faculdade, isto é, o fato de trabalhar para desenvolvê-la (CUCHE, 

2002, p. 19). 

 

Roque Laraia (1986) nos lembra que o termo cultura chegou a estar atrelado as 

questões genéticas, “muita gente ainda acredita que os nórdicos são mais inteligentes do 

que os negros [...] que os brasileiros herdaram a preguiça dos negros, a imprevidência dos 

índios e a luxúria dos portugueses” (LARAIA, 1986, p. 17). Estando imersos a um 

determinismo biológico para definir uma supremacia cultural de determinados povos, 

sendo que somente no final do século XIX o conceito passa a ser compreendido “como 



28 

 

todo um sistema de vida, no seu aspecto material, intelectual e espiritual” (WILLIAMS, 

1969, p.18).  

Com as pesquisas de Edward B. Tylor (1871), os estudos da cultura passam a 

propor discussões centradas em questões sociais e antropológicas antes influenciadas 

pelos estudos evolucionistas de Charles Darwin (1974). O darwinismo10 defendia uma 

diversidade humana em diferentes momentos e graus de estágios de civilizações. Vale 

salientar que a teoria desse naturalista britânico falhou em apontar uma perspectiva 

evolucionista unilinear colocando os países em uma espécie de pirâmide em que as nações 

europeias estavam do topo da escala.  

Tylor (2016) foi um dos primeiros a formular uma ideia de cultura, a essência do 

seu conceito estava associada a um conjunto de regras, leis, tradições e religiões. 

Compreendia a cultura como um todo complexo que para acontecer necessariamente 

passaria por alguns estágios. Vinculado a uma escola evolucionista, seus estudos 

trouxeram algumas ressalvas e deram margens para alguns questionamentos por ter uma 

essência eurocentristas em que considerava a Europa como o centro de civilidade, tendo 

os países europeus como padrão ao avaliar as outras sociedades. Para este autor, as 

práticas sociais europeias eram as “corretas”, era seu modelo referencial de evolução 

social. As outras sociedades, as culturas não europeias eram compreendidas como 

selvagens. 

O conceito de cultura, proposto por Tylor (2016), desenvolveu-se em uma 

perspectiva etnocêntrica que influenciou estudos pseudocientíficos. Foi nessa visão 

distorcida de um evolucionismo cultural que muitos se ampararam, consequentemente, 

pressupondo que “o grupo do ‘eu’ faz, então, da sua visão a única possível ou [...] a 

melhor, a natural, a superior, a certa. O grupo do ‘outro’, [...] como sendo engraçado, 

absurdo, anormal ou ininteligível” (ROCHA,1994, p. 8-9). Esses discursos contribuíram 

para uma fertilização das concepções preconceituosas que perpetuam a estereotipia de 

povos, grupos e outras diversidades.  

 

 

 

 

 

 
10 O darwinismo é uma corrente teórica relacionada a teoria do evolucionismo que surge a partir das ideias 

de Darwin baseadas na ancestralidade e seleção natural. 



29 

 

Gráfico 1: Escola evolucionista. 

                                                                        

                                                                          Europa  

                                                                           Mais Evoluída                                         

 

 

 

                      

                                                                                               Outras sociedades  

                                                                                                Menos evoluídas                                                                                               

                                                        

                                                      Fonte: Próprio autor. 

 

Destacamos alguns estudos que repensaram essa ideia de cultura a partir de um 

olhar mais aberto, para além dos traços etnocêntricos propostos por Tylor (2016), com 

concepções menos generalista que compreendem a cultura por suas influências e 

múltiplas referências em pesquisas que observaram as sociedades diante de suas 

experiências, relações sociais, deslocamentos e sistemas culturais. Com um método 

intitulado de particularismo histórico (culturalismo) em uma premissa de identificar as 

particularidades de cada sociedade, Franz Boaz (2010) discordava do método 

evolucionista acreditando que não seria possível comparar uma cultura a outra. A Europa 

não poderia ser vista como esse plano cultural perfeito para o restante do mundo.   

O funcionalismo proposto por Bronislow Malinowski (1975) fazia oposição às 

ideias do evolucionismo de Tylor (2016), suas pesquisas tinham como característica o 

método de observação e o estudo de campo. Para esse autor as sociedades possuíam 

problemas similares, apresentavam lutas parecidas pela sobrevivência e questões como 

alimentação e organização social, sendo que os resolviam dando soluções diferentes, 

considerando a realidade de cada lugar.  

Já para Claude Lévi-Strauss (1993), as sociedades se apresentavam de forma 

estruturada e cada agrupamento possuía uma estrutura simbólica. Suas pesquisas 

trouxeram a importância dos símbolos, defendendo uma perspectiva intitulada como 

estruturalismo que se fortaleceu em uma tríade composta por:  

I) parentesco - em sociedades como a nossa o que predomina é o patriarcado, 

porém em algumas civilizações o sistema que predomina é o matrilinear;  

II) linguagem - essa atua como um sistema simbólico bastante importante; 



30 

 

III) economia - que cada sociedade possui. Segundo Lévi-Strauss, o que estão 

presentes nas sociedades são sistemas simbólicos, esses que se diferem em cada lugar.  

 

   Gráfico 2: Estruturalismo 

Sistema Simbólico 

 

     Fonte: Próprio autor. 

   

Salientamos que os estudos relacionados a cultura são percebidos, identificados e 

compreendidos por métodos distintos na medida em que diferentes olhares são apontados 

para o mesmo objeto e seu referencial pode ser determinante para uma compressão do 

outro. Entretanto, muitas análises se apegam aos hábitos e costumes culturais, tornando 

esse campo de estudo tênue e complexo frente as relações simbólicas existentes em cada 

lugar.   

 

1.3 CULTURA E SUAS DERIVAÇÕES  

 

O conceito de cultura no senso comum está entrelaçado nas referências ligadas as 

artes, cinema, pintura, teatro, pessoas com grau de escolaridade elevado, escola, 

universidade, o campo do saber, os livros. É isso mesmo? Essa ideia de cultura é 

preenchida por aqueles que tem acesso aos livros, ao conhecimento intelectual? Ora, o 

entendimento do que é cultura é algo bem maior que não conseguiríamos restringir, 

reduzir a uma ideia do que possa constar no seu conceito. Passando por transformações e 

diferentes entendimentos ao longo dos anos, a ideia de que o ser-humano é composto por 

camadas orgânicas, sociais, psicológicas e culturais influenciou na construção de um 

conceito inicial baseado na premissa de que o sujeito era puro e não sofria influências da 

sociedade, em uma ideia de pureza da humanidade.  



31 

 

Entorno dessas ideias alguns conflitos deram ensejo a uma missão de definir o que 

seria cultura (que influencia o ser-humano) e homem (que não foi influenciado pela 

cultura). Na perspectiva de que o sujeito era “dividido por camadas”, acreditando que em 

alguma dessas camadas o indivíduo era puro e não poderia ser influenciado pela cultura 

na qual este estava inserido, o sujeito se estabelecia como um indivíduo puro em sua 

essência e natureza.  

Os estudos de Ruth Benedict (2013) foram cruciais para perceber que a cultura 

poderia ser vista como uma lente que permitia que os sujeitos enxergassem o mundo. 

Nesta perspectiva, os sujeitos usam dessa lente (sua cultura) para visualizar não só a sua 

cultura, como também a do outro. E por estarem inseridos em culturas diferentes, “usam 

lentes diferentes”, tendo interpretações heterogêneas. A cultura aqui é percebida pelo 

modo como os indivíduos enxergam o mundo mediante uma visão particular e do seu 

grupo. Para esta autora não existe esse sujeito de “olhos puros”, a compreensão de mundo 

se modifica de acordo com as regras sociais estabelecidas no ambiente em que o sujeito 

está inserido. 

Quando o sujeito determina que a forma de comer é certa ou errada, quando julga 

algo como comestível ou não, são percepções realizadas a partir de referências 

construídas dentro do seu costume, dos costumes tradicionais locais. Michel Certeau 

(2008, p. 234) apregoa que: “cada hábito alimentar compõe um minúsculo cruzamento de 

histórias”, a relação dos sujeitos com povos, sociedades, culturas sofre interferências que 

são influenciadas pelas experiências construídas no olhar de cada lugar.  

 
[...] a uniformidade de costumes, de pontos de vista que ele vê a se 

disseminar à sua volta parece suficientemente convincente e o impede 

de dar-se conta de que, afinal, ela é um acidente histórico. Ele aceita 

sem mais cerimônia a equivalência entre a natureza humana e seus 

próprios padrões culturais (BENEDICT, 2013, p. 16). 
 

Muitos hábitos culturais foram dizimados com o processo de dominação dos 

povos nativos pelo homem branco, a chegada do europeu no Brasil foi marcada por 

imposições e aniquilamento de costumes tradicionais. Os nativos tianguaenses relatam 

que o consumo da tanajura se desenvolveu a partir de interferências europeias nas tribos 

indígenas da Ibiapaba.  

Os costumes alimentares passaram por transformações ao longo dos tempos e 

foram influenciados por relações sociais, aproximações com outras culturas e também na 

descoberta de outros métodos para seu preparo. Um exemplo disso foi a descoberta do 



32 

 

fogo. A ingestão de alimentos que se dava somente na forma crua, passa a ter a opção de 

assados. Constitui-se uma infinidade de opções e rituais alimentares. Importante, ainda, 

ressaltar que quando mencionamos rituais, nessa pesquisa, estamos compreendendo como 

“um sistema cultural de comunicação simbólica. [...] constituído de sequências ordenadas 

e padronizadas de palavras e atos, em geral expressos por múltiplos meios” (PEIRANO, 

2003, p. 11). Os rituais podem se caracterizar como convencionais, estereotipados, 

condensados e redundantes. Comer é uma ação simples e comum, o método que 

utilizamos para satisfazer nossas necessidades fisiológicas é o que vai nos diferenciar e 

isso depende da cultura na qual estamos inseridos.  

Quando Clifford Geertz (2003) comenta que a cultura está associada a uma 

estrutura psicológica, uma etnociência11 nos revela que esse lugar guia comportamentos 

de grupos e sujeitos. O autor defende que, a cultura move os sujeitos e que devemos 

interpretar as outras culturas para além das práticas exercidas nas nossas comunidades. É 

um texto em que se permite ser lido e interpretado, tudo que os sujeitos produzem têm 

significados e pode ser identificado como um elemento cultural.  

  
[...] a cultura que é mais bem vista não como complexos de padrões 

concretos de comportamento-costumes, usos, tradições, feixes de 

hábitos, com tem sido agora, mas como um conjunto de mecanismos de 

controle- planos receitas, regras, instruções (o que os engenheiros de 

computação chamam (‘programas’) (GEERTZ, 2003, p. 56). 

 

Para Lévi-Strauss (1993), a cultura também atua como um sistema de signos. A 

sua ideia é de que a cultura funciona como um sistema formado por conjunto de elementos 

que se relaciona de forma coesa. Caso um elemento presente nesse sistema mude, 

provavelmente os outros elementos serão alterados. Dificilmente você encontrará algo 

produzido pelo homem sem significado. A ideia de signo na perspectiva de Lévi-Strauss 

(1993) é da significação, do que está no lugar de outra coisa, por exemplo: quando eu 

menciono a palavra mesa, eu não preciso estar com uma mesa ao meu lado, as palavras 

são signos que remetem a alguma coisa e seu significado leva a algo.  

É possível destacar nos estudos de Lévi-Strauss (1993) sua análise dos mitos para 

compreendermos melhor os elementos comuns nos diferentes sistemas culturais. 

Algumas significações devem ser compreendidas em processos separados, percebendo 

 
11 A invenção desse termo surgiu na década de 60 por William C. Sturtvant ao designar uma área 

multidisciplinar de estudos e valorização de práticas produzidas por grupos locais e transmitidas por meios 

não convencionais. 



33 

 

que uma cultura pode partir de premissas existentes em outras, diante dessa diversidade 

cultural em que se propõe a estudar longe dos aspectos eurocêntricos.  

 
Para compreender como, e em que medida, as culturas diferem entre si, 

se essas diferenças se anulam ou se contradizem, ou se concorrem para 

formar um conjunto harmonioso, é preciso primeiramente tentar 

esboçar seu inventário. Mas é aqui que começam às dificuldades, pois 

devemos conscientizar-nos de que as culturas humanas não diferem 

entre si do mesmo modo, nem no mesmo plano. Estamos inicialmente 

em presença de sociedades justapostas no espaço, umas próximas, 

outras afastadas, mas, em resumo, contemporâneas. Em seguida, 

devemos contar com formas da vida social que se sucederam no tempo, 

e que estamos impedidos de conhecer pela experiência direta (LÉVI-

STRAUSS, 1993. p. 330-331). 

 
Quando nos deparamos com discussões relativas as diversidades culturais, 

tendenciamos a fazer uma análise de forma etnocêntrica partindo do nosso referencial de 

mundo, da nossa lente, nos modelos construídos por nossa sociedade. O evolucionismo 

social/cultural ocorre quando em nossa aldeia, grupo e etnia manifestam-se sentimentos 

de respeito as outras práticas culturais. O que devemos compreender é que as sociedades 

passam por processos diferentes de evolução e por isso devemos relativizar seus aspectos. 

Essa relativização cultural acontece para que possamos identificar que outros processos 

culturais acontecem, diferem dos nossos e não nos tornam mais ou menos evoluídos. 

 

1.4 CULTURA EM SEU CARÁTER DINÂMICO 

 

A compreensão acerca da cultura entra em questão quando suas manifestações e 

elementos tidos como tradicionais se modificam com o passar dos anos. É com o 

rompimento dos paradigmas nas comunidades tradicionais, na apropriação de práticas 

contemporâneas que estes grupos reconhecidos por suas características culturais 

marcantes são estigmatizado por “estarem perdendo sua essência”, deixando de lado seu 

modelo inicial. Ocorre que, existe uma dificuldade de assimilarem que práticas culturais 

são dinâmicas, não ficam estagnadas e são mutáveis. Essas culturas não estão isoladas, 

dialogam com as outras e isso tem sido cada vez mais célere.  

Se o meio digital contribuiu para essa mudança culturológica, é na midiatização 

das relações que esse processo fica mais evidente.  As relações sociais na proposta da 

aldeia global estabelecida por McLuhan (1964) nunca fez tanto sentindo. Os meios de 

comunicação transformaram as práticas sociais, agora mais híbridas, fluídas e dinâmicas.  

As sociedades estão mais próximas nessa era virtual, as trocas simbólicas decorrentes do 



34 

 

consumo da tanajura, antes (com)partilhadas nas aldeias locais, hoje ultrapassam 

fronteiras geográficas. O ato de consumir essa iguaria se limitava a um espaço geográfico, 

a figura 2 nos mostra que com a rede social digital esse consumo passa a ser 

compartilhado alcançando pessoas de diferentes lugares.  

Podemos observar nessa postagem do Instagram a nativa de Tianguá (CE), 

Raphaela Nunes (36 anos), usando seu perfil na rede social para registar um costume 

alimentar da sua cultura. Essa imagem demonstra uma desterritorialização cultural, na 

reprodução de um hábito específico de um lugar sendo exercido em outro. Essa afirmação 

se concretiza na marcação do check-in na cidade de Brasília (DF), em um momento 

saudoso de reencontro com uma colega de infância residente na capital do Brasil. O 

costume que vem desde a infância, permanece na fase adulta, autenticando as questões da 

tradição; o hábito que acontecia dentro de casa, ganha nova dimensão através da internet.  

 

Figura 1:  A formiga no Instagram de Raphaela Nunes. 

 
Fonte: Instagram @nunesrapha. 

 

Em entrevista para o presente estudo, Raphaela Nunes comentou que esse 

consumo da formiga tanajura acontece desde criança, ela não recorda quando comeu pela 

primeira vez, é comum na sua família. A entrevistada relata que “sempre foi muito natural 

comer tanajura”, nunca sentiu estranheza por esse alimento. Essa prática só nos mostra 

como os sujeitos tendem a se apropriarem dos recursos tecnológicos para apresentarem 

seus hábitos. A figura 2 ilustra essa adaptação cultural, a tecnologia associada as 

manifestações culturais. Das cozinhas dos lares para a rede mundial de comunicação. 

Ressaltamos que essas ações possibilitam novos discursos e questionamentos sobre as 



35 

 

representações identitárias. São nativos produzindo conteúdos, construindo discursos que 

aproximam sujeitos oriundos do mesmo lugar de origem.  

Segundo Woodward, “A forma pelas quais a cultura estabelece fronteiras e 

distingue a diferença são cruciais para compreender as identidades” (2014, p. 42). O 

alcance proposto pela tecnologia possibilitou uma (re)apropriação de tempos e lugares, 

culturas e sujeitos; nesse processo que a globalização acontecesse. Essas 

intercomunicações culturais podem contribuir para que visões estereotipadas se 

descontruam se naturalizando no olhar do outro. Quando Raymond Williams (1969) fala 

que cultura são “sentidos compartilhados”, identificamos que esses pressupostos 

aplicados ao consumo da tanajura, atuam como um guia em um sistema que conduz, 

direciona e gere comportamentos nos sujeitos tianguaenses. 

Dito isso, surgem novas experiências e modos de subjetivação por meio das 

práticas comunicacionais envolvendo os sujeitos locais desse processo social e agora em 

uma esfera digital que é mediada por sentidos e significados disseminados nas produções 

de conteúdo, nas leituras percebidas nos espaços tecnologizados, tais como: Facebook, 

Instagram e WhatsApp. E com as influências globais, é comum que as culturas populares 

fiquem imersas nessa arena, não ficam engessadas, ocupam diferentes espaços, e isso não 

faz com que percam sua essência, nem deixem de ser o que são por estarem presentes em 

outros suportes.  

Na atual conjunta é quase orgânico que costumes sejam (com)partilhados em 

redes digitais, com o acesso, produção e disseminação das mensagens acessíveis é bem 

mais comum que nessa era conteúdos e informações sejam colocados livremente na 

internet. Percebemos isso como oportunidade, no momento em que os produtos culturais 

se constroem em mensagens, democratizam ações provocando reações, mesmo que sejam 

de estranhamento, trata-se de um movimento, um campo de disputa e negociação em que 

costumes globais duelam com práticas de sociedades menores.  

Analisando a figura 3, publicada no Instagram, vemos que a tianguaense Poliana 

Gomes, residente em São Paulo (SP), faz uma postagem em um bar na cidade serrana 

com uma expressão de felicidade, contudo, causando bastante estranhamento. A 

entrevistada contou que sempre que vai a sua cidade natal faz questão de saborear a 

formiga e que, mesmo morando fora desde 2009, não deixa de “importar” a iguaria. Em 

seu relato reafirma a tradição passada por gerações e nos revela: 

 



36 

 

Algumas das minhas lembranças mais antigas, são de quando criança 

saindo pra pegar tanajura com os meus pais ou alguns vizinhos que 

eram mais velhos. [...] aprendi esse costume com a minha mãe que é 

tianguaense. Algo bem normal na minha família (GOMES, 202012).  
 

Sua imagem além de confirmar seu consumo cultural, mostra como que para 

alguns de seus seguidores essa ação consumerista causa estranhamento e para outros 

aceitação. Aqueles, provavelmente portadores de outros hábitos culturais, declararam 

repulsa à formiga. Para a seguidora Lenne Muniz que cresceu em Tianguá (CE) e hoje 

mora em Natal (RN) sua reação foi: “Amoooooo mesmo”. A outra seguidora, Diva 

Ximenes que nasceu em outra cidade, morou uma época Tianguá (CE) e hoje já não reside 

lá, expressou repulsa: “ecaaaaaa, nera camarão não sua coisinha?”.  

 

Figura 2: A tanajura no Instagram da Poliana Gomes. 

 
Fonte: Instagram @ngapoliana. 

 
 As manifestações em rede têm alicerçado essa noção de grupo e aproximado 

sujeitos frente às diferenças. Em uma tríade que envolve tecnologia, relações sociais e 

representações, as manifestações culturais no espaço midiatizado ocupam novos lugares 

adquirindo novos status.  

 

Com a multiplicação de formatos e conteúdos de comunicação digital, 

os grupos marginalizados dos processos hegemônicos vislumbraram 

possibilidades de posicionamento e divulgação de sua produção. Muitas 

manifestações populares – antigas ou recentes – se reestruturam para se 

adequar às novas linguagens (SCHMIDT, 2007, p. 32).   
 
 

 
12 Entrevista concedida por Poliana Gomes ao autor dessa tese de forma on-line pela rede social Facebook. 

São Paulo (SP), 2020.  



37 

 

Analisando a comunidade tianguaense em uma perspectiva identitária, associamos 

esse modelo a ideia de nação de Anderson (2008), que percebe essas práticas como uma 

narrativa cultural de grupo. Para os nativos, essa prática alimentar é um elo de 

reconhecimento que os conectam para um todo, o que pode se compreender como 

comunidades imaginadas.  

 

São imaginadas porque mesmo os membros das menores nações nunca 

irão conhecer a maioria dos seus companheiros, encontrá-los, ou 

mesmo ouvi-los, ainda que nas mentes de cada um exista a imagem da 

comunhão deles (ANDERSON, 2008, p. 6).  

 

O que muitos acreditam é que para ser reconhecido como um verdadeiro 

tianguaense a característica principal é gostar de tanajura. Nos estudos de Hall (2013), 

que trazem uma perspectiva contemporânea, os pontos que ligam essa ideia de grupo, é a 

invenção da tradição e o mito do nascimento da nação. Sendo esta, formada por símbolos 

e significados que se adaptam e se ressignificam nas relações sociais. Esse sistema que 

denominamos de cultura se (re)constrói nas relações partilhadas por seus membros ou em 

situações de confronto com membros de outros grupos.   

 

1.5 ASPECTOS CULTURAIS DA ALIMENTAÇÃO 

 

A socialização a partir de práticas alimentares faz parte da humanidade desde o 

início das primeiras civilizações e ocupa um patamar importante para o nosso 

entendimento enquanto sujeito e sociedade. Nos ajuda a entender sobre nós, os nossos e 

os outros. Nos conta histórias e revela que “o que se come é tão importante quanto quando 

se come, onde se come, como se come e com quem se come” (CARNEIRO, 2003, p. 2). 

A antropologia também se relaciona com esse estudo e de forma simplificada 

evidenciamos os quatro grupos para que possamos identificar em que eixo a alimentação 

se encaixa: i) trata das questões arqueológicas; ii) busca estudar as questões acerca da 

antropologia biológica; iii) analisa a antropologia linguística; iv) compreende os estudos 

relacionados a antropologia Cultural. É nessa última corrente, relacionada aos estudos e 

aspectos culturais que os estudos da alimentação estão inseridos. Podendo ainda se 

desmembrar em três eixos de pesquisa:  

 



38 

 

Tabela 1: Linhas de estudo da alimentação. 

Simbolismo da 

alimentação 

Processo de interação 

social 

Alimentação e 

saúde 

Aqui se observa os 

rituais de alimentação 

no campo do sagrado, 

construção dos tabus 

religiosos que são 

associados a 

determinadas práticas 

alimentares como 

sagradas ou profanas.  

 

Aqui os hábitos 

alimentares são 

analisados e 

reconhecidos nas mais 

diferentes classes sociais, 

como se estabelecem os 

modos de comer, a dieta 

de cada lugar, as 

transformações 

alimentares na 

hipermodernidade, a 

alimentação de 

determinadas etnias.  

 

Os impactos do 

processo alimentar 

na saúde dos 

sujeitos.  

 

Fonte: Próprio autor. 

 

As discussões acerca das regras alimentares são associadas aos costumes, 

considerando questões concernentes as crenças, ideias, estilos, hábitos, valores, espaço 

geográfico e a um determinado período específico. A ideia de uma cultura ser mais 

evoluída que a outra é fora de cogitação, o que a antropologia da alimentação se propõe 

a estudar são os valores e as crenças associadas aos rituais alimentares, questões que 

guiam os sujeitos na escolha do que comer. São reflexões para que o alimento seja 

percebido como uma construção que sofre alterações e varia de uma cultura para a outra13. 

Há quem defenda que práticas alimentares estão associadas as questões 

espirituais, tradicionais, bem mais do que a própria questão fisiológica. Em uma dinâmica 

global acontece uma diversidade em torno da alimentação humana e essa multiplicidade 

é o que causa estranheza frente aos costumes alimentares que não estão inseridos em 

nossos grupos. De uma forma superficial, para Barth (2000, p. 90), “os grupos étnicos são 

diferenciados de acordo com vários traços culturais que servem como sinais diacríticos, 

sinais explícitos de identidade aos quais as pessoas se referem como critérios para 

classificação”. As classificações estão atreladas a como os grupos evidenciam seus traços 

particulares e a partir disso é que surge o olhar preconceituoso e estereotipado.  

 

Somos levados a identificar e distinguir os grupos étnicos pelas 

características morfológicas das culturas das quais eles são os 

portadores. Esse ponto de vista contém uma opinião preconcebida a 

 
13 Temos como exemplo a carne de gado, para os onívoros é uma ótima opção alimentar, em contrapartida 

para os indianos a vaca é um animal sagrado e ingerir esse alimento seria uma heresia. 



39 

 

respeito (i) da natureza da continuidade dessas unidades no tempo; e (ii) 

do locus dos fatores que determinam a forma dessas unidades (BARTH, 

2000, p. 29). 

 

Os grupos antropófagos brasileiros se diferenciavam em rituais de canibalismo em 

que o alimento tinha uma função para além da refeição. A crença de que ao ingerir a carne 

estaria absorvendo as forças era do campo do sobrenatural. Aqui existe uma semelhança 

ao consumo da formiga, quando com o intuito de proteger as plantações dos ataques de 

formigas, os portugueses mencionavam que em Portugal a ingestão da iguaria acontecia 

pois, “quem comesse tanajura, não passaria pela morte, voava para o infinito, como um 

guerreiro forte” (GASPAR, 2012, p. 101), fazendo com que os índios ingerissem a 

iguaria.   

Os estudos decoloniais14 nos propõem a uma crítica maior as ideias eurocentristas, 

uma reflexão mais crítica sobre a ingenuidade dos povos nativos em relação aos estudos 

enraizados pelo pensamento Europeu. Observamos que essa mesma prática alimentar 

ocorre em outros lugares, como em algumas cidades de Pernambuco, São Paulo, 

Amazonas e até na Colômbia.  

 

Figura 3: Vendedor de tanajura (hormigas culonas) em Bogotá-Colômbia 

 

Fonte: Arquivo pessoal. 

 

 
14 Segundo Costa Neto (2016, p. 51), “o pensamento decolonial propõe romper com os pensamentos 

gravados nas mentes e corpos por gerações”, que estão colocados fortemente pelos estudos eurocentristas, 

dando espaço para as pautas de discussões, “o pensamento dos povos originários (índios) e de diáspora 

forçada (negros)” na mais legítima epistemologia da cultura.  



40 

 

A relação da alimentação com a espiritualidade é muito comum. Nas comunidades 

africanas isso é visto a partir de um viés religioso e de poder que se materializa nas 

oferendas dos alimentos para os mortos.  Em seus rituais existem a crença de que os entes 

sobrenaturais prestam favores para os “fiéis” que ofertam comidas (comidas ofertadas 

para os orixás). Os estudos decoloniais nos possibilitam uma desconstrução de narrativas 

enraizadas a partir do olhar do colonizador em que saímos do lugar de ingenuidade e 

inferioridade.  

A alimentação acontece enquanto instituição humana na vida social dos grupos. 

Existe uma necessidade de alimentação e com os humanos as questões culturais surgem 

nesse universo associadas a um processo de acordo com as regras locais. Ela influencia 

na forma que nos relacionamos, na maneira de sentar à mesa, na partilha de suas refeições. 

São formatos que constroem hábitos os tornando coesos dentro dos grupos. A 

gastronomia15 local está tão atrelada a cultura de um povo que ao nos referirmos a 

determinados alimentos, imediatamente, os associamos a um lugar ou grupo. Na verdade, 

quando falamos de comida16 estamos nos referindo a um alimento que passou por um 

processo de culturalização.  

 

O costume alimentar pode revelar de uma civilização desde a sua 

eficiência produtiva e reprodutiva, na obtenção, conservação e 

transporte dos gêneros de primeira necessidade e os de luxo, até a 

natureza de suas representações políticas, religiosas e estéticas. Os 

critérios morais, a organização da vida cotidiana, o sistema de 

parentesco, os tabus religiosos, entre outros aspectos, podem estar 

relacionados com os costumes alimentares (CARNEIRO, 2003, p. 72).  

 

Nosso paladar é uma construção social que determina nossas escolhas alimentares. 

Se o gosto é o resultado do nosso processo de socialização, a escolha do que comer 

demarca nossas aceitações e negações, o que visualizamos como comestível ou 

abominável e isso não parte de questões naturais, biológicos. Foram fatores culturais que 

nos auxiliaram nesse processo decisório. Para Cascudo (2004, p. 42), “o ato de comer 

possui um sentido simbólico para o homem. Cozinhar é uma ação cultural que nos liga a 

 
15 Esse termo gastronomia, etimologicamente falando, surge do grego: gastros (estômago) e normas (lei) 

(ORNELLAS, 2008). Segundo o Dicionário Aurélio, é o “conjunto de conhecimentos e práticas 

relacionados com a cozinha, com o arranjo das refeições, com a arte de saborear e apreciar as iguarias”. 
16 Segundo Montanari (2008), a comida é compreendia como cultura analisando desde sua forma de 

produção, os métodos para seu preparo e a forma como é consumida.  

 



41 

 

nossa história ao que produzimos, cremos e projetamos”. É uma ação de significados, a 

alimentação é um “livro” que revela o que somos, é uma ação comunicativa.  

 

1.6 O ALIMENTO ENQUANTO DIMENSÃO COMUNICATIVA 

 

Os estudos culturais compreendem a alimentação enquanto comunicação e 

apregoam que a comida deve ser compreendida enquanto uma linguagem. Esse estudo 

traz a ideia do consumo da tanajura para além de uma prática gastronômica, pois percebe 

que o processo alimentar dessa formiga conecta pessoas e histórias. Lévi-Strauss (2004, 

p. 455) defende que mesmo “sem que o tenhamos provocado, estabelece-se, portanto, um 

diálogo entre o passado e o presente, entre costumes exóticos e costumes próximos”. O 

autor analisou práticas alimentares em culturas ocidentais e as relacionou com as de outras 

culturas, percebendo que a cozinha enquanto produção simbólica apresenta elementos 

que se caracterizam como linguagem.  

A partir dos processos evolutivos que envolvem a comida, Lévi-Strauss (2004) 

comenta que a evolução das civilizações pode ser observada de acordo com as 

denominações de cru e cozido (título de uma de suas mais importantes obras) e descreve 

que o cru faz referência ao homem na natureza e o cozido traz a concepção de cultura, 

consequentemente, relacionado ao seu grau de evolução no mundo. Podemos também 

encontrar um arcabouço cultural e acessar experiências vividas por outras gerações, 

rememorar culturas passadas, compreender melhor como se firmaram estruturas sociais e 

mentais em determinadas sociedades. São pequenas ações que se transformam em 

características relevantes para refletir acerca da sociabilidade para além do campo 

nutricional, com referências embasadas no compartilhamento de experiências que se 

revelaram em atos simbólicos alimentares. 

 

O caráter simbólico-ritual do comer se expressa claramente no hábito 

de convidar pessoas para jantar em nossa casa, no ‘jantar fora’ em 

determinadas ocasiões ou no ‘almoço de domingo’. Nessas, e em outras 

ocasiões análogas, há mais em jogo que necessidades nutricionais. Não 

convidamos pessoas para jantar em nossa casa para alimentá-las, 

enquanto corpos biológicos, mas para alimentar e reproduzir relações 

sociais, isto é, para reproduzir o corpo social (WOORTMANN, 1985, 

p. 9). 
 

 
Quando Cascudo (2004, p. 386) menciona, “diz-me o que comes, dir-te-ei quem 

és”, nos diz que a comida fornece informações por estar carregada de significados. Na 



42 

 

alimentação estão presentes enunciados de diferentes formas, são esses enunciados que 

formam o processo comunicacional no processo alimentar. Os rituais alimentares trazem 

formas de publicizar hábitos e costumes, com o uso das redes socais digitais isso ficou 

mais evidente, o fluxo maior de mensagens trouxe para as telas dos suportes os rituais, 

fazendo com que as experiências gastronômicas se propaguem.  

Segundo Woitowicz (2016, p. 3), “o consumo de alimentos permite estabelecer 

interações sociais, identificar grupos (a partir de aspectos étnicos, de classe, gênero, 

religião, geração etc.)”. Para os pequenos grupos a forma de se identificar, comunicar, se 

proliferou com as redes sociais digitais a partir das interações em rede. Mensagens como 

as do consumo da tanajura, fizeram com que linguagens se tornassem atos sociais e 

políticos. Representações antes invisibilizadas pelos grandes veículos de comunicação 

ganham visibilidade e passam a figurar no campo midiático com mais frequência (com a 

fácil produção e emissão de mensagens).   

A comunicação decorrente da gastronomia de comunidades e/ou grupos menores 

figuram de forma frequente nas redes sociais digitais, como vimos nas figuras 1 e 2 

sujeitos mostrando hábitos culturais, consumindo um prato tão comum para sua região, 

porém tão exótico para outras, é a comunicação possibilitando que culturas desconhecidas 

alcancem lugares antes imagináveis. Pois, “o homem civilizado come não somente (e 

menos) por fome, para satisfazer uma necessidade elementar do corpo, mas também (e 

sobretudo) para transformar essa ocasião”. (FLANDRIN e MONTANARI 1998, p. 108). 

Uma prática que comumente é feita in loco, na cozinha de casa, nesses dois casos ocupa 

novos territórios, seja em Brasília ou nas redes sociais é “um momento de sociabilidade, 

em um ato carregado de forte conteúdo social e de grande poder de comunicação” 

(FLANDRIN e MONTANARI, 1998, p. 108). 

A alimentação do cotidiano quando (re)apresentada nesses meios possibilita uma 

visibilidade dos costumes locais e traz “a dialética da cultura digital propõe que além de 

produzir localismos e universalismos, também seus efeitos serão contraditórios, positivos 

e negativos” (MACHADO (2017, p. 2). Acontece uma aquisição de novos costumes, 

hábitos globais em que grupos incorporam novas linguagens para disseminarem sua 

cultura com o uso das novas tecnologias. Nesse sistema comunicacional o consumo da 

tanajura passou a circular de forma mais rápida, na medida que esses novos meios de 

comunicação reconfiguram “as maneiras pelas quais os indivíduos se relacionam uns com 

os outros e com eles próprios” (THOMPSON, 2012, p. 9).  



43 

 

A comunicação ultrapassa fronteiras geográficas e os sistemas simbólicos no 

processo comunicacional no consumo da tanajura tem um forte apelo identitário. 

Observaremos isso com mais precisão nos próximos capítulos dessa tese, no material de 

análise, principalmente nas postagens do Instagram e Facebook realizadas por 

tianguaenses que hoje residem em outros lugares e se apropriam de um hábito da sua 

cultura materna para contar suas histórias. Revela-se, então, que a alimentação é “uma 

forma de comunicação, a ocasião de trocas e de atos de ostentação, um conjunto de 

símbolos que constitui, para determinado grupo, um critério de identidade” (VALERI, 

1989, p. 191).  

Defendemos nessa pesquisa que esse consumo fornece informações, dá sentido às 

raízes culturais, faz com que identidades sejam reveladas e tradições mantidas e/ou 

resgatadas. E, se “o sistema alimentar contém e transporta a cultura de quem o pratica, é 

depositário das tradições e da identidade de um grupo” (MONTANARI, 2008, p. 183), a 

linguagem que se constitui a partir do consumo da tanajura se constrói com os signos 

culturais, provocando uma valorização cultural proporcionada pelas mensagens 

propagadas em rede.   

Todavia, Marques de Melo (2008) aponta que os meios de comunicação 

tradicional não conseguiram apresentar tamanha diversidade cultural e somente com a 

“popularização” da internet que “costumes, tradições, gestos e comportamentos de outros 

povos, próximos ou distantes, circulam amplamente na ‘aldeia global’” (MELO, 2008, p. 

41). Na contemporaneidade essas linguagens diversificadas circulam por vídeos, 

fotografias, textos, dentre outros formatos e os elementos da cultura tianguaense ganham 

notoriedade se fortalecendo na disseminação de conteúdos relacionados a sua identidade.  

Com o compartilhamento dos costumes em redes digitais por tianguaenses o 

processo comunicacional identitário se fortalece, pois, as manifestações em “redes são 

estruturas abertas capazes de expandir de forma ilimitada, integrando novos nós desde 

que consigam comunicar-se dentro da rede, ou seja, desde que compartilhem os mesmos 

códigos de comunicação” (CASTELLS, 1999, p. 566). Laços são construídos também no 

espaço digital podendo fortalecer as narrativas de pertencimento, orgulho, valorização e 

saudosismo.  

Segundo Barreto (2005, p. 780), “não existe nada, no horizonte cultural, que não 

carregue a conotação do valor que o usuário, criador ou intérprete, agrega”. Percebemos 

de forma recorrente nas falas dos nativos um sentimento de afeto, rememoração dos 

hábitos que acontecia desde a infância e se repetem até os dias de hoje. Isso só nos leva a 



44 

 

crer que “muitas manifestações populares – antigas ou recentes – se reestruturam para se 

adequar às novas linguagens” (SCHMIDT, 2007, p. 47). As ferramentas digitais 

propagam conteúdos culturais que antes eram feitos boca a boca, constroem elos entre 

sujeitos locais e desterritorializados. 

São produções de sentidos em ações comunicativas originadas por meio de um 

fenômeno cultural que propicia experiências em sujeitos estando ou não na comunidade. 

Para Barthes (2001, p. 177), “... uma iguaria, um gesto, um filme, uma música, uma 

imagem publicitária, uma mobília, uma manchete de jornal [...]. Que podem ter em 

comum? Pelo menos o seguinte: todos são signos”. O comer comunica, “não como uma 

simples soma de produtos e comidas, reunidos de modo mais ou menos causal, mas como 

uma estrutura na qual cada elemento define o seu significado” (MONTANARI, 2008, p. 

165). Percebemos que o consumo dessa iguaria se legitima como um porta voz da 

identidade cultural tianguaense.   

Tais hábitos alimentares estão carregados de símbolos que têm significados para 

aquela cultura na construção da sua identidade. Esse consumo está envolvido em um 

campo simbólico e está representado em diferentes atividades socioculturais. Muitos 

sentidos foram reconfigurados, porém, nas análises que veremos adiante identificaremos 

que, nesse universo digital, costumes não desapareceram, constatamos um consumo 

desterritorializado, uma prática cultural deslocada em que sujeitos se apropriam do meio 

comunicacional online como espaço de manifestações culturais.  

 

A reprodutibilidade digital da folkcomunicação cria a oportunidade da 

construção de novas linguagens e a incorporação de gerações mais 

jovens a manifestações antes estagnadas, propõe outros diálogos com 

outros grupos ou até mesmo com o próprio, mas com outra dimensão 

(SCHMIDT, 2007, p. 40).  
 
  

É nesse processo comunicacional com o uso das redes sociais digitais que vozes 

de grupos menores ecoem de forma global. Em uma transformação que possibilita novas 

experiências, propõe-se “diálogos com outros grupos ou até mesmo com o próprio, mas 

com outra dimensão” (SCHMIDT, 2007, p. 40). O capital social a partir dos canais 

digitais permitem diferentes sistemas simbólicos, alcançando grupos em uma integração 

social diversificada. Para Recuero (2011, p. 12), “as tecnologias digitais ocupam um papel 

central nas profundas mudanças experimentadas em todos os aspectos da vida social”. Os 



45 

 

discursos construídos em rede se propagam de forma mais “democrática” tendo em vista 

que as interações acontecem em “todo lugar” e em tempo real.  

 

1.7 PROCESSOS ALIMENTARES: DO EXÓTICO AO RELATIVISMO CULTURAL 

 

Ainda nos impressiona como práticas socioculturais despertam curiosidade, 

questionamentos e inquietações ao desvelar hábitos e costumes diferentes, estes que se 

configuram no senso comum como algo exótico e estranho. Trazer para o debate as 

diferenças de povos e culturas, é colocar nas pautas sociais diálogos acerca das 

representações que podem elucidar alguns processos que permanecem no campo da 

exotização cultural e das relações etnocêntricas que circulam nas sociedades. O 

etnocentrismo, 

 
É uma visão do mundo onde o nosso próprio grupo é tomado como 

centro de tudo e todos os outros são pensados e sentidos através dos 

nossos valores, nossos modelos, nossas definições do que é a existência. 

No plano intelectual, pode ser visto como a dificuldade de pensarmos a 

diferença; no plano afetivo, como sentimentos de estranheza, medo, 

hostilidade, etc. (ROCHA, 1994, p. 5). 

 

O contato com essa “cultura da formiga” nos revela um relativismo cultural por 

meio das reações inesperadas, que trataremos adiante com mais propriedade e neste tópico 

veremos como isso, para além de demarcar fronteiras culturais, muda de status quando se 

adquire novas posições sociais. Estudos revelam que a formiga, enquanto alimento no 

Vale do Paraíba (SP), é usada desde a época dos jesuítas na região, talvez por ser um 

hábito mais comum de classes sociais abastardas foi ignorado por décadas e só agora 

adquiriu um novo status, quando passa a figurar no menu de restaurantes renomados.  

O D.O.M17 (acrônimo de Deo Optimo Maximo – algo como a Deus o melhor) é 

um restaurante na capital paulista do chef de cozinha brasileiro, Alex Atala. Esse 

renomado restaurante incorporou a formiga em seu cardápio, sendo assim, o alimento 

adquire uma aura promovida pelo efeito da gourmetização18. No artigo intitulado: A saúva 

gourmet, publicado na revista Época, o autor de novelas Walcyr Carrasco (2014, online) 

 
17 O D.O.M é um dos mais premiados restaurantes brasileiros, o estabelecimento já constou na lista dos 10 

melhores restaurantes do mundo e já chegou a receber duas estrelas Michelin em 2015, premiação máxima 

de caráter internacional. 
18  

A gourmetização é propriamente a transformação, por meio da gastronomia, do ordinário em gourmet (em 

especial ou extraordinário), gourmetizar algo ou alguém é conferir sua inserção no universo gourmet, ou 

mesmo torná-lo excepcional (OLIVEIRA, 2018, p. 347).  

 

https://epoca.globo.com/colunas-e-blogs/walcyr-carrasco/noticia/2014/04/bsauvab-gourmet.html
https://epoca.globo.com/colunas-e-blogs/walcyr-carrasco/noticia/2014/04/bsauvab-gourmet.html


46 

 

comenta sua experiência gastronômica com a iguaria: “Comi saúva. E gostei. Aconteceu 

recentemente no restaurante D.O.M., do chef Alex Atala, em São Paulo. Fui com um 

amigo, que comeu também. Confesso: a saúva não estava nos meus planos”. Quando a 

formiga sai da comunidade, dos lares populares para a mesa de um restaurante badalado, 

precisamos compreender como isso a recoloca em outra posição social.   

 

– Posso incluir a saúva amazônica no menu? É um produto em 

demonstração. Hesitei um instante. Meu amigo se contorceu na cadeira 

da frente. O D.O.M. é um restaurante, vamos dizer, de preços que 

equivalem a sua fama. Gastar uma grana para comer saúva, num país 

onde formiga dá em qualquer lugar? Mas sou do tipo que gosta de 

arriscar. E experimento de tudo. Mais que isso: sou uma draga quando 

se trata de comida. Traço tudo. Aceitei traçar a saúva amazônica, 

curioso (CARRASCO, 2014, on-line). 

 

Segundo Carrasco (2014, on-line) “o D.O.M. é considerado o sexto melhor do 

mundo, pela lista elaborada pela revista britânica Restaurant. É uma lista prestigiada”. 

Sendo assim, se a formiga está naquele espaço é como se ele estivesse chancelando que 

a iguaria é comestível. Reflete sobre o papel do chef de cozinha, menciona que ele tem 

se especializado em ingredientes nacionais e lança uma pergunta para ele mesmo: “Por 

que não a saúva?”. Comenta que logo que o maître se retirou, seu colega murmurou que 

não ia comer a saúva.  

O inusitado é que enquanto aguardavam o prato com a iguaria, relatou que quando 

criança comia formiga em Marília (SP): “Era comum comer os traseirinhos fritos, como 

uma espécie de aperitivo. O sabor do içá era acentuado. Lembrava um pouco o amendoim 

torrado” (CARRASCO, 2014, on-line). Parece-nos que Carrasco perdeu o hábito, passou 

a achar esse consumo estranho e somente ao reencontrar o alimento em um restaurante 

premiado, naturaliza sua ingestão. Revelou que seu amigo ficou aterrorizado com aquele 

prato (uma formiga pousada sobre uma fatia de abacaxi). Aparentemente ele não 

demonstrou nenhuma surpresa e o maître na apresentação comentou: “vem da região do 

Rio Negro e foi descoberta depois de pesquisas na culinária indígena”. 

Conforme Carrasco (2014, on-line), o sabor desse alimento é impossível de 

descrever: “Inundou meu paladar. – É bom? – perguntou meu amigo. – Maravilhoso – 

respondi, prestes a roubar a saúva de seu prato”. Com todos os elementos de um espaço 

requintado e contemporâneo, seguindo as dicas para utilizar as mãos sem se constranger 

ao comer a formiga, mencionou que seu amigo “tomou coragem. Também ficou surpreso, 

fascinado”. E comenta que foi uma sensação fantástica. 



47 

 

O choque cultural despertou um interesse em Carrasco, comentou que foi 

pesquisar sobre a iguaria enquanto alimentação, descobrindo que a chef Mara Salles, do 

restaurante Tordesilhas, em São Paulo, tem estudado as formigas e suas Ambiências19, 

integrantes do cardápio da etnia baré, caçadas pelos índios que colocam os ouvidos no 

chão para identificar a trilha que fazem embaixo da terra. Foi a partir dessa experiência 

que Carrasco resgatou em sua memória que já foi comedor da iguaria na infância e 

descobriu que não era uma exclusividade do chef brasileiro. Mencionou que “um chef 

francês: Pascal Barbot, as serviu em seu restaurante L’Astrange, em Paris, três estrelas 

no Guia Michelin, um dos mais respeitados do mundo”. 

 

Figura 4: Tem uma formiga no prato. 

 
Fonte: Opinião e Notícia20. 

 

Podemos compreender aqui, a desconstrução cultural desse alimento, com base 

nos estudos de Ginzburg (1987), que fala sobre uma circularidade cultural, em que os 

elementos da cultura popular e da cultura erudita se abastecem mutuamente. Para 

Ginzburg (1987, p. 13), ocorre um “relacionamento circular feito de influências 

recíprocas, que se movia de baixo para cima, bem como de cima para baixo”. São espaços 

de sociabilidade que promovem formas de produção e divulgação em uma circularidade 

com elementos de classe popular e classe dominante.  

Destacamos também a reação de Thayla Ayala em sua experiência no mesmo 

restaurante. Em um vídeo postado na rede social Snapchat, a atriz comentou que não 

comeu o prato com formiga do restaurante D.O.M. O vídeo foi compartilhado por alguns 

 
19 A pesquisadora traz uma receita intitulada manjar de tapioca com calda de mel e formigas 
20 Disponível em: http://opiniaoenoticia.com.br/brasil/chefs-brasileiros-revolucionam-menu-com-insetos/ 

Acesso em: jun. 2019.  

http://opiniaoenoticia.com.br/brasil/chefs-brasileiros-revolucionam-menu-com-insetos/


48 

 

portais de notícias21 em que ela aparecia acompanhada do seu namorado Adan Senn 

(francês), filmando os detalhes para seus seguidores e revelando que tinha cancelado o 

menu degustação. A atriz comentou: "Olhei o menu degustação, aquele negócio 

[referindo-se à formiga] não é comida para mim. Pedi arroz, feijão. Melhor PF do 

mundo". Filmando de forma inconformada escreveu: "Olha a sobremesa, vem com 

formiga! Sabe quando eu vou comer isso? Nunca!”.  

 

Figura 5: Comer formiga? Nunca! 

 
Fonte: Purepeople22. 

 
 

Apesar de ser um ingrediente brasileiro, a formiga aparentemente causa mais 

estranheza que frutos do mar como lulas ou mexilhão na composição do prato. Mesmo 

estando presente em um restaurante renomado, de uma grande metrópole, ainda é difícil 

romper o estigma e o domínio de práticas alimentares exercidas em sociedades maiores. 

Todavia, a presença desse alimento nesses espaços é fundamental para que ocorra uma 

desconstrução cultural. Essas expressões de estranheza de Ayala, poderíamos 

compreender embasados nos estudos de Willians (2011), mediante os sentidos não 

fazerem parte do seu repertório cultural.  

Para que essa estranheza não venha ocorrer, é necessário que se tenha alguma uma 

relação com os elementos daquela cultura. A formiga faz parte da culinária ancestral do 

Brasil, mas o que pode torná-la comum ao sujeito são as relações socioculturais existentes 

no seu grupo. Sua validade está interligada a quem faz parte do contexto. Carrasco tinha 

uma história na infância com a iguaria, já para Ayala era sua primeira experiência.   

 
21 GOMES, Marilise.  Thaila Ayala recusa prato com formiga em almoço sofisticado: 'Cancelei'. Vídeo! 

Site Purepeople. Disponível em: https://www.purepeople.com.br/noticia/thaila-ayala-recusa-prato-com-

formiga-em-almoco-sofisticado-cancelei-video_a107162/.  Acesso em: jan. de 2020. 
22 Disponível em: https://www.purepeople.com.br/noticia/thaila-ayala-recusa-prato-com-formiga-em-

almoco-sofisticado-cancelei-video_a107162/1. Acesso em: fev. de 2020.  

https://www.purepeople.com.br/noticia/thaila-ayala-recusa-prato-com-formiga-em-almoco-sofisticado-cancelei-video_a107162/
https://www.purepeople.com.br/noticia/thaila-ayala-recusa-prato-com-formiga-em-almoco-sofisticado-cancelei-video_a107162/
https://www.purepeople.com.br/noticia/thaila-ayala-recusa-prato-com-formiga-em-almoco-sofisticado-cancelei-video_a107162/1
https://www.purepeople.com.br/noticia/thaila-ayala-recusa-prato-com-formiga-em-almoco-sofisticado-cancelei-video_a107162/1


49 

 

O que podemos perceber em relação aos alimentos é que são compreendidos 

dentro da cultura, quando colocados fora do lugar, do seu contexto, causam sensações de 

desconforto e repulsa, como vimos acima. No que diz respeito à culinária, a seleção de 

alimentos, o que é tido como comestível ou não, varia muito de lugar e região. O 

pesquisador Claude Fischler (1995, p. 18), desenvolveu uma tabela que nos ajuda a 

compreender essa situação:  

 

Tabela 2: Comestíveis e não comestíveis para Fischler. 

 
Fonte: Fischler (1995, p. 28). 

 

   
Salientamos que práticas culturais são relativas e não absolutas, o que é aceito ou 

reprovado dentro de uma sociedade, sejam os modos ou até mesmo os alimentos 

consumidos – como demonstrado na tabela 2 –, são construídos a partir das experiências 

cotidianas dos que vivenciam tais costumes. Cada grupo tem seu modo de reagir às mais 

diferentes ações. As características elementares de cada lugar não devem se configurar na 

perspectiva de que uma cultura exerce um domínio sobre a outra. A seleção dos estilos 

de vida pode ser construída e influenciada mediante pressão do seu grupo e até mesmo 

por questões socioeconômicas. Relativizar é compreender que cada cultura tem uma 

experiência particular e não menos importante. 

No próximo capítulo perceberemos como as práticas alimentares se constituem 

como símbolos culturais de grupos, como o ato de se alimentar é representativo e se 

constitui como parte da identidade cultural desses sujeitos. O consumo alimentar se faz 

revelador dos estilos de vida na medida em que a culinária se apresenta como um fator 

importante na representação cultural e naturalização de determinados comportamentos.     

 

 

 



50 

 

2 ALIMENTAÇÃO E IDENTIDADE  

 

Na cozinha prevalece a arte de elaborar os alimentos 

e de lhes dar sentido e sabor [...]. Despontam 

relações de gênero, de geração, a distribuição das 

atividades que se traduzem numa relação de mundo 

[...]. A cozinha é um espelho da sociedade, um 

microcosmo da sociedade (ANTUNES, 2005, p. 

21). 
 
 

2.1 CONSUMO E IDENTIDADE 

 

Este estudo entende que as construções simbólicas se ramificam a partir do 

consumo da tanajura, unificam sujeitos em uma linguagem fornecendo elementos para 

uma institucionalização da nação, como vimos anteriormente. “Esses sentidos estão 

contidos nas estórias que são contadas sobre a nação, memórias que conectam seu 

presente com seu passado e imagens que dela são construídas” (HALL, 2003, p. 51). O 

consumo revela muito de nós e a forma que comemos diz o quem somos e não somos. A 

“Comida comunica classe, grupo étnico, afiliação de estilo de vida e outras posições 

sociais. Comer é geralmente uma questão social e as pessoas comem todos os dias”. 

(ANDERSON, 2005, p. 124, tradução nossa23). Em sua maior grandeza atua nos 

processos de reconhecimento de individualidade e no lugar que cada sujeito ocupa na 

sociedade.  

Para Anderson (2005, p. 124, tradução nossa24), a comida “naturalmente assume 

boa parte do papel de comunicar tudo. De fato, pode estar atrás apenas da linguagem 

como um sistema de comunicação social”. Consideramos que é uma posição arriscada, já 

que não conseguiríamos classificar o que está em primeiro lugar, se a linguagem verbal, 

gestual ou outra. Determinar o que exerce maior grau de importância é impreciso, até 

porque defendemos nesses estudo a própria comida como uma linguagem que se fortalece 

com concepções de unidade e grupo, construindo uma posição identitária que sujeitos 

locais são “obrigados” a assumir.  

Segundo Hall (2003, p. 50), “uma cultura nacional é um discurso - um modo de 

construir sentidos que influencia e organiza tanto nossas ações quanto a concepção que 

 
23 No original: “Food communicates class, ethnic group, lifestyle affiliation, and other social 

positions.Eating is usually a social matter, and people eat every day” (ANDERSON, 2005, p. 124). 
24 No original: “It naturally takes on much of the role of communicatinge verything. Indeed, it may be 

second only to language as a social communication system” (ANDERSON, 2005, p. 124). 



51 

 

temos de nós mesmos”, essa prática consumerista constrói discursos que influenciam e 

normalizam costumes locais; percebemos que falas associadas a um período, época, povo 

e lugar, provocadas por esse hábito alimentar são recorrentes. Um exemplo disso está na 

figura 6, o ex-vereador de Tianguá (CE), Helter Júnior usa da sua rede social Facebook 

para comunicar sua satisfação em ter a iguaria em casa. Sua mensagem desencadeia uma 

série de reações e comentários com marcas identitárias de (re)afirmação cultural. 

Apoiados pelos estudos de Cuche (2002, p. 177), que defende que “todo grupo é dotado 

de uma identidade que corresponde à sua definição social, definição que permite situá-lo 

no conjunto social”. Esse consumo se constrói diante de uma afirmação identitária. 

 
Figura 6: A formiga na rede social de Helter Junior. 

 
Fonte: Facebook. 

 

A partir do consumo tanajura é possível identificar costumes de culturas passadas, 

identificar contextos históricos, já que os aspectos alimentares na cultura constituem em 

um “sistema de significações mediante o qual necessariamente [...] uma dada ordem 

social é comunicada, reproduzida, vivenciada e estudada” (WILLIAMS, 1969, p. 13). As 

narrativas construídas pelos tianguaenses trazem referências da região desde os 

primórdios, porém quando observada pelo outro, não é de fácil compreensão. “O homem 

se alimenta de acordo com a sociedade a que pertence e, ainda mais precisamente, ao 

grupo, estabelecendo distinções e marcando fronteiras precisas” (MACIEL, 2001, p. 

149). O consumo alimentar se difere entre as culturas e se torna um elemento identitário.  

 

A identidade social é ao mesmo tempo inclusão e exclusão: ela 

identifica o grupo (são membros do grupo o que são idênticos sob um 

certo ponto de vista) e o distinguem dos outros grupos (cujos membros 

são diferentes sob o mesmo ponto de vista). Nesta perspectiva, a 



52 

 

identidade cultural aparece como uma modalidade de categorização da 

distinção nós/eles, baseada na diferença cultural. (CUCHE, 2002, p. 

177) 

 

Os marcadores das identidades são vistos facilmente nas redes sociais digitais e, 

a figura 7 ilustra muito bem isso. Em um grupo de vendas on-line da região, um litro de 

tanajura (vendidas em garrafas pet) é comercializado por R$ 70,00. Nesta região a 

formiga é mais cara que a carne bovina, camarão, frango, por isso o alto valor da iguaria. 

Essa prática compartilhada em grupos de WhatsApp e Facebook ocorre, pois esses 

sujeitos comungam dos mesmos códigos culturais. Se esse anúncio fosse em Curitiba 

(PR), por exemplo, poderíamos pensar tratar-se de alguma brincadeira.  

 

Figura 7: Tanajura no Mercado Livre. 

  
Fonte: Facebook. 

 
As interações sociodigitais desempenham papéis importantes nesses processos 

(folk)comunicacionais. São mensagens afirmativas de um grupo que participa do 

processo comunicacional global com um caráter identitário fornecendo sentidos, valores, 

padronizando hábitos e costumes que se fortalecem mediante seus laços referenciais. 

Sendo o Brasil um país que a comida é um componente forte da cultura e possui 

características peculiares de cada lugar, essa pesquisa busca compreender os 

desdobramentos do consumo da tanajura nessa sociedade.  

Segundo DaMatta (2001, p. 56), o sistema alimentar é algo complexo, “temos o 

alimento e temos a comida. Comida não é apenas uma substância alimentar, mas é 

também um modo, um estilo e um jeito de alimentar-se”. Podemos perceber isso a partir 

da culinária oriental no Brasil, são restaurantes temáticos presentes em todas as regiões 



53 

 

do país presente em seus menus os sushis e yakisobas que dão sentidos para aquele 

universo gastronômico. Isso tem acontecido também com a comida tipicamente baiana 

nas demais regiões do Brasil. O acarajé, mesmo quando vendido fora da Bahia, a figura 

da baiana é muito presente, com suas vestes e turbantes ajudam nessa identificação 

alimentar (ver figura 8). Da mesma forma que esses alimentos rementem a um povo/ 

região, a tanajura quando transformada em alimento, remete a identidade desse grupo. É 

o resultado dos processos que se construíram naquele lugar por critérios sociais, 

econômicos, religiosos etc. são traços culturais do povo tianguaense.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: BBC25.  

 

Compreendemos que a associação dos alimentos a determinadas culturas 

específicas pode se fortalecer por meios dos processos comunicacionais.  Nos dias atuais 

o consumo da tanajura é facilmente associado a essa comunidade cearense.  A 

disseminação de conteúdos relacionados a essa prática em Tianguá (CE)ganhou 

notoriedade em portais de notícias – como o G1.com/CE (figura 9) – que passaram a 

noticiar esse consumo intrínseco da cultura ibiapabana. Parece-nos que, quando sujeitos 

locais se apropriam das possibilidades das novas tecnologias de comunicação para 

produzirem conteúdos relacionados aos seus costumes populares, manifestações culturais 

de grupos menores ecoam de forma mais recorrente. Percebemos que, após mensagens 

circularem em redes sociais digitais, os grandes veículos de comunicação criam pautas 

com essas linguagens, (re)apresentam costumes influenciados por mensagens construídas 

inicialmente por grupos populares minoritários.   

 

 
25 Disponível em: https://www.bbc.com/portuguese/brasil-43324892. Acesso em: jun. 2019.  

Figura 8: Acarajé da baiana. 

https://www.bbc.com/portuguese/brasil-43324892


54 

 

Figura 9: Tanajura no G1.com. 

 
Fonte: G1.com. 

 
 

Quando percebemos que “a cozinha é também uma linguagem por meio da qual 

‘falamos’ sobre nós próprios e sobre nossos lugares no mundo” (WOODWARD, 2014, 

p. 43), constamos que nesse consumo identitário a ingestão desse alimento por si já é uma 

interação comunicacional, porém se fortalece com o uso dos canais digitais na mediação 

entre gerações e povos de diferentes culturas. Recuero (2011) nos coloca que na era digital 

tudo ficou mais visível e próximo. A internet promove uma conexão com diferentes 

modelos de interações e trocas sociais, mas falaremos sobre isso mais adiante.    

O que podemos afirmar é que a comunidade fornece sentidos e valores ao mesmo 

tempo que padroniza comportamentos e posturas em laços referenciais que se perpetuam 

na sociedade. Se “os referentes de identidade se formam, agora, mais do que nas artes, na 

literatura e no folclore [...] em relação com os repertórios textuais e iconográficos gerados 

pelos meios eletrônicos de comunicação” (CANCLINI, 1995, p. 124), as mensagens em 

espaços tecnologizados, como esse exemplo do jornal digital (figura 9), nos propõem uma 

reflexão acerca dos modelos de produção e disseminação da cultura local, como os meios 

tradicionais de comunicação na “globalização da vida urbana” tem influenciado no 

fortalecimento da identidade local.  

 

2.2 CONSUMO ALIMENTAR ENQUANTO SÍMBOLO DE IDENTIDADE  

 

Sabemos que as sociedades se organizam a partir de diferentes aspectos e, o 

espaço geográfico, histórico e cultural contribui para a singularidade dos elementos 

culturais, tendo em vista que cada comunidade é detentora de peculiaridades que são 

desenvolvidas desde sua criação com elementos próprios para suas significações. Geertz 

(2003 p. 15) apregoa que: “o homem é um animal amarrado a teias de significados que 

ele mesmo teceu, assumo a cultura como sendo essas teias e a sua análise; [...] uma ciência 

interpretativa, à procura do significado”. Os nossos hábitos estão associados a um 



55 

 

processo histórico de colonização, os costumes alimentares também estão atrelados aos 

processos de ocupações (invasões) geográficas no Brasil.  

São as características geográficas dos estados e regiões do Brasil, somadas as 

influências dos povos indígenas, africanos, europeus e asiáticos que refletem no universo 

alimentar brasileiro. DaMatta (2001, p. 36) comenta que “nem tudo que alimenta é sempre 

bom ou socialmente aceitável”. Dória (2006, p. 16) revela que gastronomia é: “o conjunto 

de saberes sobre a construção do prazer ao comer”. O autor acredita que “está organizada 

no plano do discurso, como ocupação do espírito”. É isso que percebemos no consumo 

da formiga em Tianguá (CE), tendo em vista que são poucas cidades cearenses que 

reconhecem essa iguaria como alimento, a aceitação da tanajura como comida nessa 

região se estabeleceu a partir das relações sociais dos ancestrais desse lugar.  

Em suas pesquisas, Douglas (2004) nos mostra que a comida marca fronteiras 

étnicas e não é algo estável. Ela defende que a comida versa sobre a identidade e está 

associada a três fatores: ideias, elementos e signos culturais. O que Hall (2011, p. 21) nos 

coloca é que “uma vez que a identidade muda de acordo com a forma como o sujeito é 

interpelado ou representado, a identificação não é automática, mas pode ser ganhada ou 

perdida”. Pensando nas questões de diásporas, aculturações e apropriações identitárias, a 

experiências com costumes como esse pode provocar construções identitárias, já que a 

identidade se (re)constrói na relação dos sujeitos com a cultura e sofre interferências 

locais e globais.  

 

Identidade Cultural não possui “uma origem fixa à qual podemos fazer 

um retorno final e absoluto” [...]. Tem suas histórias – e as histórias, por 

sua vez, têm seus efeitos reais, materiais e simbólicos. O passado 

continua a nos falar [...]. As identidades culturais são pontos de 

identificação, os pontos instáveis de identificação ou sutura, feitos no 

interior dos discursos da cultura e da história. Não uma essência, mas 

um posicionamento (HALL, 1996, p. 70). 

 

Dante Gallian (2007, p. 179) apregoa que com o consumo alimentar 

“desenvolveram-se práticas e costumes que fundam e dão identidade as diversas 

sociedades e tradições”. Defendemos a ideia de que a comensalidade pode demarcar 

fronteiras e expressar identidades e, dialogando com esse entendimento, Flandrin e 

Montanari (1998, p. 110) revelam que “a alimentação é um elemento constitutivo da 

identidade humana”. Podemos evidenciar a construção dos discursos que colocam o 

consumo da tanajura como parte da identidade do tianguaense; Camile Mendes (figura 



56 

 

10), candidata de Tianguá (CE) à beleza Miss Teen Terra 201926, traz em sua fala 

elementos culturais de identificação, em sua apresentação no vídeo que foi compartilhado 

em rede, menciona: “Sou da terra das tanajuras, dos índios tabajara, conhecida pela sua 

variedade no hortifruti, somos hoje uma das cidades mais desenvolvidas da Serra da 

Ibiapaba” (MENDES, 2019, on-line). Acreditamos que essas narrativas podem gerar 

empatia e aproximação cultural, pois é o que fortalece a ideia de nação dos grupos.  

 

Figura 10: O discurso da Miss Tianguá (CE). 

 
Fonte: Frame do vídeo postado no Facebook. 

 

 Se o que faz do sujeito um tianguaense são os costumes em comum são nesses 

discursos que sujeitos se conectam com práticas exercidas pelo seu grupo. O processo de 

identificação a partir desse consumo alimentar assume outra dimensão já que “a comida 

pode marcar um território, um lugar, servindo como marcador de identidade ligada a uma 

rede de significados” (MACIEL, 2001, p. 151). Mas, o ingrediente mais forte dessa 

comida é o identitário, o sabor que é construído no campo da representatividade, a 

tanajura simboliza a diferença; é uma marca de autenticidade da identidade do povo 

tianguaense. Quando Hall (2006, p. 11) menciona que “projetamos a 'nós próprios' nessas 

identidades culturais, ao mesmo tempo, que internalizamos seus significados e valores, 

tornando-os 'parte de nós'”. Para Camila Carvalho, uma Fortalezense (CE) que participou 

do Miss Plus Size 2018 concorrendo pelo município de Tianguá (CE), casada com um 

filho de uma tianguaense, não comungando das práticas culturais locais, internalizou os 

valores e afetos desse grupo, associando sua imagem a esse elemento da cultura local se 

aproximação da comunidade.  

 
26 O vídeo conta com mais de 4 mil visualizações e compartilhado por mais de 100 pessoas da comunidade. 

Fonte: https://www.facebook.com/camile.vitoria.7315/videos/2438397556397376/ acesso em: jan. 2020.  



57 

 

Na figura 11, a miss aparece em seu Instagram com seu marido e sogra (nativa) e 

comungam dessa prática cultura. Na imagem, eles posam em frente ao monumento da 

tanajura na cidade, Camila Carvalho com a faixa que lhe consagrou miss do município 

descreve: “Em frente à tanajura, o prato mais disputado entre tianguaense em época de 

chuva”. Essa identificação é o que promove um elo com os sujeitos locais, mesmo ela não 

sendo moradora da cidade, usa a figura da tanajura para se conectar com a cultura local.  

 

Figura 11: A tanajura e a Miss Plus Size. 

 
Fonte: Instagram. 

 

 Maciel (2001, p. 151) afirma que podemos “...falar em ‘cozinhas’ de um ponto 

de vista ‘territorial’, associadas a uma nação, território ou região, tal como a ‘cozinha 

chinesa’, a ‘cozinha baiana’...”. A cozinha tianguaense tem a tanajura como alimento 

referência de sua marca identitária. Entretanto, em entrevista para esta tese, Daniel Sá, 

nativo e professor de história no município, comenta que o consumo dessa formiga é algo 

que demarca fronteiras dentro do seu próprio espaço geográfico, a sede fica na parte alta 

da serra, e por ter uma extensão territorial significativa, esta cidade abrange outras 

paisagens geográficas como sertão, que fica logo após a descida da serra, no distrito de 

Arapá.  

 

O ato da pega da tanajura que faz com que, tenha uma relação de, vamos 

dizer assim, é, de cultural nos sentidos das pessoas irem pra rua, se 

envolver, com a questão da natureza e que com a tanajura no caso de 

Tianguá, né, é interessante que em Tianguá, a sede, na serra se pega 

tanajura, mas já alguns distritos de Tianguá, no sertão, não se tem esse 

costume, né? Se você for em algumas localidades próximas como o 



58 

 

Arapá, a Santa Luzia, né, que são distritos e localidades da cidade, não 

tem o hábito de comer tanajura (SÁ, 202027)  

 

Os símbolos identitários fortalecem o ethos28 que compõe as marcas culturais, 

promovendo um sistema de reafirmação nos grupos por meio das dinâmicas 

comunicativas, o processo comunicacional do consumo da tanajura permite uma 

interação: sujeito-consumo-mensagem com significados nos discursos que permeiam no 

imaginário social/simbólico.  Segundo Lévi-Strauss: “a cozinha é uma linguagem na qual 

cada sociedade codifica as mensagens que lhe permitem significar ao menos uma parte 

do que essa sociedade é” (1990 apud POULAIN; PROENÇA, 2003, p. 253). Mesmo 

possuindo várias culturas dentro de uma mesma cidade, as marcas dessa gastronomia no 

município é o que mais se destaca. 

Compreendemos que os códigos gerados na cozinha são complexos, entretanto, 

dão sentindo aos atos sociais de determinados grupos. DaMatta (1986, p. 22) comenta 

que a comida é o que coloca as coisas em foco, “se refere a algo costumeiro e sadio, 

alguma coisa que ajuda a estabelecer uma identidade, definindo, por isso mesmo, um 

grupo, classe ou pessoa”. O alimento é o que nos mantém vivos, a comida está 

intimamente associada a uma identidade cultural, atrelada a algumas peculiaridades. 

Existe uma diferença nos aspectos simbólicos do alimento em si e da comida, sendo esta 

carregada de referências de algo que já é de nosso costume e tem uma identidade que se 

refere a um grupo, classe ou sujeito. O alimento isolado não revela nada; são as 

transformações de cada sociedade em suas representações que fazem com que a comida 

tenha códigos e referências de uma identidade. 

 

2.3 RITUAIS CONSUMERISTAS E IMAGINÁRIO SOCIAL 

 

Segundo Marques de Melo (2011), a “comunicação gastronômica é, portanto, o 

processo de comunicação cujo objeto é a arte culinária, entendida na sua dimensão 

simbólica”. Para os estudos da folkcomunicação gastronômica os “‘prazeres da mesa’ 

integram o cotidiano das comunidades humanas, possuindo relevância simbólica, tanto 

nas camadas abastadas [...] quanto nos segmentos marginalizados, que denotam hábitos 

 
27 Entrevista concedida por Daniel Sá ao autor dessa tese de forma on-line pela rede social WhatsApp. 

Tianguá (CE), 2020 
28 São os hábitos e costumes que trazem a marca de um grupo, uma região, uma coletividade.   

 
 



59 

 

morigerados” (MARQUES DE MELO, 2011, p. 2). A gastronomia contém significados 

que são revelados nos rituais construídos nas relações dos sujeitos com o preparo dos 

alimentos, associados à capacidade do alimento e comida enquanto linguagem (como 

vimos no capítulo anterior).  

Partimos do princípio que os consumidores de tanajura, mais especificamente os 

da região de Tianguá (CE) têm desenvolvido ao longo dos anos práticas comunicacionais 

através da música, fotografia, pintura, artes, nos bate papos on-line e off-line etc. Standage 

(2010, p. 44) observa que “a comida também é dividir e separar. No mundo antigo, 

alimento era riqueza, e controle do alimento era poder”; a alimentação nesse grupo os 

aproximam mais do que os distanciam, tem uma força cultural que, talvez pela 

simplicidade de sua aquisição, o alimento aqui tem um poder que é muito mais simbólico. 

Para Eagleton (2005, p. 54), “a cultura pode ser aproximadamente resumida como o 

complexo de valores, costumes, crenças e práticas que constituem o modo de vida de um 

grupo específico”. Esse grupo que estamos estudando pode ser observado como “aquele 

todo complexo” para alguns, enquanto para os membros da comunidade parece tudo tão 

simples e natural.  

Recorremos aos estudos de Edward Tylor (2016) que associou a definição de 

cultura a uma ideia de “conhecimento, crença, arte, moral, lei, costume e quaisquer outras 

capacidades e hábitos adquiridos pelo ser humano como um membro da sociedade” (apud 

EAGLETON, 2005, p. 54). Logo, se as sociedades se transformam, os hábitos locais 

acompanham essas mudanças, independe de faixa etária. Na opção explorar da rede social 

Instagram encontramos a imagem dessa senhora (ver figura 12) fazendo pose na escultura 

da tanajura do shopping da cidade (analisaremos o uso da figura da tanajura pelo shopping 

nos próximos capítulos). Essa prática que é recorrente na cidade, se fortalece no campo 

da representatividade da formiga na comunidade, sujeitos de diferentes gerações 

registram momentos ao lado da tanajura gigante e publicam em suas redes sociais digitais. 

Independentemente de faixa etária, os hábitos culturais se ajustam aos formatos 

contemporâneos e ressaltam seus patrimônios culturais.  



60 

 

Figura 12: Senhora na escultura de tanajura. 

 
Fonte: Rede Social Instagram. 

 
Segundo Cuche (2002, p. 28), a cultura é “um conjunto de características 

artísticas, intelectuais e morais que constituem o patrimônio de uma nação, considerado 

como adquirido definitivamente e fundador de sua unidade”. A partir dessa ideia de 

patrimônio local questões de “identidade e diferença” surgem para fortalecer 

significações geradas por elementos culturais. Collaço (2009) acredita que a noção de 

patrimônio se fortaleceu por meio de incertezas culturais, e denomina como uma 

“construção ou invenção de uma ponte entre o passado e o futuro de uma sociedade, 

símbolo da transmissão de conhecimentos entre gerações e é em geral associado a 

identidades que falam sobre determinado grupo...” (COLLAÇO, 2009, p. 220-221). 

Porém, a forma emblemática que comunidades absorvem e repassam seus costumes por 

gerações, se familiarizam por experiências construídas ao longo dos anos com 

características peculiaridades que moldam e influenciam sujeitos.  

Os significados que se atribuem às coisas surgem com o entendimento de mundo 

de cada indivíduo, mas tal entendimento já está preestabelecido na sociedade, a forma 

como cada grupo se enxerga e enxerga o outro, é uma construção que perpassa pelo 

imaginário coletivo baseada em princípios e regras particulares dentro de cada 

comunidade e, isso não é fixo, passa por transformações que nem sempre é uma tarefa 

simples descontruir, já que está cristalizado no imaginário social. É nessa concepção de 

imaginário social/coletivo que se constrói significados e representações que fazem 

distinções categóricas e condizentes que balizam e referenciam as sociedades. 

A comensalidade tem um papel importante nas questões de sociabilidade e o 

consumo da tanajura exerce uma função performática que está cristalizada no imaginário 

simbólico dos tianguaenses. Para Woitowicz (2012, p. 12), práticas alimentares 

intercambiam informações e apresentam e representam grupos “ao mesmo tempo em que 



61 

 

se configura como processo ritual e espaço de satisfação de necessidades e desejos”. As 

manifestações sociais derivadas do consumo da tanajura dão sentidos aos sujeitos que, ao 

introduzirem o consumo desse alimento na cozinha de casa, nos bares da cidade ou até 

mesmo em confraternizações, estão ingerindo significados culturais.  

 

Figura 13: Balde de tanajura. 

 

Fonte: Marcelo Tavares (Facebook) 

 
Marcelo Tavares em seu perfil no Facebook faz uma sátira ao preço que é 

comercializada a tanajura na cidade (figura 13).  Com isso, nos apropriamos dos estudos 

de Douglas e Isherwood (2004, p. 116) quando comentam que “o indivíduo usa o 

consumo para dizer alguma coisa sobre si mesmo, sua família, sua localidade, seja na 

cidade ou no campo”. Em um tom de ironia, a postagem desse morador questiona o preço 

praticado na comercialização da tanajura, por ser algo bastante valorizado, surpreende até 

os próprios moradores. A figura compara o valor da iguaria ao preço de um terreno, objeto 

de grande valia nas sociedades contemporâneas. Isso nos reforça que,  

 

[...] o homem civilizado come não somente (e menor) por fome, para 

satisfazer uma necessidade elementar do corpo, mas, também, (e 

sobretudo) para transformar essa ocasião em um momento de 

sociabilidade, em um ato carregado de forte conteúdo social e de grande 

poder de comunicação (FLANDRIN; MONTANARI, 1998, p. 108). 

 
O engajamento que essa imagem (figura 13) causou está associado ao seu 

conteúdo, essa insatisfação com o preço alto da iguaria na comunidade contém 

significados que envolvem fatores de tradição e resistência, porém, só fazem sentidos 

para os que detém daquele repertório cultural. A mensagem que essa figura carrega só 

nos confirma que “o gosto é, portanto, um produto cultural, resultado de uma realidade 

coletiva e partilhável [...] uma complexa construção histórica” (MONTANARI, 2008, p. 



62 

 

11). Pudemos perceber que, a comida conversa, revela, produz histórias e, é detentora de 

uma linguagem que atua enquanto narrativa da memória social. Com isso, consolida 

questões de unidade dentro de uma cultura, na medida em que aproxima pessoas, fomenta 

a continuidade de hábitos, perpetuam costumes que alimentam a memória coletiva.  

Para Bosi (1994, p. 17), “a memória do indivíduo depende do seu relacionamento 

com a família, com a classe social, com a escola, com a igreja, com a profissão [...] com 

os grupos de convívio e os grupos de referência...”, são os aspectos peculiares de cada 

sujeito que os conectam com tais mensagens. “A memória individual não está 

inteiramente isolada, fechada num homem, para evocar seu próprio passado, tem 

frequentemente necessidade de fazer apelo às lembranças dos outros” (HALBWACHS, 

1993, p. 58). E isso acontece quando se reconectam, quando buscam referências presentes 

na sociedade. Para Halbwachs (1993), a memória individual se constrói mediante a esses 

instrumentos, quando tomamos emprestado ideias do nosso meio.  

O consumo da tanajura é um foco de resistência e manifestação da cultura local.  

É uma memória coletiva relacionada as práticas ancestrais da comunidade. É um hábito 

que reflete e representa a história desses sujeitos transcendendo qualquer explicação, é 

um acesso a memória social desse lugar. Essa identificação a partir de significados que 

são compreendidos nas representações construídas na comunidade, é uma revelação 

cultural que acontece de forma natural entre os sujeitos. São lembranças vivas que 

rememoram os que já passaram por aquele lugar e pode ser classificada como um 

processo de reafirmação cultural.   

Mintz (2001) comenta que existe uma corrente de estudos que investiga a 

diversidade por meio do comportamento à mesa, entendido como algo particular e cheio 

de sentidos. Tendo em vista que os modos estão associados diretamente à história de um 

povo e às relações que se construíram no âmbito familiar, para este antropólogo, “O 

comportamento relativo à comida revela repetidamente a cultura em que cada um está 

inserido. Nossos filhos são treinados de acordo com isso” (MINTZ, 2001, p. 32). São 

aprendizados reveladores que apresentam requinte, destreza, compartilhamento, restrição 

a determinados alimentos, socialização. 

 

Os hábitos alimentares podem mudar inteiramente quando crescemos, 

mas a memória e o peso do primeiro aprendizado alimentar e algumas 

das formas sociais aprendidas através dele permanecem, talvez para 

sempre, em nossa consciência, como atesta a amada Madeleine de 

Proust, o caso mais famoso [...]. A comida “entra” em cada ser humano. 

A intuição de que se é de alguma maneira substanciado – “encarnado” 



63 

 

– a partir da comida que se ingere pode, portanto, carregar consigo uma 

espécie de carga moral. Nossos corpos podem ser considerados o 

resultado, o produto, de nosso caráter que, por sua vez, é revelado pela 

maneira como comemos (MINTZ, 2001, p. 32). 

 

O simbolismo das práticas consumeristas é percebido nessa tese em sua dimensão 

comunicacional destacada por seus elementos identitários com um forte apelo 

(folk)comunicacional. Na figura 14, Jaydson Aguiar, ex-prefeito e médico na cidade, faz 

votos de agradecimentos em seu perfil no Instagram a um paciente que lhe presenteou 

com tanajuras. A figura de uma pessoa tão emblemática para o município comendo a 

formiga tem uma simbologia. Essa cena pode ser percebida por alguns o quão ele é do 

povo e comunga das práticas populares, independentemente de sua posição social, 

partindo daquela premissa que, não tem nada mais tianguaense, mais popular naquele 

lugar do que comer tanajura.  

 

Figura 14: Jaydson comendo Tanajura. 

 
Fonte: Instagram. 

 

Contextualizando com o que estamos experenciando, a era dos comunicadores 

digitais (influenciadores digitais), o consumo apresentado por Aguiar nas redes digitais, 

tende a influenciar comportamentos, modos e percepções culturais. O consumo quando 

representado por um líder de um grupo, alguém que ocupa uma posição de destaque, 

auxilia nos referenciais de pertencimento, fortalecendo esse universo em que se 

representam as posturas identitária. Segundo Tondato (2010, p. 6), “é por meio do caráter 

simbólico do consumo que o indivíduo-sujeito dialoga com a sociedade do seu tempo, 



64 

 

informando seus interlocutores a respeito de sua identidade, seus hábitos, posicionando-

se no mundo”.  

Os influenciadores digitais têm (re)produzido comportamentos sociais referentes 

ao seu grupo, provocando uma multidisciplinaridade de falas e posicionamentos que 

podem ser observados e interpretados. Compreendemos que a comida é uma escolha e o 

alimento é uma necessidade; não nos alimentamos de qualquer coisa, o que pode ser 

consumido é a junção do fisiológico com o cultural. O que se reflete na posição tomada 

por Aguiar ganha importância, pois ocupa uma posição de liderança junto a seu grupo, 

mas pode se entender a outros.  

 

[...] comida é cultura quando consumida, porque o homem, embora 

podendo comer de tudo [...] escolhe a própria comida, com critérios 

ligados tanto às dimensões econômicas e nutricionais do gesto quanto 

aos valores simbólicos”. (MONTANARI, 2008, p. 15-16) 

 

Esse valor simbólico do consumo alimentar ganha corpo e passa a compor a 

identidade do consumidor inserido em um espaço geográfico específico incorporado as 

identidades com característica similares. Para Fischler (1995, p. 65, tradução nossa) é “o 

movimento pelo qual fazemos o alimento ultrapassar a fronteira entre o mundo e nosso 

corpo, o de fora e o de dentro29”. Outro caso, é o da empresária Vanessa Aguiar (figura 

15) que compartilha em sua rede social WhatsApp o preparo da tanajura em sua casa, nos 

revela muito mais que uma simples refeição, essa ação tem uma conotação muito mais 

cultural do que fisiológica, a imagem é a materialização das marcas identitárias de seu 

grupo que naquele momento pode fornecer materiais para a perpetuação dos costumes da 

região. 

Essas marcas que fixam e demarcam fronteiras identitárias são definições do seu 

lugar social e trazem traços, características tidas como inerentes aos sujeitos que vivem 

naqueles espaços geográficos. Canclini (1995) defende que as culturas estão estabelecidas 

por processos históricos híbridos e os sistemas alimentares sofrem influências como essas 

das redes digitais, adaptando-se para permanecerem vivos. Hall (1996) e Kellner (2001) 

percebem as questões identitárias como um sistema cultural que pode ser compreendido 

como um sentimento de pertencimentos em que sujeitos compartilham seus significados. 

Em tempos de globalização e culturas híbridas, acreditam-se que práticas como essa da 

 
29 No original: “el movimiento por el cual hacemos traspasar al alimento la frontera entre el mundo y nuestro cuerpo, 

lo de fuera y lo de dentro” (FISCHLER, 1995, p. 65) 



65 

 

figura 15 são inevitáveis. Segundo Canclini (1995, p. 124), “a globalização diminui a 

importância dos acontecimentos fundadores e dos territórios que sustentavam a ilusão de 

identidades a-históricas e ensimesmadas”. Porém, as manifestações das culturas locais 

são de suma importância e influenciam na produção de narrativas sociais que proliferam 

em produções audiovisuais e no imaginário coletivo. 

 

Figura 15: No fogão de casa. 

 
Fonte: Instagram. 

 
“A identidade surge, na atual concepção das ciências sociais, não como uma 

essência intemporal que se manifesta, mas como uma construção imaginária que se narra” 

(CANCLINI, 1995, p. 124). E na atual conjuntura pode ser narrada em qualquer espaço 

e a qualquer tempo, seja este off-line ou on-line. O patrimônio alimentício local é 

colocado em diferentes linguagens que rememoram por meio dos novos formatos 

comunicacionais. Esses hábitos expostos acima fazem com que os costumes alimentares 

não caiam no esquecimento ou até mesmo chegue à extinção. Para Giddens (2002), a 

sociedade mundial tem se estruturado em uma modernidade que mistura local e global 

em pautas sociais diante de um intercâmbio cultural que acontece cada vez mais rápido, 

com isso, surgem consequências de uma globalização que parece não se permitir a uma 

reflexão de seus atos e consequências. 

  

2.4 IDENTIDADE E CONSUMO ALIMENTAR EM NARRATIVAS SOCIAIS  

 

Ao longo deste estudo, identificamos que o consumo alimentar da formiga em 

Tianguá (CE) se destaca não só por sua excentricidade, mas também pelo que provoca 

nas construções de mensagens. A gastronomia da tanajura não trouxe só gosto e cheiro, 



66 

 

mas memórias que perpassam pelo imaginário coletivo promovendo interações e 

informações sociais. Se pesarmos com ocorria na Inglaterra na época Vitoriana, em que 

o convite para um dinner parties era carregado de significados e sinalizava muitas coisas, 

nesta região o convite para dividir um prato de tanajura é quase uma prova de amor, 

semelhante aos feitos na Idade Média em que: “a refeição era conhecida e utilizada como 

sinal de criação ou de reconhecimento de um laço social” (FLANDRIN; MONTANARI, 

1998, p. 301). As refeições nessa época poderiam ser percebidas como sinais, meios de 

comunicação não-verbais que revelavam algumas decisões.   

 

Essas refeições eram organizadas em diversas ocasiões: quando 

indivíduos ou coletividades selavam a paz ou faziam alianças; quando 

grupos celebravam ritualmente, em datas fixas, a continuidade de seus 

laços; quando um acontecimento particular (batismo, casamento, 

sagração de um cavaleiro, investidura) exigia que as relações fossem 

explicitadas e reforçadas por um comportamento adequado 

(FLANDRIN; MONTANARI, 1998, p. 301). 

 

Na idade média a comida tinha um papel importante, por meio de seus rituais, 

transformaram os costumes alimentares em realizações de banquetes. As práticas sociais 

carregam influências de diferentes épocas e povos, nessa contemporaneidade, os 

encontros, comemorações e festividades, desde a seleção de comidas que serão 

oferecidas, podemos perceber uma forte demonstração de afeto. Um exemplo disso ocorre 

nas festas de casamento, é oferecido os doces chamados de bem-casados, nas visitas aos 

recém-nascidos, os bem-nascidos, são comidas que carregam uma simbologia de nova 

vida e prosperidade.  

A figura 16 pode ilustrar essa relação de amor e consideração que determinados 

alimentos gera em seus grupos. A tianguaense Josi Aguiar mostra no grupo de amigos do 

WhatsApp uma porção de tanajura sendo preparada em seu ambiente de trabalho, logo 

sua amiga Raphaela Nunes reage em tom de brincadeira, demonstrando sua insatisfação 

por não estar comendo junto da amiga: “tenho uma ex amiga que tá me devendo uma 

mãozinha de tanajura”, mãozinha é um sinônimo de punhado. Em seguida, Nunes posta 

um prato de tanajura em casa, declarando a prova de amizade, Josi teria presenteado sua 

amiga com a iguaria. A reação de Lummena Paixão que participa do grupo, mas não mora 

na cidade foi de ressentimento, eu “que quero essa prova de amor tb” (sic), desejando à 

formiga.  

 



67 

 

Figura 16: Afeto e tanajura. 

 
Fonte: Rede social WhatsApp. 

 

Essa ação nos mostra o quanto esse grupo superestima essa iguaria. Para 

Montanari (2008, p. 159), “a participação na mesa comum é o primeiro sinal de 

pertencimento ao grupo”. Essas mensagens trocadas no aplicativo de conversa mostram 

que para além de um grupo virtual, os membros pertencem a um mesmo grupo alimentar 

e, apesar de estarem em outra cidade, como é o caso da Lummena Paixão, alguns 

costumes permanecem vivos.  

Os estudos da alimentação revelam que, em lugares da Europa, dividir a comida 

para os camponeses no período da Idade Média era um nível de consideração tão elevado, 

que aquele que participasse de um momento desse, já era considerado integrante da 

família. Quando Josi Aguiar presenteia sua amiga Raphaela Nunes com tanajuras, uma 

iguaria muito estimada na região, é um sinal de forte apreço e consideração. Salientamos 

que essa partilha acontece e muitas vezes atrai olhares curiosos de sujeitos de outros 

lugares. Quando realizada fora da comunidade resulta em admiração e/ou repulsa, sendo 

a última mais frequente, pois estamos lidando com um inseto que não é comum no 

cardápio de grande parte dos brasileiros.  

As narrativas do consumo da tanajura em Tianguá (CE) se constroem em ações 

como essas que de uma forma geral são praticadas por crianças, jovens, adultos e idosos. 

A forma como os sujeitos locais se alimenta, transportam códigos que são compartilhados 

por espaços comunicacionais com mensagens sobre a comunidade. Muitos que não fazem 

parte dessa cultura, deparando-se com esse ritual alimentar, podem acreditar tratar-se de 



68 

 

uma brincadeira, mas ao conversar com algum nativo entenderão a grandiosidade da 

manifestação e o que representa para a comunidade local.  

O processo folkcomunicacional, estudado nessa tese, depende de vários fatores 

para acontecer, um exemplo é a questão climática, pois só é possível caçar tanajuras nas 

primeiras chuvas do ano, caso o tempo fique seco e sem chuvas, dificilmente as formigas 

aparecerão. E isso reflete diretamente nas produções audiovisuais relacionadas a essa 

prática, é o período que mais se veiculam matérias em programas de televisão e jornais 

impressos, é quando mais aparecem mensagens em redes sociais digitais. Segundo 

Holland (2005, p. 1-2), “A comida é uma oportunidade para conhecer gente [...]. Diferente 

dos guias e folhetos de viagem, a comida permite uma visão genuína de como um povo 

vive e respira”. Para a autora quando você saboreia a comida de outro lugar, a cada 

garfada você compreende mais a cultura daquele povo.  

Podemos constatar que se torna mais comum narrativas referentes ao consumo da 

tanajura no período de início do ano, como é a época em que a tanajura é mais presente 

nos lares da cidade, veículos de comunicação, como as emissoras de televisão, saem da 

capital do estado, Fortaleza, para registar as manifestações culturais relacionadas à 

tanajura nas cidades da Serra. Talvez pela desestabilização provocada pelos efeitos da 

globalização nas culturas populares, as peculiaridades das identidades culturais se tornam 

temáticas bem atrativas na contemporaneidade.  

Com efeitos produzidos pela globalização, sujeitos tendem a se desconectar, 

descentrar de suas identidades culturais, dos costumes que lhe firmam enquanto grupo, 

nação. Nessa desestabilização na identidade primária, “A comida simboliza tudo o que 

há de diferente sobre uma cultura e oferece uma amostra autêntica de como é a vida das 

pessoas.” (HOLLAND, 2005, p. 1-2). A comida nos remete a uma identidade que é 

“sempre em parte uma narrativa, sempre em parte uma espécie de representação. Está 

sempre dentro da representação. Identidade não é algo que é formado fora e que, em 

seguida, contamos histórias a seu respeito” (HALL, 2003, p. 49). Mesmo em tempos de 

globalização em que costumes tendem a ser sobrepujados por uma homogeneização da 

cultura, observamos práticas culturais sendo repassadas por gerações, fortalecidas por um 

sentimento de pertencimento.  

As refeições levam à comunicação, as narrativas construídas na memória coletiva 

são passadas como elementos da cultura de um povo. Isso pode até sofrer algumas 

consequências da modernidade, mas tem se mantido firme nesse ambiente conflituoso em 

que a própria comida é um conflito que resulta em aproximações e distanciamentos. A 



69 

 

tanajura enquanto comida influencia outros costumes, é um elemento forte no campo 

sociocultural dessa comunidade possibilitando novos espaços de sociabilidade, revela-se 

como uma categoria política e cultural na medida em que essa prática alimentar 

tradicional se constrói influenciada por fatores de etnicidade.   

 

2.5 CONEXÕES ENTRE COMUNICAÇÃO E CONSUMO 

 

Conceituar comunicação não é uma tarefa simples, são várias definições utilizadas 

por autores para classificar essa ação. Segundo Sousa (2006, p. 21), “o conceito de 

comunicação é difícil de delimitar e, por consequência, de definir”. O autor compreende 

que dependendo do ponto de vista, comportamentos e atitudes, sendo estas humanas ou 

não, de forma intencional ou não, “podem ser entendidos como comunicação. Uma pessoa 

está a dormir? Para um receptor, ela está a comunicar que dorme”. Quando o cachorro 

abana o rabo, está comunicando alegria, afeição. Os sujeitos estão sempre comunicando, 

a simples escolhe por um produto, quando escuta algum estilo musical, usa determinadas 

roupas ou simplesmente quando se cala (o não dito).  

Em uma perspectiva etimológica, comunicar é uma relação consciente dos 

humanos é, “tornar alguma coisa comum entre esses seres, seja essa coisa uma 

informação, uma experiência, uma sensação, uma emoção, etc” (SOUSA, 2006, p. 22). 

Associando essa comunicação ao universo do consumo, fundamentados na ideia de que 

o consumo pode nos definir e colaborar na integração de uma identidade cultural, Caclini 

(1995, p. 67) comenta: “Nós homens intercambiamos objetos para satisfazer necessidades 

que fixamos culturalmente, para integrar-nos com os outros e para nos distinguirmos de 

longe”. O autor comenta que usamos do consumo para realizar desejos e refletir nossa 

situação no mundo, ele nos fornece segurança diante das instituições e rituais.  

A comunicação, por intermédio do consumo, permite que práticas consumeristas 

como a da tanajura possam ser lidas como uma atividade social em que sujeitos partilham 

do mesmo repertório cultural diante de uma rede de significados. As trocas simbólicas 

alimentam a realidade do povo tianguaense e, com uma linguagem própria, mensagens 

circulam carregadas do que Canclini (1995, p. 53) compreenderia como um “conjunto de 

processos socioculturais em que se realizam a apropriação e os uso dos produtos”. Os 

produtos comunicacionais que surgem desse consumo decorrem dessa alimentação, que 

pode ser vista a partir de um consumo simples, exercido para além das questões de gosto.  



70 

 

O consumo gastronômico reforça-se a ideia de que comer é um ato simbólico que 

está relacionado ao gosto. “Bourdieu considera que o gosto e as práticas de cultura de 

cada um de nós são resultados de um feixe de condições específicas de socialização” 

(SETTON, 2008, p. 48). O que Bourdieu nos fala é que o indivíduo é produto, mas 

também produtor da sociedade em que está inserido. Para Setton (2008, p. 50), o autor 

compreende que “o gosto cultural se adquire; mais do que isso, é resultado de diferenças 

de origem e oportunidades sociais”. Ao proporcionar aos sujeitos experiências culturais, 

quebram-se fronteiras, sejam essas de espaço, tempo e até imagéticas. DaMatta (2001, p. 

56) menciona que “o jeito de comer define não só aquilo que é ingerido como também 

aquele que ingere”. 

O gosto pode ser compartilhado, mas também estabelece e marca diferenças no 

campo das práticas socioculturais. Essas questões que envolvem hábitos e costumes, são 

aquisições em que muitas vezes sujeitos utilizam para se diferenciar. Podem ser colocadas 

como uma construção que se estabelece dentro de um contexto histórico e social 

específico em que a comunicação como sugere Gill e Adams (2002), não é meramente a 

troca de informações, vai muito além disso, são experiências, compartilhamento de 

opiniões e sentimentos. Os estudos de Bourdieu (1994) revelam que o gosto alimentar faz 

parte de uma construção social que leva em consideração o estilo de vida e a estrutura de 

classe relacionada a segmentos sociais, econômicos e experiências vividas por sujeitos e 

grupos. Se o gosto é algo cultural, adquirido por meio das diferenças e das oportunidades 

sociais, o consumo da tanajura é influenciado pelo seu grupo que direciona 

comportamentos que se refletem nessa realidade local.  

Aprendemos a gostar dos alimentos que são tidos como comestíveis nas 

sociedades que estamos inseridos. Aqui no Brasil, as pessoas não nascem gostando de 

comida asiática como sushi, mas a prática tem se tornado comum, naturalizando o 

consumo de peixe cru. Na região Sudeste do país não era tão comum a presença da tapioca 

no cardápio, mas desde quando passou a integrar os cardápios fitness, tornou-se 

costumeiro encontrar esse prato na região. A naturalização dos alimentos se constrói nos 

costumes de grupos, as vezes influenciados por ideias, posicionamentos sociais, estilo de 

vida, como é o caso da tapioca nesse universo da alimentação saudável. Bourdieu (1994) 

comenta que nossas escolhas não são subjetivas, estão restringidas a um sistema cultural 

alimentar incorporado de valores, (di)visões de mundo, como uma espécie de 

interiorização da exterioridade. 

 



71 

 

O estilo de vida popular se define tanto pela ausência de todos os 

consumos de luxo, uísque ou quadros, champanhe ou concertos, 

cruzeiros ou exposições de arte, caviar ou antiguidades, quanto pelo 

fato de que esses consumos nele estão, entretanto, presentes sob a forma 

de substitutos tais como os vinhos gasosos no lugar do champanhe ou 

uma imitação no lugar do couro, indícios de um desapossamento de 

segundo grau que se deixa impor a definição dos bens dignos de serem 

possuídos (BOURDIEU, 1994, p. 100). 

 
Percebemos que mesmo fora do seu lugar de origem o consumo demarca 

identidades, grupos e produzem significados. Bourdieu (1994) defende que nossas 

escolhas não acontecem a partir de um critério simplesmente natural, são procedimentos 

constitutivos de uma hierarquia social que se constrói a partir de um estilo de vida. Da 

mesma forma que sociedades determinam o que pode ser atribuído como alimento, como 

comida, o gosto se dará por meio de seleções socialmente construídas, o consumo é uma 

fonte de expressão do estilo de vida. 

O consumo da formiga tem vários significados e deve ser percebido como 

fenômeno enquanto sistema de produção simbólica, um momento de desmistificação, um 

ato social. A comunicação e o consumo atuam como uma conexão dos processos culturais 

que medem as experiências sociais, “podemos considerar a comida como uma forma de 

comunicação, porque é um meio não verbal de compartilhar significados com os outros” 

(STAJCIC, 2013, p. 7). As práticas alimentares possuem um vasto campo a ser estudado 

que perpassa por diferentes áreas, o consumo da formiga é uma possibilidade de 

aproximação com os estudos culturais e da comunicação, pois esse conjunto de 

representações e conhecimentos herdados em práticas socioculturais permitem que uma 

rede de informações seja acessada e analisada por diferentes áreas. 

Segundo Lizie (2013, p. 27, tradução nossa): “O estudo acadêmico da 

comunicação diz respeito à compreensão das maneiras pelas quais os seres humanos 

compartilham os símbolos verbais e não verbais30”, é importante perceber seus 

significados, as consequências destes e o seu compartilhamento. Até o não consumo nos 

possibilita identificar como essa prática fornece diferentes sentidos a partir da relação de 

grupos com determinados alimentos. “De maneira ampla, os estudiosos da comunicação 

consideram o como, o que e a que efeito o sentido é criado quando os produtores […] 

 
30 No original: “The academic study of communication is concerned with understanding the ways in which 

humans share verbal and nonverbal symbols” (LIZIE, 2013, p.27). 



72 

 

criam mensagens sobre comida31” (LIZIE, 2013, p. 27, tradução nossa). É um sistema 

cultural que circula, é interpretado pelos sujeitos e está carregado de significados.  

Os significados da comensalidade atuam como um meio de comunicação diante 

de práticas sociais que se reconfiguram ao longo dos anos. A forma como os alimentos 

de sociedades afastadas, culturas mais fechadas, chegam aos lares de milhares de pessoas 

pela televisão, pelo rádio ou pelas redes sociais digitas, nos permite negociações 

simbólicas imensuráveis, tento em vista que “O homem nutre-se também de imaginário e 

de significados, partilhando representações coletivas” (FISCHLER,1995, p. 20). O 

homem come significados e a sobremesa são as representações compartilhadas off-line 

e/ou on-line. No próximo capítulo, perceberemos como o consumo alimentar tem se 

destacado nessa hipermodernidade influenciado pelas (novas) tecnologias de 

comunicação (informação). As práticas alimentares vêm ganhado espaço no campo do 

entretenimento, da cultura e reconhecimento como fonte do saber local.  

 

  

 
31 No original: “Broadly viewed, communication food scholarship looks at how, what, and to what effect 

meaning is created as message producers (typically, but not exclusively, corporations) create messages 

about food (advertisements, commercials, films) that circulate in culture and are interpreted by audiences” 

(LIZIE, 2013, p.27). 



73 

 

3 LUZ, CÂMERA, ALIMENTAÇÃO (E EDUCAÇÃO)  

 
...existem valores “de circunstância”, que são típicos da sociedade 

contemporânea, no sentido de que a comida, na sociedade da 

abundância, tende a enfraquecer o seu valor nutricional para, em vez 

disso, enfatizar outros significados, por assim dizer, acessórios. Mas em 

todas as sociedades, o sistema alimentar se organiza como um código 

linguísticos portador de valores “acessórios”, e em certo sentido, 

poderíamos dizer (subvertendo a afirmação de Barthes) que a carga 

simbólica da comida é ainda mais forte quando ela é percebida como 

instrumento de sobrevivência diária (MONTANARI, 2008, p. 158). 

 

3.1 A COMIDA É A ESTRELA  

 

A comida se tornou um fenômeno midiático nesta contemporaneidade, sendo 

perceptível a fartura de programas e quadros culinários que circulam pelas grades de 

emissoras de televisão em canais abertos e fechados, canais on-line e redes sociais 

digitais. As produções midiáticas penetram nas multiplataformas gerando burburinhos 

que se transformam em pautas recorrentes nos bate-papos do cotidiano, essa 

gastronomídia tem se espalhado pelo mundo e, o que nos parece, é que os livros de 

receitas e culinárias se reconfiguram em ambientes midiáticos em uma linguagem 

espetacularizada32 da alimentação com um novo caráter para entreter o público.  

 

A espetacularização é, na prática, a vida transformada em sensação ou 

em entretenimento, com uma economia poderosa voltada para a 

produção e consumo de filmes, programas televisivos, música popular, 

parques temáticos, jogos eletrônicos. Efeitos de fascinação, moda, 

celebridade e emoção a todo custo permeiam sistematicamente essa 

forma de vida emergente, em que a estesia detém o primado sobre os 

velhos valores de natureza ética. O fenômeno estético torna-se insumo 

para estimulação da vida, doravante dirigida para a indústria e o 

mercado (SODRÉ, 2006, p. 99). 

 

Um episódio do MasterChef Brasil nos chamou atenção por utilizar a formiga 

(objeto de análise dessa tese) como opção de ingrediente na construção de um prato. Mas, 

antes de adentrarmos no caso específico, faremos uma breve contextualização do 

programa que é classificado como um talent show de culinária. O programa surgiu no 

Reino Unido na rede de televisão BBC com o objetivo de revelar o melhor chefe de 

 
32 Os canais de televisão e perfis nas redes sociais digitais colocam o caldeirão da comida para ferver. A 

comunicação pela comida aparece nessa arena midiática cotidiana com a espetacularização da 

gastronomia. A exposição por meio da comida tem atraído números significativos de atores sociais.  



74 

 

cozinha.  No Brasil, a atração é transmitida pela Rede Bandeirantes de Televisão (Band), 

promovendo uma competição gastronômica com participantes geralmente brasileiros 

revelando suas habilidades culinárias.  

Aqui no Brasil o programa estreou em 2014 e está na oitava edição33. O formato 

gerou dois programas derivados (spin-offs), o MasterChef Júnior – os concorrentes são 

crianças – e o MasterChef Profissionais, com início em 2016 em uma versão com 

cozinheiros profissionais. Apresentado pela jornalista Ana Paula Padrão, o formato traz 

três jurados: Henrique Fogaça, Érick Jacquin e Helena Rizzo, que passou a integrar a 

equipe em 2021 com a saída de Paola Carosella – eles provam as comidas produzidas 

pelos participantes e em seguida fazem uma avaliação do prato.  

O episódio que nos interessa foi exibido em 2018 na 3ª temporada do programa, 

edição do MasterChef Profissionais. Os ingredientes da prova foram apresentados como 

“gastronomia indígena do Brasil” e expostos inicialmente dentro de uma caixa fechada 

em que a apresentadora menciona ser “uma caixa que reconecta com as nossas origens”.  

 
A comida também está se tornando um espetáculo na sociedade de 

consumo com papel tão importante quanto o sabor e a substância nos 

melhores restaurantes. Livros best-sellers como Aphrodite, de Isabel 

Allende, e O homem que comeu de tudo, de Jeffrey Steingarten, 

celebram a conjunção entre erotismo e deleite culinário. Revistas 

[norte-americanas] como Bon Appetite e Saveur glorificam as alegrias 

do bem comer, e seções de alimentos de muitas revistas e jornais estão 

entre suas partes mais populares. Filmes como A festa de Babette, 

Como água para chocolate, A grande noite e Chocolate fetichizam a 

comida e a alimentação, apresentando-as com o excesso pornográfico 

geralmente reservado para o sexo34 (KELLNER, 2003, p. 9, tradução 

nossa). 
 

A sociabilidade da refeição no universo da espetacularização da comida atinge 

uma nova esfera em atividades midiatizadas. As práticas comunicacionais a partir de 

comportamentos socioculturais revelados por agendamento midiático podem nos mostrar 

como esse espetáculo pode ser raso e fragmentado. O MasterChef pega emprestado 

costumes de cozinhas para apresentar sabores e combinações exóticas, é uma 

 
33 Dados de 2021. 
34 No original: “Food too is becoming a spectacle in the consumer society with presentation as important in 

the better restaurants as taste and substance. Best-selling books like Isabel Allende's Aphrodite and Jeffrey 

Steingarten's The Man Who Ate Everything celebrate the conjunction of eroticism and culinary delight. 

Magazines like Bon Appetite and Saveur glorify the joys of good eating, and food sections of many 

magazines and newspapers are among the most popular parts. Films like Babette's Feast, Like Water, for 

Chocolate, Big Night, and Chocolate fetishize food and eating, presenting food with the pornographic 

excess usually reserved for sex” (KELLNER, 2003, p. 9). 



75 

 

representação do que a gente vivencia, “Não são mais as condições locais que impõem a 

escolha de um prato” (GIARD, 1996, p. 243). Para essa historiadora a sociedade do 

espetáculo, as viagens, são alguns dos fatores que arrancam a cozinha regional do seu 

lugar.  

Os discursos que se constroem nas reações dos participantes frente ao desafio 

apresentado nesse talent show nos revelam como a relação dos sujeitos com os alimentos 

está intimamente atrelada as crenças e construções simbólicas que se perpetuaram nas 

suas sociedades. Quando você tira os elementos de uma cultura e os jogam na mesa de 

outra, os resultados são semelhantes a esse que vamos mostrar. O ethos discursivo, a partir 

de Maingueneau (2015), nos ajuda a analisar as reações e falas dos participantes. 

Compreende-se que o ethos não trata de características atribuídas a si mesmo no discurso, 

mas reflete aspectos do sujeito transmitidos em suas práticas discursivas a ser apreendidos 

pela audiência, pelo “coenunciador”. 

Para Maingueneau (in MOTTA, 2015, p. 17) o ethos discursivo “está ligado à 

legitimidade do locutor”. O ethos é uma noção discursiva que “se constrói através do 

discurso”. Desde o início do programa ficou notório a tentativa de sensibilizar os 

participantes35 pela questão cultural. Na fala da apresentadora Ana Paula Padrão 

observou-se um tom de suspense antes de revelar quais os ingredientes seriam utilizados 

para a execução do prato naquela ocasião. Assim, o suspense provocado pelas palavras 

da apresentadora, bem como os enquadramentos na captação das imagens ao revelar os 

ingredientes escondidos no kit, buscando reconectar os competidores ao que foi 

mencionado ser “às suas origens”, provocaram a tensão e despertaram a curiosidade dos 

participantes e dos espectadores.  

Para além das questões estéticas, sociais e nutricionais, o que estava em jogo era 

o conhecimento e a familiaridade com os produtos selecionados para a criação de um 

prato. Segundo Carvalho e Luz (2011, p. 147), “o comer é, assim, uma ação concreta de 

incorporação tanto de alimentos como de seus significados, permeada por trocas 

simbólicas”. E nos ficava um questionamento: Quais as trocas ocorreriam nesse episódio? 

Quais embates estariam presentes na, mencionada pela apresentadora Ana Paula Padrão, 

“caixa que reconecta cada um” dos participantes com suas origens? É o que se pretende 

descobrir. 

 
35 Rafael Gomes, Willian Peters, Delhaye Heaven, Manoela Lebron, Daniel Barbosa, André Pionteke, 

Adriana Avelar, Roberta Magro, Thales Alves, Marcela Calegari, Paulo Quintella. 



76 

 

A Figura 17 apresenta os produtos que os chefes de cozinha deveriam empregar 

na elaboração de um prato: cupuaçu, jabuticaba, polpa de açaí, pimenta, formiga (saúva), 

mandioca, castanha-do-Pará, palmito. Quem de imediato se identificou com algum 

alimento, era porque provavelmente já tivera alguma experiência com o ingrediente. 

Quando Padrão menciona em seu discurso que os participantes iriam se “reconectar com 

suas origens”, parte-se do princípio de que este sujeito já teve alguma experiência com 

essa gastronomia ou com os hábitos alimentares de seus ancestrais. Deve ser levada em 

consideração que a questão alimentar está intimamente ligada às questões 

socioantropológicas. Mas, sendo o Brasil um país de extensão continental e os 

participantes do MasterChef oriundos de diferentes regiões, como essa conexão seria 

possível?  

Convém salientar que os jogadores, ou seja, os participantes do talent show, 

poderiam escolher os ingredientes que iriam empregar em suas receitas. Por isso, 

analisamos as reações dos participantes André Pionteke (do Paraná), Daniel Barbosa (do 

Mato Grosso do Sul), Rafael Gomes (do Rio de Janeiro), Marcela Calegari (de São Paulo) 

e Willian Peters (do Rio Grande do Sul). Isso porque foram esses os chefes de cozinha 

que optaram por incluir à formiga em seus cardápios. 

 

Figura 17: Produtos para elaboração de um prato. 

 
Fonte: Frame do programa MasterChef 2018.  

 

Não parece fazer sentido a “conexão com o passado” mencionada pela 

apresentadora, ao considerar que participantes de diferentes regiões do país se conectam 

com passados diferentes. Provavelmente o jogador do Rio Grande do Sul tenha uma 

conexão ancestral diferente do participante do Mato Grosso do Sul.  Por essa lógica da 

apresentadora, analisando a caixa com os ingredientes, seria como dizer que há identidade 



77 

 

cultural nos gaúchos no consumo da tapioca36 – alimento típico da região Nordeste – ou, 

da mesma forma, em cearenses consumindo chimarrão, típico da região Sul.  

Os sentimentos compartilhados que definem a cultura de um grupo (WILLIAMS, 

1969), não foram percebidos de forma unânime entre os participantes, ficando evidente 

que alguns tiveram seu primeiro contato com a formiga naquele momento. Os alimentos 

mostrados no programa nos apresentaram fronteiras e diferenças, questões culturais 

associadas ao consumo alimentar nas diferentes identidades culturais presentes naquele 

programa. Ao comentar os elementos que iriam compor a prova intitulada de gastronomia 

indígena, o jurado Henrique Fogaça também faz um suspense sobre essa alimentação, 

“aquela gastronomia praticada pelos povos brasileiros nativos antes da colonização dos 

portugueses e até os dias de hoje”. E continuou: “Tem aldeias que praticam essa 

gastronomia e focos de resistência que preservam muito a cultura dos povos indígenas”. 

De forma bem pedagógica, o jurado Érick Jacquin (que é francês) justificou a presença 

daqueles produtos: “A prova de hoje é resgatar esse sabor nativo do Brasil”. E por fim, a 

jurada argentina Paola Carossela se surpreende com a reação dos brasileiros ao 

descobrirem tais ingredientes: “As caras são um pouco assustadoras” e pergunta a uma 

participante: “Adriana, medo?”.  

Questiona-se como pode algo natural do Brasil, da cultura do país onde os 

participantes nasceram e habitam, provocar tanto espanto? O semblante do participante 

do Rio de Janeiro Rafael Gomes (ver na Figura18) revela certo desconforto ao ter contato 

com os ingredientes. Isso acontece, provavelmente, por esse chefe se surpreender, quando 

anunciado que a composição do prato seria com elementos de sua origem, com algo que 

não é presente em sua cultura alimentar. Este participante deveria imaginar que iria 

encontrar elementos mais próximos da sua realidade. E isso ficou evidente em sua fala: 

“Vejo algumas coisas que eu identifiquei, mas a verdade é que a maioria eu não tenho 

ideia do quê que é” (GOMES, 2018).  

 

 
36 Como já mencionada anteriormente, a tapioca se popularizou nos últimos anos no país. Agora, é comum 

encontrar o produto em supermercados de todas as regiões do Brasil. Porém, essa popularização pode ser 

atribuída às referências de que o produto não contém glúten e, portanto, é apreciada principalmente no 

universo fitness. 



78 

 

Figura 18: Rafael Gomes, vencedor da edição 2018. 

 
Fonte: Frame do programa MasterChef 2018. 

 

Já o participante Daniel Barbosa em contato com os alimentos comentou: “Eu vejo 

a mandioca, ingrediente legal, mas tem bastante ingrediente que eu nunca vi na vida, que 

eu só ouvi falar. Isso tá me deixando um pouco inseguro”. Essas falas representam 

discursos que revelam muito sobre cada um, revelam traços presentes nas identidades 

culturais dos participantes, reforça a ideia de que o ethos é uma noção discursiva que se 

constrói pelo discurso, bem como “um processo interativo de influência sobre o outro” 

(MAINGUENEAU in MOTTA, 2015, p. 17).  

Em outro momento do programa dois participantes demonstram tensão e certo 

incômodo com os alimentos apresentados. Marcela Calegari, de São Paulo, no primeiro 

momento ficou se balançado de um lado para o outro, levou sua mão ao rosto transmitindo 

um sinal de preocupação. Foucault (2008) apregoa que o enunciado vai além de palavras 

e frases, uma imagem, um desenho, pode ser um enunciado e constituir um discurso, o 

autor: 

 

[...] concebe o enunciado como uma função: Trata-se, antes, de uma 

função que se exerce verticalmente, em relação às diversas unidades, e 

que permite dizer, a propósito de uma série de signos, se elas estão 

presentes aí ou não. O enunciado não é, pois, uma estrutura [...]. É uma 

função de existência que pertence, exclusivamente, aos signos, a partir 

da qual se pode decidir, em seguida, pela análise ou pela intuição, se 

eles “fazem sentido” ou não, segundo que regra se sucedem ou se 

justapõem, de que são signos, e que espécie de ato se encontra realizado 

em sua formulação (oral ou escrita) (FOUCAULT, 2008, p. 98). 

 

É nessa perspectiva que pode ser percebido o momento em que o participante 

Willian Peters, do Rio Grande do Sul, dedilha sobre a mesa, mexe a perna esquerda 

copiosamente e em seguida esfrega as mãos no avental. Antes mesmo de sua fala, seu 

corpo já tinha enunciado o que ele estava sentindo: “Cara, eu achei linda essa caixa, só 

quê... São muitos produtos que eu nunca trabalhei na vida, nunca vi mais gordo”. Tais 

particularidades, como comentários verbais e gestuais, compõem a materialidade que 



79 

 

demonstra a significação, ainda mais se comparados às falas dos jurados e da 

apresentadora. 

Em dado momento, Ana Paula Padrão conversa com os jurados e pergunta quais 

pratos eles fariam se estivessem na disputa. Henrique Fogaça menciona que faria uma 

“farofa de formiga”. A apresentadora comenta, com naturalidade, que essa comida seria 

uma de suas escolhas. Vale ressaltar que anterior a essa cena, Padrão comentara que a 

formiga tinha um gosto de capim limão, o que leva o espectador a entender que a 

apresentadora já tinha provado esse alimento, uma vez que fez referência ao sabor e não 

demonstrou estranheza ao falar da formiga. 

 

Figura 19: Os participantes Marcela Calegari e Willian Peters (em dois momentos). 

 
Fonte: Frames do programa MasterChef 2018. 

 

Já no preparo dos pratos que concorreriam a prova, o participante Daniel Barbosa, 

de Campo Grande, no Mato Grosso do Sul, revelou ter optado por fazer escolhas que não 

lhe causassem “tanta estranheza”. Justificou utilizar a mandioca por ser algo bastante 

usado na região em que mora e tentar reproduzir suas experiências gastronômicas 

associadas a cozinha pantaneira37. Para o concorrente, a prova tem de conter um elemento 

marcante da cultura indígena. “A formiga é o que me chama mais atenção, e é uma delícia, 

bem ácida e salgada”, mencionou Barbosa de forma tão segura, como se já fizesse parte 

do seu arcabouço cultural.  

O que não aconteceu com Willian Peters (RS) que teve uma reação oposta. 

Comentou: “Formiga? Eu pego, provo. Não sei se eu peguei muitas. Talvez devesse ter 

pegado só uma, aí foi o que deixou mais louco, sabe? Mas, eu não gostei, limpei a língua 

inclusive, com papel”. Nesse momento, é possível perceber parte de sua identidade por 

meio do seu discurso. Lembrando que, para Hall (2006), a identidade é fluída e passa por 

transformações. O autor assegura que identidades são “produzidas em locais históricos e 

 
37 Relacionado ao ecossistema do pantanal.  



80 

 

institucionais específicos, no interior de formações e práticas discursivas específicas, por 

estratégias e iniciativas específicas” (HALL, 2006, p. 109). Assim, pode ser que Peters, 

em outro momento, reagisse de outra forma. Esse sentimento de estranhamento do 

participante revela um primeiro contato com algo da cultura do outro. O incomum aos 

moldes tradicionais e cristalizados geralmente causa repulsa, demonstrada pelo 

participante. 

 

Figura 20: Participante Willian Peters. 

 
Fonte: Frame do programa MasterChef 2018. 

 

Nessa espetacularização da comida em um programa de TV, identificou-se uma 

experiência gastronômica com elementos culturais diferentes dos que os autores 

conhecem, revelando-se afinidades e distanciamentos, fronteiras e resistências. Apesar de 

todo o estranhamento, observou-se que participantes procuraram vencer o desafio e 

empregar os produtos por mais exóticos que parecessem em suas receitas. Dois dos pratos 

que utilizaram a formiga como ingrediente, com o intuito de apresentar a cultura da 

gastronomia brasileira, demonstraram um refinamento incomum em áreas rurais e 

indígenas, típicas de comunidades que consomem tanajuras, como em Tianguá (CE). 

Pareciam demonstrar novos hábitos em relação ao produto. Uma estética requintada, 

típica de práticas culturais alimentares que se associam a um efeito compreendido por 

gourmetização38.  

 
O processo de transformação promovidos pela gourmetização 

necessariamente conferem legitimação (de gosto, inclusive) às suas 

materializações, ou materialidades decorrentes dos comportamentos, 

das ações e relações, enfim das práticas comunicacionais envolvidas, 

bem como de seus modos de organização social, econômica e mesmo 

política, na medida em que as interações e práticas agenciam seus 

interesses (OLIVEIRA, 2018, p. 267). 

 
38 A gourmetização é propriamente a transformação, por meio da gastronomia, do ordinário em gourmet 

(em especial ou extraordinário), gourmetizar algo ou alguém é conferir sua inserção no universo gourmet, 

ou mesmo torná-lo excepcional (OLIVEIRA, 2018, p. 347).  



81 

 

 

Essa transformação estética é bem evidente no prato feito por Rafael Gomes 

(Figura 21). A apresentação é bem comum em restaurantes de luxo. Com a configuração 

da receita, a formiga passa despercebida. O que antes causava estranhamento, agora tem 

um ar de sofisticação e personalidade. Agora, dentro de um sistema de significados, a 

identidade gastronômica passa a ser compreendia pelo autor do prato. Como revela Silva 

(2003, p. 76-78), “somos nós que fabricamos no contexto de relações culturais e sociais”. 

Respondendo à pergunta dos jurados se colocaria essa receita em seu restaurante, Rafael 

Gomes comenta: “Com esses ingredientes, colocaria, claro. Brasil!”. Após essa 

experiência, o alimento passa a fazer sentindo ao chefe.  

 
Figura 21: O prato do participante Rafael Gomes. 

 
Fonte: Frame do programa MasterChef 2018. 

 

O chefe curitibano André Pionteke teve seu prato entre os três melhores da prova 

(Figura 22), mesmo sendo elogiado pelos jurados, disse não estar satisfeito com resultado 

final. A jurada Paola Carossela mencionou que “o sabor da formiga explode na boca e vai 

embora”. Esse alimento “é muito agradável e engraçado”, comentou o jurado Érick Jacquin. 

Tais falas naturalizaram práticas alimentares com formiga e promoveram uma 

aproximação menos estereotipada da cultura do outro.  

Diante dos diferentes sistemas de representação e significado, o uso dos 

ingredientes provoca diferentes sensações nesses sujeitos de culturas tão diversas, porém 

como apregoa Hall (2001, p. 13), o programa nos reflete como “desconcertante e 

cambiante de identidades possíveis, com cada uma das quais poderíamos nos identificar 

– ao menos, temporariamente”; o consumo de alimentos mesmo estando em um programa 

de televisão promove trocas simbólicas. A inserção dessa atividade em uma produção 

televisiva nacional, possibilita um efeito de glocalidade entre os fluxos da cultural local 

e global imensuráveis.  



82 

 

 
Figura 22: O prato do participante André Pionteke. 

 
Fonte: Frame do programa MasterChef 2018. 

  
A partir das representações sociais que auxiliam nas construções das identidades 

em um processo de alteridade dos sujeitos em que os discursos se constroem em uma 

perspectiva identitária nessa diferença do “eu” em relação ao “outro”, Pierre Bourdieu 

(1994) acredita que essas delimitações de diferenças não coincidem de forma integral e 

perfeita.  

O participante André Pionteke revelou ao portal Band Uol (2018, on-line) que a 

ideia de colocar formiga no prato provoca: “uma aversão por quem não tem conhecimento 

de que formiga é comestível, de que tem todo um trabalho por trás disso. Já é muito 

tradicional. E gastronomia é uma aventura, gastronomia é uma experiência”. Para esse 

chefe de cozinha quando se trabalha com gastronomia “Vale tanto a experiência 

'assustadora' para o bom e para o ruim”.  

O programa MasterChef assume um papel importante no processo de 

(re)afirmação da cultura e identidade local em uma ação de desterritorialização frente aos 

movimentos de supremacia das práticas culturais globalizantes, oportuniza espaços para 

práticas culturais tidas como marginalizadas. Mesmo sabendo que “essas representações 

sofrem imposições/adequações para serem consumidas/absorvidas como naturais” 

(CANCLINI, 1999, p. 170), esses movimentos colaboram para novas percepções, 

processos de reafirmação e fortalecimento de focos de resistências. 

A prova com produtos da gastronomia indígena, que incluía a formiga, foi 

concluída. Três concorrentes mereceram destaque para os jurados: Adriana Avelar, André 

Pionteke e Willian Peters. Vale salientar que os candidatos que não obtiveram o mesmo 

êxito entre os três melhores pratos, participaram de uma prova complementar composta 

de um leilão para selecionar os ingredientes utilizados. Havia lagosta, polvo, ostra, vieira, 

lula, mexilhão, camarão e vôngole. Nenhuma reação de surpresa com os alimentos 



83 

 

apresentados foi registrada. A aparência de medo, o susto demonstrado anteriormente com 

os “ingredientes genuínos do Brasil”, não se repetiram.  

No imaginário simbólico, esses alimentos, considerando o custo, são consumidos 

por classes economicamente elevadas, talvez isso os tornem algo mais aceitável e natural. 

É o que Bourdieu (1989, p. 115) apresenta como classificações naturais “em grande parte, 

produto de uma imposição arbitrária, quer dizer, de um estado anterior da relação de 

forças no campo das lutas pela delimitação legítima”. As classes dominantes tendem a 

ditar o que é normal e o que foge da naturalidade. Os programas de televisão e as redes 

sociais digitais auxiliam nesse processo e podem minimizar estranhamentos e maximizar 

o respeito pela cultura do outro. 

 

3.2 SUJEITO LOCAL E SABER CULTURAL  

 

Esse entendimento acerca das questões culturais que nos deparamos no cotidiano 

pode ser desenvolvido nas relações sociais de bate-papo de calçada, mas também pode 

ser problematizado no universo escolar. A educação deve promover diálogos e debates 

culturais em um espaço democrático e fazer valer da sua relevância na instrução e 

formação cultural dos sujeitos. Ao logo dessa pesquisa, temos dito que os meios de 

comunicação estreitam laços, encurtam fronteiras; a escola tem se apropriado de suportes 

como vídeos, filmes, livros, para ajudar na construção de um entendimento e valorização 

de produtos e elementos inerentes da cultura local. É importante que no ambiente 

educacional existam referências e representações locais, pois o processo de identificação 

com a cultura popular em via de regra não ocorre diante dos produtos veiculados nos 

meios de comunicação de massa (televisão e rádio).  

A ausência de uma representatividade cultural faz com que sujeitos se atraiam por 

bens culturais de outras sociedades e isso tende a ocorrer por meio de produtos de culturas 

hegemônicas ou comercialmente mais trabalhadas. O sujeito sente-se atraído por aquilo 

que faz parte do seu repertório, aquilo que ele tem mais acesso e convive de forma mais 

próxima. Um exemplo disso é o movimento que acontece no carnaval cearense, o nativo 

se identifica mais com o carnaval da Bahia, com as músicas de axé do que com o carnaval 

do maracatu cearense, mesmo este sendo mais próximo da sua identidade cultural. 

Quando os aspectos culturais locais não são colocados como relevantes para a 

comunidade, os hábitos da cultura do outro se tornam mais atraentes, interessantes e 

comuns.  



84 

 

 

[...] todo conhecimento da realidade social não se reduz a uma mera 

operação cognitiva, mas é também, como nos adverte Bourdieu, uma 

operação sócio-política que sempre implica um reconhecimento e ou 

um desconhecimento daqueles sobre os quais se quer conhecer; 

daqueles a quem se quer conhecer (SANTAMARIA, 1998, p. 48). 

 

O processo comunicacional acerca dos costumes da tanajura em Tianguá (CE) tem 

se construído basicamente por sujeitos locais que “rompem” barreiras na busca por um 

lugar de fala construindo discursos identitários e representativos que ressaltem a cultura 

da comunidade. Compreendemos que a construção da identidade é peça basilar de um 

povo para um entendimento enquanto grupo e sociedade e, segundo Hall (2014, p. 111-

112), “para significar o ponto de encontro, o ponto de sutura, entre, por um lado, os 

discursos e as práticas que tentam nos ‘interpelar’, nos falar ou nos convocar para que 

assumamos nossos lugares”. Poderemos perceber como os sujeitos locais atuam como 

atores sociais na construção de discursos particulares produzindo subjetividade para que 

outros sujeitos se sintam parte de um todo. 

As produções da escritora Vânia Vasconcelos na comunidade de Tianguá (CE) 

possibilitam um espaço de comunicação, um diálogo com as tradições culturais que vem 

sendo debatido para além das fronteiras geográficas. Suas narrativas ganharam 

reconhecimento da comunidade e isso é o mais importante, pois são mensagens que 

ressaltam os costumes e tradições locais. Dentre suas obras, podemos destacar: A lenda 

da tanajura, em que a autora narra a relação da formiga (tanajura) com a comunidade. A 

peculiaridade dessa prática desperta curiosidade e aproxima os sujeitos.  

As obras literárias têm influenciado debates relacionados as pautas locais, tem se 

tornando comum ações como as de Vânia Vasconcelos em que sujeitos da comunidade se 

apropriam dos seus costumes para produzirem produtos culturais, esse movimento 

possibilita o surgimento de novos repertórios, são ressignificações de práticas 

estigmatizadas. Se antes não existiam materiais para ilustrar ou fundamentar tais 

comportamentos, com o surgimento desses produtos culturais a comunidade entra em 

cena, fica em evidência e passa a ser discutida em diferentes espaços. A figura 23 vem 

ilustrar essa nossa fala, nos mostra um dos livros dessa autora em uma escola do 

município. É o contato dos sujeitos locais com produtos que falam da sua comunidade, é 

um momento de conexão, o consumo da tanajura se refletindo em produções literárias 

aproximando as novas gerações das tradições culturais do seu lugar.   

 



85 

 

Figura 23: Criança com o livro - Lenda da tanajura. 

 
Fonte: Correio Ibiapaba. 

 

Na figura 24 a autora visita o colégio Família Agrícola São José, localizado na 

zona rural do município.  Na ocasião ela conversa com os alunos sobre à obra A lenda da 

tanajura. Vasconcelos já esteve também no Liceu de Tianguá (CE), uma escola que tem 

um projeto de rádio, em que todas às sextas-feiras é selecionado um livro para ser lido na 

hora do intervalo. Já participou também do programa “projeto hora da leitura”, na Rádio 

Serrana, uma rádio local. A ideia desse programa é entrevistar escritores com a 

participação de ouvintes da comunidade. 

Para o portal de notícias Correio Ibiapabano, Vânia Vasconcelos comentou que 

tem interesse em criar narrativas que retratem manifestações culturais e identidade local, 

sua ideia é que seus textos alcancem um maior número de pessoas. Para isso, a autora tem 

participado de feiras escolares, programas de rádio e eventos literários, e isso não 

acontece só na cidade, ela também se desloca para outros municípios.  

 
Figura 24: Vânia Vasconcelos em uma escola municipal. 

 
Fonte: Correio Ibiapaba. 

 

Esses produtores de conteúdo e conhecimento, também (re)conhecidos como 

guardiões da cultura local, se desdobram para perpetuar saberes e competências locais. 



86 

 

Como mencionado acima, são sujeitos que buscam espaços em meios de comunicação, 

não só os alternativos, mas também nos meios de comunicação tradicionais:  televisão e 

rádio com o intuito de popularizar os costumes da comunidade. É nessa ausência de 

políticas de comunicação que esses sujeitos sociais promovem a cultura local, 

participando de programas que em via de regra são quase que inacessíveis, pois não é de 

costume pautas culturais em suas programações.  

Entretanto, em uma época denominada por Jenkins (2008), como a era da 

convergência, o uso das tecnologias digitais tem contribuído para que conteúdos 

referentes as pautas da comunidade circulem nas plataformas digitais, para assim, 

conquistarem um espaço nos veículos tradicionais de comunicação. Para Jenkins (2008, 

p. 29), “convergência representa uma transformação cultural”, os sujeitos são 

incentivados por conteúdos produzidos nas “mídias dispersas”, que despertam uma busca 

por informações e conexões. Nesse momento, quando assuntos locais se destacam, 

passam a integrar o roteiro dos programas e, agora de forma mais frequente: quando o 

conteúdo gera engajamento nas redes sociais digitais (principalmente no Facebook, 

Instagram e YouTube), torna-se pauta em algum programa de TV e/ou rádio.  

Larangeira, Cardoso e Kumm (2016, p. 140) comentam que “as redes sociais 

digitais são fundamentalmente diferentes de qualquer mídia tradicional por causa de sua 

estrutura e natureza igualitária”. Tendo em vista que, a produção e circulação de 

conteúdos relacionados ao consumo da tanajura se proliferaram em rede, podemos 

compreender que foi a partir dessa estrutura mais democrática que os conteúdos tidos 

como fora do perfil dos programas, agora com o compartilhamento e visualizações nas 

redes sociais digitais, chancelaram o passaporte de participação em veículos de 

comunicação tradicionais.  

Na atualidade, uma matéria circula facilmente por várias mídias, você publica em 

um site, que se conecta com o Instagram, pode ser compartilhado com o Facebook e 

disponibiliza um link direcionando para o YouTube. Para Couldry (2011, p. 488, tradução 

nossa), a era da convergência: “desafiará formas estabelecidas de organização em vários 

domínios, desde a produção política até a produção cultural39”, essa tomada de decisões 

 
39 No original: “The second premise of debate on ‘convergence culture’ is that, as it unfolds, this media 

tumult will challenge established forms of organization across many domains, from political to cultural 

production, from corporate decision-making to marketing. But the status of this premise is much less clear 

than that of the first” (COULDRY, 2011, p. 488). 



87 

 

do que é aceito, veiculado, publicado tem que ser repensada, os sujeitos têm ido buscar 

na fonte os conteúdos que lhes interessam. 

É muito importante a fala da comunidade, trazer temáticas locais para as pautas 

dos veículos de comunicação hegemônicos. São assuntos que podem minimizar o 

preconceito emergente nas relações construídas a partir das diferenças culturais. Ora, 

mesmo sem recursos e incentivos, verificamos que esses sujeitos locais produzem 

materiais de relevância para seu povo. Se na época das cavernas o homem já pintava sobre 

seus hábitos e se comunicavam com o seu grupo, não seria hoje, na era das novas 

tecnologias que eles iriam silenciar. A figura 25 nos evidencia isso, temos uma animação 

3D produzida por tianguaenses, mesmo que de forma amadora, a narrativa conta a história 

da caça às tanajuras na comunidade de forma irreverente. Intitulada como O voo nupcial, 

essa produção audiovisual participou do VII edital Ceará de cinema e vídeo e faz uma 

provocação para a comunidade, mostrando como a ação do homem na natureza pode 

interferir no ciclo da tanajura na comunidade. 

 

Figura 25: O voo nupcial. 

 
Fonte: YouTube40. 

 

Essa produção audiovisual coloca em cena a cultura dos moradores da região, 

apresenta a prática ancestral herdada dos índios Tabajaras, essa transformação de um 

costume em produto ganha notoriedade em sites, jornais e redes sociais digitais, 

viabilizando os costumes dos moradores da comunidade. Destacamos que esse material 

foi feito por sujeitos locais. George Alex que é produtor artístico, cultural e diretor da 

animação, comenta que: “todo o trabalho de criação, modelagem e animação [...] (trilha 

sonora, sonorização, montagem e finalização) [...] foi feito por artistas e técnicos da 

 
40 Disponível em: <https://www.youtube.com/watch?v=77PcIIb0nAc>. Acesso em: jul. 2020. 



88 

 

região” (ALEX, 2010, on-line). O projeto é uma parceria com o também diretor e designer 

Natal Portela, esse já é conhecido na cidade por produções com temáticas locais, como a 

animação: As Aventuras de Chaga da Onça, uma figura folclórica do município por 

mentir, ser exagerada; e o curta-metragem: Francisca Carla, que conta a história de uma 

empregada doméstica de Tianguá (CE) que foi isolada do convívio social em meados dos 

anos 40. A jovem contraiu uma doença popularmente conhecida como lepra e foi proibida 

de transitar pela cidade. O lugar que morou até sua morte é ponto de peregrinação, tida 

como uma santa popular, pessoas de diversos lugares pagam promessa em sua 

intercessão. Esse curta ganhou destaque e atores conhecidos nacionalmente fizeram 

questão de participar: Vinícius de Oliveira, Elke Maravilha e Ney Matogrosso.  

 

3.3 ALIMENTAÇÃO E PRÁTICAS FOLKCOMUNICACIONAIS 

 

O consumo da tanajura comunica na medida em que sujeitos locais apresentam 

categorias de expressão e percepção diante dos construtos sociais que se deslocam e 

circulam através dos discursos. A fluidez na circulação dessas mensagens ocorre porque, 

segundo Schmidt (2007, p. 36), os mecanismos da folkcomunicação se estruturam em 

“meios de expressão de ideias e informações próprias aos grupos em sua linguagem”. A 

comunicação popular independente do meio utilizado conecta os sujeitos “de modo que 

emissor e receptor se fazem entender numa comunicação própria ao mundo a que 

pertencem”. Um exemplo é quando esse consumo exposto nas redes sociais digitais, 

mesmo com uma nova roupagem, possibilita que trocas culturais aconteçam. 

A folkcomunicação nessa arena digital pode nos ajudar a compreender os novos 

paradigmas comunicacionais diante da proliferação de ações referentes à comida em sua 

dimensão comunicativa. O consumo da tanajura é fonte informacional e atua como um 

meio de comunicação entre sujeitos no processo simbólico com seus significados. 

“Quando ele compra um alimento, o consome ou o serve, o homem moderno não 

manipula um objeto simples de maneira de maneira puramente transitiva; esse alimento 

resume e transmite uma situação; ele constituiu uma informação; ele significa41” 

(BARTHES, 2013, p. 21, tradução nossa). Analisando de forma bem genérica nas redes 

 
41 No original: “When he buys an item of food, consumes it, or serves it, modern man does not manipulate 

a simple object in a purely tra nsitive fashion; this item of food sums upand  transmits a situation; it const 

itutes an information; it signifies” (BARTHES, 2013, p. 21). 



89 

 

sociais digitais é muito frequente postagens em perfis comuns de alimentos, refeições, 

práticas gastronômicas.  

 

Isso quer dizer que não é apenas um indicador de um conjunto de 

motivações mais ou menos conscientes, mas que é um signo real, talvez 

a unidade funcional de um sistema de comunicação. […] Pois a face de 

que há comunicação é comprovada, não pela consciência mais ou 

menos vaga que seus usuários possam ter dela, mas pela facilidade 

com que todos os fatos concernentes à alimentação formam uma 

estrutura análoga a outros sistemas de comunicação. As pessoas 

podem muito bem continuar a acreditar que a comida é uma 

realidade imediata (necessidade ou prazer), mas isso não a impede 

de transportar um sistema de comunicação; não seria a primeira 

coisa que as pessoas continuariam a experimentar como uma função 

simples no exato momento em que a constituem em signo. 
(BARTHES, 2013, p. 21-2242, tradução nossa) 

 

 

Neste estudo, pudemos identificar o crescimento de mensagens relacionadas à 

prática consumerista da tanajura em redes sociais digitais por agentes locais. De certa 

forma, isso contribui para a preservação desse hábito cultural. Para Woitowicz (2015, p. 

97), “as manifestações da cultura popular constituem meios de comunicação que não 

apenas expressam uma determinada ideia, mas representam também uma forma de ação 

ou contestação dos grupos marginalizados”. O que para alguns seria motivo de vergonha 

por seu caráter primitivo, com essas expressões folkcomunicacionais circulando em rede, 

encorajou-se que sujeitos se assumissem como comedores de formigas e se 

reconhecessem enquanto grupo. 

Os estudos têm nos mostrado que a folkcomunicação tem buscado novos 

pressupostos com pesquisas de autores contemporâneos que se adequaram às novas 

práticas folkcomunicacionais. Os grupos percebidos como marginalizados por Beltrão 

(2014) naquela época podem não ser os mesmos de hoje, entretanto, existe uma grande 

parte da sociedade que ainda está à margem e não consegue se expressar com a mesma 

fluidez e intensidade dos grupos dominantes. Nessa era digital são práticas que passam 

 
42 No original: “That is to say that it is just not indicator of a set of more or less conscious motivations, but 

that it is a real sign, perhaps the functional unit of a system of communication. [...] For the face that there 

is communication is proven, not by the more or less vague consciousness that its users may have of it, but 

by the ease with which all the factes concerning food form a structure analogous to other systems of 

communicacion. People may very well continue to believe that food is an immediate reality (necessity or 

pleasure), but this does not prevent it from carrying a system of communication; it would not be the first 

thing that people continue to experience as a simple function at the very moment when they constitute it 

into a sign” (BARTHES, 2013, p. 21-22). 



90 

 

por “manifestações em suas novas configurações, os códigos novos, os elementos 

atualizados e sua ressignificação” (SCHMIDT, 2006, p. 5). Com um caráter mais híbrido, 

as narrativas construídas por sujeitos locais nos parecem se construir em um espaço de 

fala mais acessível e democrático, levando em consideração que a internet ainda não está 

para todos. 

Na atual conjuntura, a visibilidade das redes sociais digitais permite que pautas 

relacionadas à costumes de grupos historicamente silenciados ganhem espaço nos 

veículos de comunicação tradicionais. Observando matérias publicadas em mídias 

tradicionais como TV Verdes Mares43, TV Diário44 e G1.com conseguimos fundamentar 

esse entendimento. Os sujeitos se relacionam com elementos que fazem parte do seu 

repertório cultural enquanto grupo e isso fornece informações para se identificar e 

identificá-los. O consumo alimentar nesse processo ajuda a revelar quem são e a qual 

grupo fazem parte. Na comunicação,  

 

se desenvolvem noções principais de identidade – a definição 

comunicativa do indivíduo, do grupo e da nação acontece na 

possibilidade de se compartilhar um discurso, trama responsável por 

indicar quem é você e, por contraste e complemento, que não é você 

(MARTINO, 2010, p. 57). 

 

 O Jornal da Manhã, da TV Diário, foi ao município de Tianguá (CE) cobrir o 

Festival da Tanajura. Na matéria veiculada, Ricardo Lima (2015) ressaltou a influência 

da formiga na região: “Em Tianguá é praticamente proibido falar mal da tanajura, o 

costume de comer a formiga voadora, há séculos é passado de geração em geração”. 

Alguns moradores foram entrevistados e comentaram suas relações com a tanajura. Para 

Otacílio, morador da cidade, comer tanajura dá “muita força, coragem e saúde”. A 

estudante universitária, Socorro Vieira, revelou que essa prática de “capturar e comer 

tanajura é algo que remete à infância”. Percebemos que esses sujeitos cresceram nesse 

sistema alimentar, por isso comer formiga é tão natural para eles. A Figura 26 é um frame 

da matéria veiculada nesse telejornal e traz uma cena emblemática desse hábito, o 

momento em que o morador captura as formigas no seu habitar natural, popularmente 

conhecido como buraco.  

 
 
43 Emissora afiliada à Rede Globo, no Ceará.  
44 A TV Diário, sediada em Fortaleza, dedica sua programação à produção inteiramente local, voltada ao 

público nordestino. Pertence ao conglomerado de mídia Sistema Verdes Mares, do qual também fazem parte 

a TV Verdes Mares, as rádios FM 93 e Verdes Mares, além do jornal Diário do Nordeste. 



91 

 

 
Figura 26: Tanajura no telejornal Diário da Manhã. 

 
Fonte: Frame do jornal Diário da Manhã45. 

 

A figura mostra o ritual que ainda acontece de maneira rudimentar e sem grandes 

interferências da globalização; nessa prática, não estão presentes os requintados 

maquinários usados para as atividades agrícolas, muito comum nas lavouras ou criações 

da região. A imagem nos revela como tudo acontece de forma simples e elementar, com 

uma bacia na mão, o sujeito se aproxima do formigueiro esperando as tanajuras saírem. 

Essa matéria, observada pelo aspecto da inserção midiática, pode estar associada a ideia 

de Mosaico Cultural, proposta nos estudos folkcomunicacionais por Marques de Melo 

(2004, p. 1): “A mídia globalizada enseja diariamente, rompendo o isolamento social em 

que os cidadãos comuns viveram até recentemente”. A propagação de costumes populares 

nos veículos de comunicação de massa contribui para que,   

 

[...] padrões culturais que pareciam sepultados na memória nacional, 

regional ou local ressuscitam profusamente, facilitando a interação 

entre gerações diferentes, permitindo o resgate de celebrações, ritos ou 

festas aparentemente condenados ao esquecimento (MARQUES DE 

MELO, 2005, p. 1).  

 

A matéria em tela colhe falas de moradores em uma praça pública da cidade 

permitindo um espaço de fala onde os sujeitos locais revelam a representatividade da 

iguaria para eles e sua comunidade. A fala de uma nutricionista, uma profissional da área, 

chancela esse caráter de naturalidade da formiga enquanto alimento rico em proteínas. 

Quando ela revela que no período do festival estará criando alguns pratos com a iguaria 

em oficinas ofertadas pela organização do evento, proporciona uma reflexão não só dos 

hábitos culturais, mas de como esse costume tem se transformado ao longo dos anos. 

 
45 Disponível em: <http://twixar.me/PKq1>. Acesso em: jul. 2020. 



92 

 

A recepção das mensagens por sujeitos fora desse espaço geográfico, para aqueles 

que não comungam desses códigos culturais, já cria a expectativa de reações de surpresa 

e questionamentos. Compreendemos que uma grande parte das cidades brasileiras não 

tem essa iguaria no rol dos alimentos comestíveis. Cascudo (2004, p. 36) coloca que “de 

todos os atos naturais, o alimentar-se foi o único que o homem cercou de cerimonial e 

transformou lentamente em expressão de sociabilidade, ritual político, aparato de alta 

etiqueta”, mas isso vai variar de cultura para cultura. Se o alimento não representa nada 

para seu grupo, não passou por uma transformação, é comum que a comida e os derivados 

dele estarão no campo da reprovação.    

 

3.4 FOLKCOMUNICAÇÃO: NOVOS SENTIDOS, NOVAS POSSIBILIDADES  

 
O compartilhamento das narrativas em seu caráter folkcomunicacional tem gerado 

sentidos, possibilitado que novas dinâmicas sociais apareçam nas mídias promovendo 

interações sociais. “Constata-se que as manifestações, ora atualizadas, ora com os 

formatos tradicionais de sua origem, são localizadas nas diversas mídias com linguagens 

diferenciadas da constituição do popular”. (SCHMIDT, 2007, p. 40). Nesse contexto, é 

na mídia descentralizada que produtos são difundidos e consumidos de forma cada vez 

mais segmentada, o que não os impede de também serem consumidos pelo método 

massivo.  

 

[...] muitas delas mantêm uma relação estreita com a comunidade ou, 

fato que vem ocorrendo com maior frequência, grupos folk se 

atualizam, mas, sem perder o domínio do processo de produção cultural, 

bem como do percurso histórico ao qual estão vinculados, usam os 

meios de comunicação de massa para posicionar sua manifestação na 

arena comunicacional globalizada (SCHMIDT, 2007, p. 40).  

 

As práticas folkcomunicacionais relacionadas ao consumo da tanajura na 

comunidade tem alcançado espaços, gerado engajamento, sujeitos locais têm produzido 

conteúdos, participado na construção de mensagens veiculadas em programas de 

televisão. “Assim como os meios de comunicação de massa [...], com a internet os grupos 

populares marcam presença – [...]se apropriam das novas mídias para sua própria 

divulgação” (SCHMIDT, 2007, p. 37). Na figura 27 o advogado tianguaense Arthur 

Muller usa da sua rede social WhatsApp para reafirmar/divulgar sua identidade. Tendo 

em vista que, seu número de telefone (que é o mesmo da rede social utilizada) é seu 



93 

 

endereço de trabalho, seu cartão de visita, a sua conexão com o mundo, ao postar essa 

imagem, comunica não só para seus conterrâneos, mas para todos que têm seu contato, 

independentemente de onde estejam.   

 

Figura 27: Tanajura na vasilha. 

 
Fonte: WhatsApp.  

 

Como vimos anteriormente, as formigas são armazenadas em bacias, garrafas pet 

ou latas logo que capturadas. Nos pés se munem de sapatos fechados ou sacos plásticos 

para se proteger dos ataques e ferroadas enquanto estão caçando. É muito comum que 

entoem cantos nesse ritual de caça às tanajuras (comentaremos mais adiante). O 

compartilhamento desses costumes ecoa pelas redes sociais digitais, para Williams (1969, 

p. 321) é “um registro de nossos significados e nossas definições, mas essas, por sua vez, 

só podem ser entendidas dentro do contexto de nossas ações”. Isso é cultural e pode fazer 

sentido somente para os portadores dessa cultura.   

Esses momentos, as interações a partir desse processo, são passados por gerações. 

Na tríade sujeito, espaço e natureza, o momento é carregado de códigos que se 

estabeleceram no imaginário coletivo e podem ser facilmente decodificados para os que 

ali habitam e/ou compartilham dos mesmos costumes. Os processos folkcomunicacionais, 

construídos e disseminados a partir desses momentos, dessas atividades populares, é que 

revelam a Folkcomunicação proposta por Beltrão (2014). O que faz desse consumo 

fundamental para as questões de sociabilidade são as codificações e decodificações das 

mensagens que circulam em uma consciência coletiva que se estabelece com as 

manifestações históricas, sociais e culturais locais (HALL, 2011).  



94 

 

São essas manifestações que dão sentidos, são nessas narrativas que se fortalecem 

os discursos identitários. É onde nascem as questões de valores e sentimentos do povo. A 

memória coletiva se constrói nesse espaço, por meio dos signos e símbolos gerados nesse 

campo cultural. A folkcomunicação digital tem permitido que, mesmo distante 

geograficamente, a proximidade sentimental ocorra. A popularização da internet fez com 

que classes distantes de seus repertórios rompessem barreiras, com tantas resistências 

culturais, novas dinâmicas puderam ser propostas possibilitando aproximações (mesmo 

que somente de forma simbólica).  

O alcance nesta era é imensurável, os sentidos se multiplicam na medida em que 

a figura do líder de opinião da folkcomunicação se configura, esse líder agora não está 

mais incumbido de decodificar as mensagens, pois a transmissão parece chegar à grande 

parte da audiência, é apenas um agente social em rede, denominado por Osvaldo Trigueiro 

como um mediador ativista. Para Trigueiro (2008, p. 21), “cada sujeito representa uma 

identidade sociocultural, que interage com outros diferentes grupos, mas com as mesmas 

aproximações socioculturais”. Esse sujeito pode ser compreendido como um 

comunicador digital que transforma os elementos da sua cultura e alcança diferentes 

públicos. A figura 28 nos mostra como esses atores sociais atuam em rede.  

Gabi Arandela46 é uma jovem tianguaense que comoveu o país no final do ano 

2020 com stories no Instagram. Bastante emocionada, retratando um erro do judiciário 

na adoção do seu filho, conseguiu mobilizar o país, alcançando mais de 848.000 

seguidores. Hoje, com seu caso resolvido, tornou-se influenciadora digital com postagens 

relacionadas ao seu cotidiano. Suas postagens retratam hábitos e costumes como o de 

comer tanajura e, são (re)apresentados em fotos e vídeos para seus seguidores. Trigueiro 

(2008, p. 21), nos coloca que “São as interações midiatizadas, nos vários níveis, dos 

sujeitos da audiência televisiva que geram os ativismos midiáticos, os avanços, as 

transformações e/ou renovações das culturas populares”. Para além da televisão, as 

audiências migraram para outros canais e os digitais ganharam destaque, acreditamos que 

isso se deu por mostrar como sujeitos comuns incorporaram práticas cotidianas e a 

naturalidade como isso é apresentada e transformada em produtos midiáticos.  

Podemos perceber que na descrição da publicação dessa comunicadora digital, ela 

faz uma apresentação da iguaria, revelando ser um alimento bastante comum na sua região 

 
46Disponível em https://hugogloss.uol.com.br/brasil/influencer-diz-que-erro-da-justica-a-fez-devolver-

filho-que-adotou-aos-prantos-mae-faz-apelo-emocionante-e-nossa-unica-esperanca-assista/. Acesso em: 

jan. de 2020.  

https://hugogloss.uol.com.br/brasil/influencer-diz-que-erro-da-justica-a-fez-devolver-filho-que-adotou-aos-prantos-mae-faz-apelo-emocionante-e-nossa-unica-esperanca-assista/
https://hugogloss.uol.com.br/brasil/influencer-diz-que-erro-da-justica-a-fez-devolver-filho-que-adotou-aos-prantos-mae-faz-apelo-emocionante-e-nossa-unica-esperanca-assista/


95 

 

e que possui um valor alto na comercialização. Nas redes socais digitais é comum criar 

enquetes e espaços para comentários, buscando gerar engajamento junto ao público. A 

jovem faz uma enquete mostrando uma porção de tanajura e perguntando para seus mais 

de 800 mil seguidores se eles conhecem a formiga.  

 

Figura 28: Gabi Arandela. 

 

Fonte: Instagram.  

 

 “A folkcomunicação também estará com novos parâmetros – novos instrumentos, 

novas cores, nova mídia –, mas atendendo a demandas do momento” (SCHMIDT, 2007, 

p. 40). Da mesma forma que Arandela provoca seus seguidores, a figura 29 nos mostra o 

perfil no Instagram de Monaliza Cavalcante, uma fisioterapeuta tianguaense que reside 

em Fortaleza e com mais de 20 mil seguidores, alcança um público bem diversificado. Há 

mais de 20 anos morando na capital cearense, sua postagem revela que mesmo longe ainda 

preserva os costumes de sua cultura materna e parece responder uma pergunta recorrente 

por parte de seus seguidores, “Mona, tu jura que tu come formiga?”. Ela prontamente 

responde, “não só como, como lambo os beiços47”. Sua resposta é uma reafirmação 

cultural frente aos estranhamentos que esse consumo alimentar gera em seus seguidores. 

A sua popularidade na rede digital possibilita uma aproximação com sujeitos de outras 

culturas aos costumes do seu povo.  

 

 
47 O termo beiços é referente aos lábios. A expressão “é de lamber os beiços” é muito comum nessa região, 

demostrando que o sujeito gostou muito da comida. 



96 

 

Figura 29: Tu juras que tu comes formiga? 

 
Fonte: Instagram 

 
Os meios digitais produzem canais de diálogos permitindo que sujeitos locais se 

comuniquem com “vários mundos”. As culturas se aproximam em trocas simbólicas 

como essa mencionada acima e circulam com mais fluidez. “A comunicação digital 

amplia as possibilidades de comunicação com ‘o’ mundo, propõe conexões planetárias e 

aproximações de universos culturais antes inimagináveis” (SCHMIDT, 2007, p. 32). Os 

métodos que estabelecem esses novos processos folkcomunicacionais fazem das 

plataformas digitais uma arena de práticas sociais possibilitando uma codificação e 

decodificação interativa.   

 

3.5 QUANDO HÁBITOS E COSTUMES SE CONECTAM 

 

A interação movida por sentimentos identitários que se constroem em espaços on-

line e off-line por meio de conteúdos carregados de sentidos que circulam por processos 

formais e informais, os fluxos de comunicação quando veiculados em programas de TV 

ou posts nas redes sociais digitais, ganham novas esferas e estratégias de mercado. Tem 

sido cada vez mais comum o uso de mensagens sob o prisma da identidade e diferença 

nesse campo de pertencimento para (re)conectar sujeitos e comunidade. É o que Schmidt 

(2006, p. 200) nos revela, “A cultura popular vai adequando suas manifestações de modo 

a tornarem-se produtos comercializáveis, e os agentes dessa produção se inserem na 

dinâmica dessa sociedade”. O que se evidencia nesta pesquisa é uma comunicação 

provida a partir de um consumo alimentar promovida por uma linguagem de unidade sob 

o mesmo ponto que se diferencia.  



97 

 

Os elementos que demarcam as diferenças culturais passam por reapropriação e, 

na era do digital, signos e símbolos culturais têm se proliferados conectando sujeitos e 

revelando identidades culturais. Observamos que, mesmo estando longe geograficamente, 

tianguaenses sentem-se próximos ao consumirem tanajura, quando rememoram seus 

costumes. O compartilhamento desse hábito na esfera digital pode ser compreendido 

como “o resultado da interferência na natureza, criando códigos, sinais e comportamentos 

artificiais que identifiquem grupos específicos e criem condições adequadas para 

satisfazer suas necessidades” (SCHMIDT, 2006, p. 2).  O consumo alimentar promove 

sensações de conexões e de aproximações com as origens e com o lugar do qual o sujeito 

se sente parte. 

Segundo Hall (2003, p. 29) “Possuir uma identidade cultural nesse sentido é estar 

primordialmente em contato com um núcleo imutável e atemporal, ligando ao passado o 

futuro e o presente numa linha ininterrupta”. A figura 30 mostra que mesmo distantes 

geograficamente da cidade natal, as tianguaenses Michele Amarante e Isabel Cristina se 

reúnem em Brasília (DF), cidade em que vivem, para praticar hábitos da sua cultura 

materna. “Esse cordão umbilical é o que chamamos de “tradição”, cujo teste é o de sua 

fidelidade às origens, sua presença consciente diante de si mesma, sua “autenticidade” 

(HALL, 2003, p. 29). As jovens migraram para a capital do país, residem lá há mais de 

quinze anos, formaram novas famílias, mas o tempo e a distância não fez com que 

apagassem seus costumes culturais, ainda se encontram para comerem tanajura, e isso 

parece ser uma das formas mais originais de se reconectarem com o lugar de origem. 

Essa imagem nos representa a ideia de Hall (2003, p. 8), quando menciona que “as 

identidades modernas estão sendo ‘descentradas’, isto é, deslocadas ou fragmentadas”; 

verificamos como acontece esse processe e identificamos em algumas publicações relatos 

que familiares e amigos enviam tanajuras para seus entes queridos, para amigos que estão 

longe, como ocorreu nesse caso da figura 30. Essas tianguaenses podem ser consideradas 

sujeitos de identidades fragmentadas, consomem da cultura brasiliense, porém, sentem-

se “mais próximas” da sua cultura ao exercerem práticas como essa, que reacendem e 

fortalecem os velhos costumes. Podemos considerar como uma reapropriação cultural 

para fortalecer os laços referenciais da sua identidade cultural. A figura 30 é mais que um 

registro alimentar ou apenas uma recordação, pois a fotografia atua como um meio de 

comunicação e narrativas imagéticas que constroem discursos importantes relacionados 

as práticas originárias de grupos e culturas populares.  

 



98 

 

Figura 30: Amigas compartilhando tanajura em Brasília (DF). 

 
Fonte: Página da tianguaense Michele Amarante no Facebook. 

 

A figura 30 é só uma das formas usadas para retratar a história de vida desses 

sujeitos, é parte da história de um povo que está ali expressa em uma imagem. Os hábitos 

quando associados à sua familiaridade revelam a identidade do grupo, nessa ocasião, 

mesmo desterritorializada, a fotografia reafirma uma identidade cultural local. Para 

Schmidt (2003, p. 7), a fotografia, se caracteriza como uma “mensagem-lembrança-

causo”, em que seu processo comunicacional provoca uma informação impressa ou 

digital. “É ela que aciona a lembrança e puxa uma estória e outra e uma infinidades de 

detalhes, opiniões e sentimentos registrados num instante”. Através de uma imagem 

fotográfica conseguimos construir e decifrar diferentes mensagens.  

O consumo da tanajura é uma linguagem rica que alimenta a comunidade com 

histórias desse povo nessas produções imagéticas cheia de significados. Para além da 

fotografia, “a cozinha é o símbolo da civilização e da cultura” (MONTANARI 2008, 

p.71). Dialogando com outros autores já citados nessa tese que defendem a alimentação 

enquanto linguagem, Barreto (2005, p. 78) afirma ainda que “a cultura tem cheiro, tem 

gosto, tem tudo o que é próprio da vida do ser no mundo. A comida que recende comunica 

uma tradição, estimula o gosto, garante o sabor” (BARRETO, 2005, p. 78). As práticas 

alimentares em linhas gerais integram um processo de comunicação. A partir do momento 

que a cozinha é negada, a linguagem que se produz naquele espaço é silenciada, o acesso 

a sua ancestralidade, a história do seu povo fica bloqueada.  

 



99 

 

Figura 31: Hoje eu mato meu desejo. 

 
Fonte: Facebook48. 

 

Por mais exótico que pareça, os sujeitos se relacionam com essa iguaria e 

compartilham dos mesmos sentimentos. Para Montanari (2008, p.71), “O cru assim como 

o selvagem, é assumido como símbolo de escolhas ‘não culturais’, que, todavia, mais uma 

vez se revelam fortemente impregnadas de cultura”. O consumo alimentar é uma 

experiência, uma conexão com à ancestralidade do lugar. Com uma mesa carregada de 

tanajura, a nativa Silvia (figura 31) em sua rede social Facebook declara a felicidade e 

desejo em comer tanajura. A imagem repercutiu e pudemos observar que muitos 

comentários eram de seus contemporâneos que migraram para outro lugar. Sua colega 

Ducarmo Brito, residente em Teresina (PI), reagiu a postagem com satisfação, se 

disponibilizando a viajar até Tianguá (CE) para comprar a iguaria que faz parte da sua 

história alimentar. Schmidt (2006) menciona que as manifestações populares têm se 

restruturado nesse “contexto globalizado de informações rápidas e em grande quantidade 

exige uma inserção ampla e geral de todos” (SCHMIDT, 2006, p. 32). De forma célere, 

a postagem simples dessa moradora despertou interesse em Brito, que mesmo estando 

longe, foi alcançada por essa narrativa cultural. 

O portal de notícias G1/Ceará publicou uma matéria sobre o consumo da tanajura 

em Tianguá (CE). O texto fala do tianguaense Herbert Carvalho, um nativo que 

administra o Bardega do Didi, o estabelecimento comercial é uma mistura de bar e bodega 

que tem a tanajura como carro chefe em seu cardápio. O bar que está em atividade há 

 
48 Disponível em: <https://www.facebook.com/search/posts/?q=silvia%20fii&epa=SEARCH_BOX>. 

Acesso em: jul. 2020. 



100 

 

cerca de 70 anos, já está na terceira geração da família. O jovem está à frente do negócio 

que pertenceu ao avô e ao tio, perpetuando-se na comunidade e alcançando diferentes 

gerações. Em entrevista para a Thaís Jorge, Carvalho (on-line, 2015) revela que o 

consumo da tanajura “é uma questão cultural da cidade, que vai passando de geração para 

geração” (CARVALHO apud JORGE, 2015, online). O dono do bar comenta que essa 

prática é bem difundida na região, “Sempre que visitantes vêm a Tianguá, eles passam 

aqui procurando. Vêm matar a saudade”. Acreditamos que esse consumo alimentar 

aproxima os sujeitos que frequentam o estabelecimento da cultura tianguaense.  

 
Figura 32: Tanajura no Bardega. 

 
Fonte: Jorge, 2015, on-line. 

 

Para Canclini (1995) a comunidade dos consumidores interpreta hábitos 

tradicionais, sejam esses alimentares, linguísticos, fazendo com que se relacionem com 

objetos e informações que circulam em redes. Os sentidos compartilhados construídos 

nessa prática consumerista estão pautados pelo consumo da tanajura. As novas gerações 

reacendem lembranças e não deixam que se apaguem do imaginário coletivo. As 

narrativas como essas de bares à jornais vão se adaptando aos novos sujeitos e 

interpretações. E para os que acreditam que nesse caso a cultura se transforma em 

mercadoria, Canclini (1995, p. 37) revela que,  

 

[...] homens e mulheres perceberam que muitas das perguntas próprias 

dos cidadãos [...] receberam sua resposta mais através do consumo 

privado de bens e dos meios de comunicação de massa do que nas regras 

abstratas da democracia ou pela participação coletiva em espaços 

públicos (CANCLINI, 1995, p. 37). 
 

A mídia televisiva tem um papel importante na disseminação das manifestações 

culturais, possui um largo alcance e tem capacidade para desconstruir estereótipos. 



101 

 

Matérias como essa do telejornal da TV Verdes Mares (2018)49 deveriam ser mais 

recorrentes. Antônio Luís é morador da região da Ibiapaba e comenta que o consumo da 

tanajura lembra sua infância: “Fui crescendo sempre com essa cultura. E hoje o pessoal 

me conhece eu (sic) aqui como o maior comprador de tanajura da Serra de Ibiapaba. E 

realmente eu compro a que tiver". Esses discursos fomentam gerações e aquecem o 

imaginário coletivo. As narrativas se adaptam aos espaços, que possibilitam novas 

interpretações das culturas.  

 

Figura 33: A família que tem hábito de comer tanajura. 

 

Fonte: Frame do jornal da Verdes Mares. 

 

Podemos ilustrar a conexão de gerações por meio do consumo da tanajura através 

dessa matéria exibida pela afiliada da Rede Globo no Ceará. Segundo Josué seu hábito 

teve um processo diferente, o jovem comenta que no primeiro momento presenciava seus 

pais nesse ritual que é o consumo da tanajura, logo depois passou a reproduzi-los: “Desde 

pequeno, eu acompanhava meus pais ao formigueiro. Quando eles faziam a tanajura, eu 

comia uma, duas, aí, hoje sou viciado”, disse à reportagem. São gerações diferentes, mas 

a cultura faz isso, além de comunicar pode influenciar nos costumes culturais de 

diferentes gerações.   

 

 

  

 
49 Disponível em: <http://twixar.me/61q1>. Acesso em: jul. 2020. 



102 

 

4 A ALIMENTAÇÃO ENQUANTO DIMENSÃO FOLKCOMUNICATIVA  

 

O consumo é, ele mesmo, uma forma de mediação, à medida que os 

valores e significados dados de objetos e serviços são traduzidos e 

transformados nas linguagens do privado, do pessoal e do particular. 

(SILVERSTONE. 2002, p. 150) 

 

Neste capítulo, perceberemos que os produtos culturais se constroem em 

narrativas que apresentam e representam sujeitos em construções simbólicas que 

direcionam, norteiam e dão suporte na medida em que promovem interações e continuam 

se identificando enquanto grupo mesmo estando fora desse espaço. Verificaremos que é 

uma questão para além do sistema alimentar, já que o consumo da tanajura é determinante 

para que se fortaleça esse contexto que se constrói em um repertório de representações 

sociais gerenciadas por um sistema cultural.  

A partir das fundamentações e reflexões propostas nos capítulos anteriores, 

trataremos nesse capítulo os objetos de análise sob o prisma da folkcomunicação. 

Analisaremos nesse momento as práticas folkcomunicacionais em Tianguá (CE) 

decorrentes do consumo da tanajura e suas diferentes manifestações, observando como 

esse processo se estabelece em um campo comunicacional por meio das narrativas locais. 

Partindo das ideias de Beltrão (1980, p. 40), que “enquanto os discursos da comunicação 

social são dirigidos ao mundo, os da folkcomunicação a um mundo em que palavras, 

signos gráficos, gestos e atitudes, linhas e formas mantêm relações muito tênues”. Essas 

relações serão apresentadas aqui em diferentes formatos, pois para o criador da teoria da 

folkcomunicação, são construções que podem se manifestar “com o idioma, a escrita, a 

dança, os rituais, as artes plásticas, o trabalho e o lazer, com a conduta, enfim, das classes 

integradas da sociedade”.  

 

4.1 A TANAJURA ENQUANTO SÍMBOLO DA CULTURA LOCAL 

 

Partiremos da escolha da tanajura como mascote do time, pois isso não pode ser 

observado como algo simples e aleatório. “O termo mascote vem do occitano ‘mascoto’ 

e foi incorporado ao idioma francês pelo poeta Frédéric Mistral, que recebeu o prêmio 

Nobel da paz de literatura de 1904” (PELLIZZONI et al., 2013, p. 89). A expressão se 

popularizou pela ópera La Mascotte (A Bruxinha) de Achille Edmond Audran em que 

uma jovem se torna sinônimo de sorte, um amuleto para sua família. Esse termo virou um 



103 

 

talismã e passou a ser usado comumente por empresas, produtos e clubes esportivos de 

diversos países.  

 

A concisão de valorização a que as mascotes foram elevadas, passando 

de um personagem-símbolo a um produto de forte apelo de consumo, 

exigiu que novas teorias e conceituações no âmbito do marketing, do 

design e da comunicação fossem criadas (PELLIZZONI et al., 2013, p. 

91). 
 

Segundo Pellizzoni (2013, et. al.) a utilização da mascote no universo do esporte 

começou pelo time de beisebol norte americano Chicago Cubs. A figura era de um urso 

polar – um homem se fantasiava para acompanhar e torcer pelo time. Fazendo uma 

analogia com esse episódio, a representação da mascote do time tianguaense acontece de 

forma parecida. A tanajura que é uma figura muito querida na comunidade se personifica 

em uma fantasia vestida por um morador que acompanha os jogos animando a torcida. 

Na figura 34 podemos observar como essa representação tem uma ligação estreita com o 

time e a comunidade.  

Podemos perceber nessa imagem (figura 34), publicada no portal de notícias 

G1/Ceará, como a folkcomunicação se estabelece nesse universo esportivo,  

aproximando sujeitos locais do esporte, mas também criando um elo da cultura local com 

a comunidade. Esse consumo alimentar consegue promover debates até em locais 

incomuns, vejamos, esse portal de comunicação em via de regra traz notícias 

predominantemente de atividades esportivas, mas a irreverência e particularidade da 

formiga na comunidade possibilitou que a iguaria ganhasse espaço e notoriedade neste 

canal.  

 

Figura 34: Tanajura, a mascote do time. 

 
Fonte: G1 Ceará50. 

 

 Para a repórter Thaís Jorge (2014, on-line), a tanajura provoca um sentimento 

forte de representatividade no município, ela menciona que “passar por Tianguá e não 

 
50 Disponível em: <http://twixar.me/Y1q1>. Acesso em: jul. 2020. 



104 

 

comer tanajura frita é impossível. Visitar a cidade serrana, sede da fase final da II Copa 

TV Verdes Mares de Futsal, e não avistar alguma referência à formiga gigante é 

improvável” (JORGE, 2014). São essas referências a partir da formiga mascote na cidade 

que atrai olhares até dos que não curtem futebol, essa provocação gerada por essa prática 

gastronômica possibilita uma aproximação que identificamos como linguagem gerada 

pelos elementos culturais ali envolvidos.   

É fácil perceber que a comunidade tem laços afetivos pela tanajura, podemos 

identificar isso de forma muito evidente quando circulamos pelos espaços públicos da 

cidade. É muito comum a alusão e “presença” da tanajura nos eventos municipais. E isso 

acontece para além do segmento esportivo. Em sua rápida passagem por Tianguá (CE), 

Dom Giovanni D`Anillo, um arcebispo católico, italiano e atual núncio apostólico na 

Rússia, foi recebido com música, dentre elas as que fazem referência a tanajura e a 

mascote do time de futebol de salão. Nessas situações, como mostra a figura 35, nativos 

fazem questão de registrar seus momentos ao lado da “tanajura gigante”.  

A foto de Tibério e Enias Beviláqua (figura 35) foi compartilhada no perfil do 

casal no Facebook e na oportunidade a esposa descreveu o momento importante para a 

sua comunidade católica: “Homenagem para o Dom Giovanni D` Aniello, música da 

tanajura, bonecos, foi maravilhoso, ele é muito humilde e abençoado por Deus!!!”. 

Percebemos como não ocorre estranhamento por parte da comunidade em lidar com a 

fantasia de uma formiga gigante nos eventos locais. Essa relação que os nativos têm com 

iguaria é estreita, comum e natural. A figura 35 nos provoca uma reflexão, pois evidencia 

mensagens que antes se popularizavam na comunidade pelo boca-a-boca, e agora sujeitos 

de diferentes gerações produzem discursos que se fundem com os meios de comunicação 

atuais. O casal na imagem registra um momento importante, faz sua contextualização na 

medida em que se insere na história desse município. Acreditamos que essa pauta rompe 

com ausência que existia das mídias tradicionais, tais como jornais impressos, programas 

de rádio e televisão, e agora com os meios eletrônicos, podemos identificar processos 

simultâneos em que sujeitos comuns conseguem fundamentar suas narrativas sociais.  

 

    
 
 
 
 
 
 



105 

 

Figura 35: Tanajura na chegada do arcebispo. 

 
Fonte: Facebook51. 

 

As narrativas socioculturais, como as conversas de calçadas (as redes sociais off-

line), compreendidas por Beltrão (2014, p. 12) como os canais de comunicação artesanais: 

“as conversas de boca de noite, nas cidades interioranas, na farmácia ou na barbearia; da 

troca de impressões provocadas pelas notícias trazidas pelo chofer de caminhão”, hoje se 

reconfiguram nas plataformas digitais. Para Marques de Melo (1973, p. 16) o 

“intercâmbio de experiências entre pessoas de gerações diferentes, ou de uma mesma 

geração, assegurando a renovação constante das experiências individuais que se 

transformam em patrimônio coletivo”, atinge outra esfera, pois a folkcomunicacional 

comunica, informa; auxilia na valorização dos hábitos populares podendo ser 

influenciados pelas conversas na comunidade, mas também por mensagens em meios de 

comunicação como a televisão, rádio, cinema, jornal, música, artes plásticas, literatura, 

redes sociais digitais etc.  

 

4.2 FOLKCOMUNICAÇÃO E OUTRAS ARTES  

 

Quando defendemos que o consumo alimentar se caracteriza como um processo 

(folk)comunicacional e atua enquanto linguagem fornecendo informações, estamos 

afirmando que as práticas consumeristas da tanajura se manifestam em Tianguá em 

diferentes espaços falando sobre seu povo, em um processo sociocultural que se fortalece 

por meio das diferenças frente as outras sociedades. Para Montanari (2008) as práticas 

consumeristas são elementos fortes da identidade de um grupo, é instrumento de 

comunicação, uma peça-chave desse sistema linguístico que se constrói sob o prisma da 

 
51 Disponível em: 

https://www.facebook.com/photo.php?fbid=466271546857903&set=pob.100004251857389&type=3&th

eater. Acesso em: jul. 2020. 

https://www.facebook.com/photo.php?fbid=466271546857903&set=pob.100004251857389&type=3&theater
https://www.facebook.com/photo.php?fbid=466271546857903&set=pob.100004251857389&type=3&theater


106 

 

tradição em que mensagens são repassadas de pais para filhos por meio da música, arte, 

dança, literatura etc. 

Podemos perceber em produções de artistas locais como essa folkcomunicação se 

materializa, levando em consideração que “a obra de arte só adquire sentido e só tem 

interesse para quem é dotado do código segundo o qual ela é codificada” (BOURDIEU, 

2007, p. 10). É quase impossível você visitar o município de Tianguá (CE) e não perceber 

a figura da tanajura (formiga, saúva) naquele espaço. Podemos destacar a obra de Iracione 

Nunes, nativo, artista plástico e um comedor de tanajura declarado: a construção de uma 

escultura de tanajura gigante se tornou um dos maiores cartões postais da cidade. Nunes 

(202052) comenta: “Eu fiz a tanajura lá, toda em aço, em ferro, ela pesa uns 5 mil kg, é a 

maior escultura do mundo, móvel. Você pode levar pra qualquer canto, em tamanho, em 

peso, móvel, a estrutura dela foi feita pra transportar”. Para aqueles que estão de passagem 

pela cidade e encontram essa escultura na calçada de um shopping, é só mais uma obra 

de arte. 

Entretanto, para os sujeitos locais, ou seja, para aqueles que percebem os códigos 

ali presentes e decodificam a mensagem que está por trás daquele elemento, há uma 

compreensão do que está expresso na obra do artista: “a tanajura, ela representa muito pra 

gente aqui da região, principalmente da região da Ibiapaba. Eu culumim53, na idade 

quando eu era culumim na idade de 8, 10 anos de idade eu andava com as vasilhas 

correndo, elas voando” (NUNES, 2020). Essa arte tem um valor representativo e afetivo, 

faz com que esses sujeitos se enxerguem nas diferenças e se identifiquem nas 

similaridades. 

Em entrevista para esta tese, Nunes (2020) comenta que “tinha um negócio da 

gente gritar: cai, cai tanajura, teu pai, tua mãe tá na gordura. E isso sempre envolveu a 

gente, era uma alegria, uma festa quando dizia, vai sair tanajura amanhã”. O nativo nos 

conta de forma saudosa que seu pai (in memoriam) avisava aos filhos nos dias de sol em 

que era possível capturar as tanajuras: “‘Meus filhos, vai sair tanajura amanhã’. E a gente 

corria com as panelas, já ficava todo mundo apreensivo esperando, quando via elas 

voando, né?” É um ritual, os habitantes dessa região sabem o momento propício para a 

 
52 Entrevista concedida por Iracione Nunes ao autor desse estudo, de forma presencial e pela rede social 

WhatsApp. Tianguá (CE), 2020. 
53 Esse termo na região é sinônimo de criança, quando o entrevistado usa essa palavra, está fazendo 

referência a sua infância, lembrando dos momentos em que ainda era uma criança.  



107 

 

caça às tanajuras, a olho nu eles identificam as questões climáticas, a temperatura e o 

tempo ideal para essa captura.   

 

Que tem um horário delas voar, por volta das 4, 4 e meia da tarde, o 

tempo fica nublado, sabe? Se preparando pra chover? É incrível. E elas 

tão naquele voo nupcial. Elas voam para poder o macho fecundar ela. 

E o macho cai morto, né? Que é o moleque que chama. Então a gente 

ficava naquela alegria naquela festa, quando pegava ali aquele 

pouquinho de tanajura. Cada um, a gente ia pra cozinha, pedia pra mãe, 

ou pra alguém fritar, ou a gente mesmo fritava na manteiga. Pensa numa 

coisa gostosa, mas muito gostosa! E isso a gente se acostumou com essa 

coisa da tanajura (NUNES, 2020). 

 

Essa relação dos nativos com a formiga é muito próxima e se constrói desde a 

infância. Nunes (2020) revelou na entrevista que recebeu o convite do empresário Rogério 

Prado, dono do shopping Ibiapaba, para construir uma escultura no shopping da cidade; 

e não hesitou em criar algo que retratasse a identidade tianguaense. Pensou logo na 

tanajura e fez o empresário que mora em Fortaleza (CE) rememorar seus costumes de 

infância quando ainda residia nesta comunidade. Segundo Nunes (2020), o empresário 

reagiu satisfeito: “Rapaz, tá aí uma ideia. Bora fazer uma tanajura. Qual o tamanho? 

Vamos fazer ela com 10 m, 12 m. E surgiu essa ideia”. É um processo de identificação 

que envolve comunicação, cultura, identidade e consumo.  

Essa associação aos bens artísticos e culturais por empresas comerciais da cidade 

pode ser identificada como estratégia para comunicar com seu nicho, atrai-los através de 

uma linguagem carregada de sentidos e afetos, denominada Folkmarketing, uma linha de 

estudos dentro da Folkcomunicação. Contudo, em linhas gerais, a comunidade tem uma 

relação íntima com a tanajura, fazendo com que essa comida gere uma conexão familiar. 

São histórias de vidas e “a principal contribuição dos estudos de Folkcomunicação está 

em valorizar os diferentes modos através dos quais os grupos sociais se relacionam e 

produzem a cultura” (WOITOWICZ, 2007, p. 152).  

Para Azevedo Júnior (2007, p. 7), a escultura enquanto “arte é uma experiência 

humana de conhecimento estético, que transmite e expressa ideias e emoções”. Como 

podemos observar na figura 36, só o tamanho da tanajura já nos causa uma surpresa, a 

grandiosidade dessa obra provoca sensações ao se deparar com aquela saúva gigante.  No 

momento desse registro, Nunes estava realizando os últimos retoques para fixar sua 

escultura na entrada do shopping Ibiapaba (o único da região da Ibiapaba); destacamos, 



108 

 

ainda, que o autor desse estudo pôde perceber as reações de surpresa e encanto dos que 

transitavam por lá.  

Nunes (2020) reconhece a importância da iguaria para a identidade cultural local 

e comenta que “surgiu essa ideia e hoje é um monumento, né. Que pertence a Tianguá, 

não só ao shopping, né! Tianguá, a região, em que todo turista bate foto. Tá aí a nossa 

história linda, a história da tanajura, é muito gostosa”. É interessante como os sujeitos 

locais sabem da importância dessa iguaria para a comunidade e manifestam suas emoções.  

 

Figura 36: Iracione Nunes retocando a tanajura. 

 

 
Fonte: Arquivo pessoal. 

 

Laraia (1986, p. 45) comenta que, o sujeito “é herdeiro de um longo processo 

acumulativo, que reflete o conhecimento e a experiência adquiridas pelas numerosas 

gerações que o antecederam”. Seus estudos possibilitaram grandes discussões para o 

entendimento de cultura nesse mundo contemporâneo e suas ideias sobre o sujeito como 

resultado das relações sociais existentes no meio cultural em que este se socializou tem 

grande valia. A criação de monumentos como esse (figura 36) contribuem para o nosso 

entendimento sobre a folkcomunicação, na medida em que os “procedimentos 

comunicacionais pelos quais as manifestações da cultura popular ou do folclore se 

expandem, se sociabilizam, convivem com outras cadeias comunicacionais” 

(HOHLFELDT, 2002, p. 1). 

O uso de artefatos culturais por empresas da cidade é só um reflexo de como esse 

universo folkcomunicacional se estabelece na comunidade. As influências que 

geralmente ocorrem pela comunicação de massa, pela indústria cultural, podemos 

identificar nesse grupo que, em muitos casos, são apropriações dos costumes da cultura 

local. Para Hohlfeldt (2002, p. 1), a folkcomunicação é uma área de estudo complexa, 



109 

 

“que engloba em seu fazer saberes vários, às vezes até contraditórios, para atingir seus 

objetivos e dar conta de seu objeto de estudo (HOHLFELDT, 2002, p. 1)”. Fazendo um 

recorte dessa prática consumerista local, teríamos matérias para analisá-la em diferentes 

abordagens.    

 

Figura 37: Tanajura no J. Frios. 

 

Fonte: Arquivo pessoal. 

 

A tanajura apresentada na figura 37 foi construída pelo artista plástico Mauro. A 

peça fica exposta na empresa alimentícia J Frios Distribuidora. Entrevistamos o dono da 

empresa, o nativo Jean Azevedo54, que comentou ser um comedor de tanajura, manter um 

estoque guardado em casa e que tem uma tia que reside em Santarém (PA) e todo ano 

envia a iguaria para casa dela nesse Estado da região Norte do Brasil. Para Azevedo 

(2020), a presença da formiga na sua empresa é pela representatividade que ela gera nos 

tianguaenses. O empresário mencionou que, em visitas as suas empresas em outros 

municípios – cita a filial de Piripiri (PI) – não teria sentido ter uma formiga exposta, pois 

as pessoas daquela outra cidade não apreciam a iguaria. 

 

[os funcionários] tem sempre um ou outro dialogando sobre o assunto, 

por se deparem com a escultura na empresa. Mas o bom mesmo é 

quando pessoas do Sul (motoristas e representantes comerciais) que 

vem entregar ou vender produtos para nós. Os mesmos ficam cheios de 

admiração e indagações (AZEVEDO, 2020). 

 

 
54 Entrevista concedida por Jean Azevedo ao autor desta tese de forma on-line pela rede social WhatsApp. 

Tianguá (CE), 2020. 



110 

 

Hohlfeldt (2002, p. 1) defende que a “Folkcomunicação não é, pois o estudo da 

cultura popular ou do folclore, é bom que se destaque com clareza”. Ela tem uma relação 

estreita com os elementos dessa natureza, mas sua pesquisa traz uma abordagem dos 

processos comunicacionais que emergem nesses lugares. A cultura popular tianguaense 

enquanto linguagem expressa-se na poesia, repente, xilogravura, música, obras de arte, 

alimentação etc. Salientamos que, Tianguá (CE) está inserida no Nordeste brasileiro e 

essa região tem características culturais marcantes. É muito comum a utilização de 

produtos da cultura popular como meios de expressão e ideias, nessa região do país os 

artefatos culturais têm forte apelo comunicacional. 

As músicas são passadas por gerações, contam histórias, narram práticas do 

cotidiano, fazem votos de protestos, perpetuam lendas dos lugares. Em se tratando de 

músicas folclóricas, estas trazem as características do local, carregam mensagens 

identitárias, são crenças, costumes, convicções políticas expressas nas letras que são 

repassadas por gerações através da oralidade.  

 

Podemos observar a presença da música em múltiplas atividades – nas 

ruas, festas, ambientes de trabalho, consultórios, no interior dos 

veículos de transporte, na mídia, nos registros da memória cultural, 

social e afetiva das pessoas etc. – e constatar que a prática ou a 

ambiência musical aparece, quase sempre, em uma perspectiva sedutora 

e contagiante, seja na consciência ou na inconsciência individual ou 

coletiva (LUZ; DAVINO, 2009, p. 68). 

 

Existem músicas que são compreendidas e se colocam enquanto linguagem 

universal, em via de regra, para que ela tenha sucesso, para que a mensagem chegue de 

forma mais efetiva ao seu público, ela tende a ser moldada aos métodos da cultura da qual 

ela faz parte. As canções envolvem diversas significações, independente da cultura, estão 

presentes no cotidiano e se relacionam de forma próxima com os sujeitos.  

Luz e Davino (2009, p. 68) nos mostram que “em nossa sociedade, som e 

linguagem sonora encontram-se presentes em diversas situações, além de ocuparem um 

espaço de relevância inquestionável”. Analisando a canção da Tanajura podemos 

perceber como ela carrega em suas letras a história desse povo, mostra essa relação da 

comunidade com a formiga desde os primeiros habitantes da região. Rememora a história 

do lugar influenciada por esse consumo cultural. A canção foi composta por Valdecy 

Santos de Abreu e Luiz Gonzaga Bezerra, intitulada de Tanajura e descreve o ritual que 

envolve essa prática na comunidade.  



111 

 

 

É tempo de invernada na Serra da Ibiapaba, de dezembro pra janeiro já 

se tem terra molhada. Tanajura quer voar. Sente o cheiro pelo mato. De 

repente não tem jeito, tem que sair do buraco. De repente não tem jeito, 

tem que sair do buraco. Se te quero por delícia. É aquela gostosura: cai 

tanajura! Cai tanajura! Cai tanajura! Que teu pai tá na gordura. Da gente 

adulta a moçada. E também a meninada. Na safra da tanajura correm 

todos pro roçado. Mas a soberba saúva, tem charme e é boazauda. 

Levanta o voo no cio pro ato nupcial. Levanta o voo no cio pro ato 

nupcial. É dia de alegria, é noite de fantasia. Pra cerveja e pra cachaça, 

tem cabeça e tem bundinha. Seu aroma e seu sabor, iguarias de primeira. 

Lua nova, lua cheia. É Tianguá que festeja (ABREU; BEZERRA apud 

NUNES et al., 2018, p. 102). 

 

É notório que esses sujeitos se adequam sem aniquilar seus hábitos culturais. 

Mesmo com as influências culturais, as músicas resistem e são entoadas há décadas, em 

um processo de retroalimentação, a cultura contemporânea se mistura com a tradicional, 

se insere em novos espaços, nos lugares em que os sujeitos se encontram. Das calçadas e 

formigueiros, se adaptaram para o rádio, fitas, CDs, VHS e hoje circulam facilmente nas 

redes digitais. As produções não se restringem apenas a um formato, a figura 38 nos 

mostra como processos folkcomunicacionais são disseminados nessa era digital, vemos o 

frame da canção da tanajura que, inicialmente, foi gravada por um coral do município, 

transformando-se em um vídeo com sons e imagens que apresentam da caça até o 

consumo da formiga, disponibilizado no YouTube e compartilhado em redes sociais 

digitais.  

Figura 38: Canção da tanajura. 

 
Fonte: YouTube55. 

 

 
55 Disponível em: <https://www.youtube.com/watch?v=8rRNOUMVJzM>. Acesso em: jul. 2020. 



112 

 

O compartilhamento desse vídeo com imagens, áudio e legenda circula no 

YouTube, Facebook, Instagram e WhatsApp; a comunidade se identifica e faz questão de 

divulgar em seus perfis. A experiência não se restringe ao espaço geográfico, com um 

clique você pode se aproximar das manifestações culturais da comunidade. McLuhan 

(1964) defendia que a mensagem transmitida por dois veículos diferentes, não é e nem 

poderia ser a mesma, a lógica estrutural somada ao efeito que produzirá no receptor é 

diversa. Os efeitos causados in loco nessa atual conjuntura são quase impossíveis de 

mensurar, visto que as mensagens circulam em multiplataformas. 

As músicas comunicam, provocam sensações e despertam sentidos, conectam 

sujeitos a uma época, a um lugar e a situações específicas. Na atualidade, tem sido muito 

presente narrativas audiovisuais que estruturam as produções de conteúdo com sons e 

imagens, parecendo dar mais credibilidade e causando mais empatia. Lima (2005, p. 18) 

compreende que os “símbolos musicais permitem uma linguagem interna que pode ser 

explorada tanto pelo compositor como pelo intérprete e também pelo próprio ouvinte, 

permitindo a multiplicidade de interpretações”. A canção da tanajura faz uma conexão do 

passado com o presente e quando associada as imagens e a melodia, provoca sensações 

nos que comungam daquele repertório cultural. 

São diversas manifestações artísticas que carregam essa linguagem cultural da 

comunidade, os poemas aqui também são utilizados para comunicar a história do povo. 

Se pensarmos na língua enquanto detentora de signos e suas representações, os dizeres 

poéticos não apenas representam, como também apresentam a cultura dos tianguaenses. 

Para Saussure (2006, p. 227), os poemas revelam muito de um povo e isso vem desde “os 

poemas homéricos [...] conquanto tenham surgido numa época em que mal se fazia uso 

da escrita, sua língua é convencional e acusa todos os caracteres de uma língua literária”. 

Um desses poemas (figura 39) está fixado no rol de entrada da casa da Memória José 

Evangelista, espaço inspirado no Museu Antropológico do Ceará, idealizado pela 

professora da Universidade Estadual Vale do Acaraú (UVA) Nilene Portela, referência 

na cidade como guardiã da cultural local, buscando (res) guardar tudo que envolve a 

cultura do povo tianguaense.   

Segundo Ferreira (2010, p. 158), “juntamente com a música, a poesia é 

considerada do ponto de vista técnico-estético, arte da temporalidade”. Podemos 

identificar isso no poema de Albery Nunes (figura 4) que está “guardado no mesmo 

espaço” que as vestes, os objetos, as fotografias e as imagens que preservam a história do 

lugar. O local é popularmente conhecido como a Casa da memória. A poesia de Nunes 



113 

 

traz uma breve reflexão dos elementos culturais da cidade, intitulado como: Tianguá, 

berço dos artistas, a mensagem não menciona somente a iguaria, expõe alguns hábitos 

locais, práticas alimentares e manifestações artísticas do povo.    

 

Figura 39: Tianguá, berço dos artistas. 

 

Fonte: Arquivo pessoal. 

 

Gonçalves (2007, p. 4) nos coloca que “A arte vai nos interessar especialmente 

pela aventura de caráter [...] subjetivo a que pode dar lugar [...] à produção social de 

estilos de vida”. A folkcomunicação se estabelece nos objetos, nas expressões artísticas, 

e comunica. Todo esse panorama da formiga na comunidade é uma linguagem que se 

expressa de forma oral, escrita, artística, imagética como podemos verificar na Casa da 

Memória de Tianguá (CE). Em entrevista para esta tese, Nilene Portela56 (2020) comenta 

que “tudo que representa o povo tianguaense está expresso nesse lugar, a identidade do 

nosso povo se reflete em cada objeto e manifestação artística aqui presente”. Nesta casa 

da memória estão expostos artigos que fazem referências a vida dessa gente, são signos 

culturais tianguaense. As pinturas de Roni Aguiar (figura 40) ilustra muito bem essa 

discussão.  

 

 

 

 

 

 
56 Entrevista concedida por Nilene Portela ao autor dessa tese de forma presencial. Tianguá (CE), 2020. 

 



114 

 

Figura 40: A tanajura na casa da memória. 

 

Fonte: Arquivo pessoal. 

 

Compreendemos que “arte, enquanto campo de produção simbólica, é um espaço 

vital para o exercício desses questionamentos e dessas intervenções” (GONÇALVES, 

2007, p. 4). O que Aguiar retratou nessas duas obras são os símbolos mais vivos da cultura 

tianguaense. Identificamos nessas obras analisadas: o Cristo ressuscitado, um monumento 

situado no alto da serra e que atrai bastante visitação. A coluna da hora (uma espécie de 

torre com um relógio fixado na parte de cima) está localizada na praça em frente à igreja 

matriz que também está representada na imagem, pontos importantes e representativos 

para a comunidade. Há também a presença do ipê, uma vegetação muito comum na 

região, além da tanajura figurada em três momentos: na saída do formigueiro, batendo as 

asas e, por fim, pegando voo. Perceber essa iguaria no mesmo grau de importância que 

esses outros símbolos da cultura é bastante revelador.  

Se “a arte deve ser entendida como expressão do imaginário humano e de uma 

forma peculiar de expressar uma determinada visão de mundo, da qual compartilham o 

artista e o público ao qual sua obra se destina” (COSTA, 2004, p 18), ao apresentar 

referências da tanajura a partir dessa mensagem, a revelação através da pintura, a 

comunicação se estabelecendo através da arte nos demonstra que o consumo dessa 

formiga, a figura da tanajura é tão representativa quanto a igreja matriz do município.  

Não é de agora, desde a pré-história pinturas e desenhos servem como meio de 

comunicação. Os elementos presentes nessas artes facilitaram nosso entendimento de 

mundo, de como se constituíram as civilizações na medida em que se compreendiam as 

mensagens construídas nesses meios. As pinturas facilitaram no desenvolvimento da 

nossa linguagem escrita e falada e até os dias de hoje, por meio de desenhos e pinturas, é 

possível acessar mensagens que comunicam sobre a ancestralidade humana. Na 



115 

 

hipermodernidade as tecnologias digitais se caracterizam pelo forte apelo 

comunicacional, porém não podemos deixar de levar em consideração os meios artesanais 

como a pintura que, enquanto linguagem não-verbal, também comunica e fornece 

materiais para compreender tempo e sociedade.  

 

4.3 AS ESTRATÉGIAS DE FOLKMARKETING ACERCA DA TANAJURA 

 

Da proposta iniciada por Beltrão (1980) até os dias atuais, percebemos que os 

estudos da folkcomunicação se ramificaram por diferentes áreas e abordagens. A 

interdisciplinaridade que essa teoria propõe, possibilita uma compreensão da 

comunicação popular em seus diversos aspectos. Fruto dessa corrente teórica, o 

folkmarketing57 tem se preocupado em analisar a (folk) comunicação sob o prisma da 

publicidade, propaganda e marketing. Seus estudos nos permitem perceber a utilização 

de canais, meios e estratégias comunicacionais com o objetivo de aproximar sujeitos, 

empresas e instituições de suas ideias, produtos e serviços.  

Esse estudo faz uma análise de como empresas e marcas tianguaenses têm usado 

do folkmarketing para se conectarem com seu público-alvo. A princípio, precisamos 

compreender que o “Marketing é o conjunto de atividades humanas que tem por objetivo 

facilitar e consumar relações de troca” (KOTLER, 2002, p. 44); essa troca pode ser em 

pecúnia ou simbólica. Os estudos de marketing são abrangentes e a priori tem um caráter 

mercadológico, sendo que o processo de segmentação é a palavra de ordem para 

minimizar custos e maximizar resultados. Entretanto, o marketing se desdobra em nichos, 

o cultural já é um conhecido dos profissionais por associar ideias e práticas culturais ao 

seu modelo de negócio. Segundo Gil Nuno Vaz (1995, p. 248), 

 

é o conjunto de ações de marketing utilizadas no desenvolvimento de 

um projeto cultural aplicadas tanto em relação aos objetivos e critérios 

que orientam a concessão de fundos como quanto aos procedimentos 

para arrecadação de recursos.  
 

Aqui são aplicadas ações baseadas nos elementos da cultura, como costumes, 

crenças, conhecimento popular etc., com o objetivo de construir uma linguagem que 

projete marcas e empresas nos moldes daquela cultura. Os estudos da folkcomunicação 

percebem essas estratégias comunicacionais, observam a linguagem popular com um viés 

 
57 O pesquisador Severino Lucena Filho é pioneiro dessa abordagem que parte dos estudos da Folkcomunicação, mas 

percebe as especificidades desse fenômeno.  



116 

 

mercadológico e institucional, denominando de Folkmarketing. É uma corrente de estudo 

que trata da apropriação dos elementos culturais pelas empresas com mensagens 

carregadas de costumes, padrões de comportamento, hábitos, crenças de grupos e 

comunidades. Para Lucena Filho (2007, p. 91), folkmarketing: 

 

É uma modalidade comunicacional, com base nas matrizes teóricas da 

teoria da folkcomunicação e do marketing, estrategicamente adotada 

pelos gestores comunicacionais dos mercados regionais, apresentando 

como característica diferenciada a apropriação das expressões 

simbólicas da cultura popular, no seu processo constitutivo, por parte 

das instituições públicas e privadas, com objetivos mercadológico e 

institucional (LUCENA FILHO, 2007, p. 91). 

 

Não é uma tarefa difícil perceber que o marketing passou por transformações ao 

longo das décadas para se adequar aos (novos) desejos e anseios dos consumidores. Em 

uma breve análise percebemos que o marketing 1.0 era centrado no produto e seu objetivo 

era nada mais que a venda. No segundo momento, entra a era do marketing 2.0 voltado 

exclusivamente para o consumidor, satisfazer e reter os consumidores era a meta. Com a 

chegada do marketing 3.0, os valores entravam em cena e a premissa das empresas era 

tornar o mundo melhor. Na contemporaneidade surge o marketing 4.0, voltado para a 

informação, atrair clientes a partir de conteúdos relevantes, comunicar para seu nicho, seu 

mercado. O folkmarketing se encaixa nessa fase, pois se apropria “das culturas populares 

com objetivos comunicacionais, para visibilizar produtos e serviços de uma organização 

para os seus públicos-alvo” (LUCENA FILHO, 2007, p. 85). Suas estratégias se 

fortalecem por trazer conteúdos de alta relevância para o grupo/comunidade. 

É nesse universo que, empresas identificam seu target, selecionam aqueles que 

compõem seu mercado, pois assim fica mais fácil de construir uma linguagem de 

aproximação. A partir disso, são construídas mensagens que tendem a fazer mais 

sentindo, já que provocam em seus consumidores sentimentos de afeto e identificação. 

As estratégias de folkmarketing se fortalecem, “empresas públicas e privadas 

acompanham as mudanças sociais, econômicas e culturais da região que atuam como 

forma de conhecer e participar ativamente do mercado” (LUCENA FILHO, 2013, p. 715). 

Ao longo desse estudo já pudemos perceber como a tanajura é importante para essa 

comunidade, as empresas reconhecem e se apropriam desse símbolo identitário para 

ganhar mercado.  

Na Figura 41, temos a escultura da tanajura, já mencionada anteriormente, na 

entrada do Shopping Ibiapaba. De tão imponente e representativa, não tem como não 



117 

 

atrair a atenção de quem passa por lá. Observamos in loco como ela fornece matérias para 

que essa aproximação seja efetivada. A escultura se tornou um ponto turístico da cidade, 

nativos e turistas estão sempre por lá registrando seus momentos ao lado da formiga 

gigante. Essa estratégia usada pelo shopping, como vimos anteriormente, partiu de uma 

conversa do artista plástico Iracione Nunes com o Empresário Rogério Prado. Sabendo 

dessa importância, usaram desse hábito popular para construir uma obra de arte que fosse 

um atrativo.  

 

Figura 41: Tanajura no Shopping Ibiapaba. 

  
Fonte: Shopping Ibipababa. 

 

Destacamos, aqui, que o uso das estratégias do folkmarketing pode se caracterizar 

por fins institucionais ou mercadológicos. As estratégias se configuram como 

institucional quando seu objetivo maior é criar ou melhorar a imagem de uma 

empresa/instituição perante o seu público-alvo. Contudo, quando pretende estabelecer 

uma comunicação que promova as vendas e o lucro, estamos falando do folkmarketing 

mercadológico. É comum empresas utilizarem da imagem da tanajura, da 

representatividade que a formiga exerce na comunidade, para atrair consumidores. 

Mencionada anteriormente, na entrevista com o artista plástico, identificamos como o 

shopping buscou referências que fossem símbolos da identidade cultural do grupo para 

se comunicar com seu mercado – é, portanto, a folkcomunicação trazendo uma 

“linguagem, códigos e símbolos que são componentes do processo comunicacional” 

(BELTRÃO, 1980, p. 26), é uma estratégia de folkmarketing se apropriando da 

linguagem cultural para se comunicar com seu público-alvo para fins mercadológicos.  

 



118 

 

O processo de folkmarketing leva as organizações públicas e privadas 

a identificarem-se com seus públicos-alvo, falando a linguagem que 

eles querem ouvir e mostrando as imagens que eles querem ver, fazendo 

assim com que as percebam segundo um sentimento de valoração das 

culturas locais (LUCENA FILHO, 2008, p. 6). 

 

A forma como essa relação empresa-comunidade tem acontecido na cidade nos 

chamou bastante atenção, os sujeitos locais e turistas se identificaram com essa 

mensagem, o caso da tanajura gigante é um sucesso, tornou-se um cartão postal do 

município. Para Lucena Filho (2008, p. 5-6) as empresas “buscam através dos seus 

discursos via ação comunicacional do folkmarketing expressar sua sensibilidade para 

promover os interesses da região”. O uso da formiga gigante é um reflexo da identidade 

cultural do empresário e do artista. Essas manifestações são “elementos das culturas 

populares como estratégia comunicativa” (LUCENA FILHO, 2008, p. 5-6). Podemos 

perceber que circulam nas redes sociais digitais imagens da tanajura gigante do shopping 

em perfis de nativos e turistas, nada mais é que publicidade espontânea e gratuita desse 

estabelecimento comercial. 

Essas estratégias de folkmarketing se fortalecem com a criatividade dos 

marketeiros que tornam os espaços instagramáveis – termo associado ao engajamento nas 

redes digitais que gera um compartilhamento orgânico, melhorando o branding da marca 

de forma voluntária. A partir das marcações dos lugares, uso de hashtags, redes sociais 

como o Instagram58 e Facebook usuários se conectam e compartilham fotos, vídeos, com 

marcações que estão vinculadas e associadas a canais eletrônicos. Esses artifícios da 

linguagem digital são usados por empresas que percebem a facilidade de aproximação de 

seus consumidores a partir de um simples uso de hashtags,  que nas redes sociais digitais 

têm sido usadas para divulgar marcas e produtos, fazendo com que muitas empresas se 

apropriem desse recurso para ganhar notoriedade.  

Para Nicolau e Rezende (2014, p. 220), o uso das hashtags “ganharam força, 

sentido e função, povoam todos os campos da comunicação e, nos dias atuais, saem da 

Internet e figuram na publicidade e no jornalismo, participando da vida offline”. O que 

antes tinha como finalidade apenas centralizar assuntos, hoje adquire novas funções. 

Podemos perceber essa tendência na postagem de Andreia no Instagram (figura 42). A 

 
58 Dados de 2019 da revista Exame58 apontam o Brasil como o segundo país com o maior número de 

usuários do Instagram, são mais de 66 milhões, ficando atrás apenas dos Estados Unidos. 

Disponível em: <https://exame.abril.com.br/tecnologia/estes-sao-os-dez-paises-que-mais-usam-o-

instagram/>. Acesso em: jul. 2020. 



119 

 

jovem faz uma selfie em frente a escultura da tanajura do Shopping Ibiapaba e sua legenda 

é toda com o uso das hashtags: #Tianguá; #Ceará; #Brasil; #tanajura; #ibiapaba; 

#Ibiapabashopping. As hashtags são importantes, pois, permitem que os assuntos 

marcados fiquem em evidência, são uma espécie de hiperlinks que transportam os 

usuários para os perfis relacionados com as tags. Quando o sujeito faz o uso da 

#ibiapabashopping se outro usuário buscar por essa tag, vai encontrar facilmente o perfil 

do estabelecimento e tudo que se relaciona a ele no aplicativo.  

 

Figura 42: #tanajura. 

 
Fonte: Instagram. 

 

Giddens (2021, p. 79) fala que na alta modernidade não temos escolhas, temos 

que seguir um estilo de vida e “um estilo de vida pode ser definido como um conjunto 

mais ou menos integrado de práticas que um indivíduo abraça”. A conexão proposta por 

marcações e hashtags contribui para que ocorra o encontro de sujeitos do mesmo grupo, 

é por meio dessas práticas que sentidos são criados, são peças basilares para a construção 

das nossas autoidentidades. Quando tratamos de folkmarketing, de segmentação por 

grupos culturais, estamos compreendendo que a partir da folkcomunicação podemos 

perceber o processo comunicativo que pode gerar em determinadas comunidades. Se a 

tanajura funciona muito bem em Tianguá (CE), na cidade de Curitiba (PR) o uso da 

capivara seria uma melhor estratégia.  



120 

 

O folkmarketing percebe as peculiaridades de cada lugar, desenvolve suas 

atividades para conseguir um melhor resultado, sabendo que a tanajura não tem 

representatividade na capital paranaense, a capivara que é identificada como um 

patrimônio cultural, é usada pelo Shopping Palladium para promover uma exposição, 

nesta ocasião, várias capivaras pintadas de diferentes formas ficam expostas pelo 

shopping. 

 

Figura 43: Capivara no shopping em Curitiba (PR). 

 

Fonte: Palladium Curitiba59. 

 

Sabendo que esse animal tem uma representatividade local, o shopping usa de 

uma comunicação simbólica para aproximar sujeitos do estabelecimento. E 

consequentemente ocorre o que mencionamos anteriormente, a figura desse animal 

espalhada pelo shopping ecoa nas redes sociais dos curitibanos. Para Maria Oliveira, 

gerente de marketing do Palladium: “a capivara é um símbolo de Curitiba, além de ser 

um animal extremamente adaptável e frequentemente encontrado em ambientes 

altamente alterados pelo homem” (OLIVEIRA, 2019, on-line). O animal provoca 

sensações identitárias com a comunidade, é muito comum aos finais de semana pais 

levarem seus filhos para verem as capivaras no parque, sua figura está presente em vários 

sites institucionais do município, são vários os memes deste animal representando os 

costumes dos curitibanos, existe um time que leva seu nome e a tem como mascote – 

Capivara Esporte Clube. São encontradas obras de artes e souvenirs espalhados por toda 

a cidade, é quase impossível passar por um ponto turístico e não se deparar com 

referências a este animal.  

Quando Roberto Benjamin (2004, p. 73) descreve que “o imaginário folclórico se 

revela através dos instrumentos utilizados para a sua expressão pelo povo”, nos coloca 

 
59 Disponível em: <https://palladiumcuritiba.com.br/agenda?agenda=22>. Acesso em: jul. 2020. 

https://palladiumcuritiba.com.br/agenda?agenda=22


121 

 

que aquilo que produzimos diz muito sobre nós e o nosso povo. A espetacularização da 

cultura local alimenta o imaginário popular com produtos e conteúdos construídos para 

fins institucionais e mercadológicos. Com isso, alcançando um elevado número de 

pessoas que talvez sem essas ações de grupos e empresários, produções simbólicas e 

mensagens da cultura local, não chegassem a tantos sujeitos. 

 

Figura 44: Oca Zion. 

 

Fonte: Facebook. 

 

 “Cada vez mais expressões da cultura popular demarcam mercado global com 

produtos e produções que adquirem valor comercial e reconhecimento [...] atraindo 

turistas, estudiosos e consumidores” (SCHMIDT, 2013, p. 950). São ações fortalecidas 

pelas técnicas de folkmarketing que validam discursos em um âmbito de visibilidade com 

símbolos culturais superestimados pela comunidade (figura 44). Essas linguagens 

compostas por elementos do repertório de um grupo, alcançam adeptos que se identificam 

com a mensagem, que se reconhecem nessa narrativa da qual o folkmarketing tem um 

forte apelo persuasivo. 

 

4.4 DO LOCAL AO GLOBAL, A FOLKCOMUNICAÇÃO NO CENÁRIO 

FOLKMIDIÁTICO    

 

Se o folclore tem como premissa estudar as manifestações das tradições de 

comunidades e grupos, na medida em que ocorre o intercâmbio de informações 



122 

 

expressando hábitos e costumes da cultura folk nos meios de comunicação massificado 

(jornal, rádio, televisão, internet) é que se concretiza os produtos folkmidiáticos.  

 

Essas aproximações, das culturas populares e midiáticas no mundo 

globalizado são cada vez mais intensas. A essas cumplicidades 

culturais, geradas em campos híbridos, passei a chamar de Produtos 

Folkmidiáticos. [...] Nesses campos estratégicos é que se dão as 

negociações dialéticas, conflituosas e paradoxais mais importantes no 

mundo globalizado. São campos operados por diferentes instâncias de 

negociações que se deslocam em redes capilares de comunicação 

comunitária interligadas às redes midiáticas. (TRIGUEIRO, 2005, p. 2) 

 

Segundo D’Almeida (2006, p. 85), o estudo da folkmídia “nos remete sempre à 

cultura popular e à busca em suas manifestações quando são mediatizadas por meios de 

comunicação que não lhes são próprios”. A partir dos estudos de Trigueiro esse conceito 

foi se construindo diante desse cenário popular digital, entendendo que existe uma 

“tentativa de melhor se compreender essas estratégias multidirecionais onde operam 

protagonistas de diferentes segmentos socioculturais, do massivo e popular” 

(TRIGUEIRO, 2005, p. 2). Devemos considerar que, nas últimas décadas, com o alto 

fluxo de circulação de mensagens, os estudos da folkcomunicação midiática se 

intensificaram.  

 

As manifestações populares (festas, danças, culinária, arte, artesanato, 

etc) já não pertencem apenas aos seus protagonistas. As culturas 

tradicionais no mundo globalizado são também do interesse dos grupos 

midiáticos, de turismo, de entretenimento, das empresas de bebidas, de 

comidas e de tantas outras organizações socais, culturais e econômicas 

(TRIGUEIRO, 2005, p. 2). 

 

O processo de familiarização das comunidades com os aparatos tecnológicos 

contribuiu para que os costumes populares se destacassem midiaticamente e, um caso de 

grande notoriedade no Brasil é o comunicador digital Carlinhos Maia, alagoano com mais 

de 16 milhões de seguidores no Instagram, que ganhou projeção nacional por revelar em 

redes sociais digitais o cotidiano da sua comunidade. De origem humilde, passou a narrar 

os dilemas da vila em que morava, com uma linguagem popular, tornou-se celebridade e 

passou a figurar em programas de televisão.  

Joseph Luyten (2002, on-line) compreende a folkmídia como a “utilização de 

elementos folkcomunicacionais pelos sistemas de comunicação de massa”. Esse 

fenômeno é cada vez mais evidente na contemporaneidade, pois “o inter-relacionamento 

das várias formas distintas de comunicação vão se revestindo de interesse cada vez maior 



123 

 

da parte dos estudiosos do fenômeno geral a que chamamos Comunicação Social”. As 

práticas folkmidiáticas são apropriações das novas mídias por parte de sujeitos e 

comunidades em uma conexão menos restrita e formal, as sociedades estão diante de 

campos estratégicos em “que se dão as negociações dialéticas, conflituosas e paradoxais 

mais importantes no mundo globalizado” (TRIGUEIRO, 2005, p. 2).  

Essas ações são fáceis de identificar em Tianguá (CE), um exemplo é a empresa 

Wow Pizzas (Figura 45) que tem utilizado recursos digitais para conversar com a 

comunidade local, provocando interações em redes a partir de costumes locais. Em seu 

perfil no Instagram promoveu uma enquete para saber se os consumidores locais tinham 

interesse em uma pizza de tanajura. Para Schmidt (2006, p. 15), a folkmídia permite “uma 

ressignificação das manifestações e do folclore, resultando num posicionamento e 

apropriação das novas tecnologias e linguagens midiáticas”. O que estamos vendo aqui é 

a utilização das ferramentas digitais para reconfigurar práticas socioculturais, sujeitos 

locais se aproximando de tendências globais de comunicação.  

 

Figura 45: Enquete de pizza de tanajura. 

 
Fonte: Instagram. 

 

As expressões populares estão adquirindo novas linguagens e se reconfigurando 

para se comunicar com seus próprios grupos. Essa interação possibilitada por meios de 

comunicação de características globalizantes tem revelado como processos mediáticos de 

pequenas comunidades podem alcançar dimensões globais. É a ideia de que a 

“glocalização é uma planetarização e uma comunitarização” (FRANCO, 2004, p. 17), em 

que a comunicação da comunidade é proposta em larga escala e longo alcance. Franco 

percebe que “a glocalização está em disputa e essa disputa é, fundamentalmente, uma 



124 

 

disputa entre o ‘local separado’ e o ‘local conectado’”. Todavia, as manifestações 

culturais que são absorvidas pelos (novos) meios de comunicação, não perdem sua 

essência, não deixam de ser manifestações da cultura popular, sendo o que defendemos 

como folkcomunicação digital. 

Todavia, muitos associam as transformações culturais a uma descaracterização. 

Cascudo (2012, p. 305) faz uma analogia ao folclore e revela que tal prática “não apenas 

conserva, depende e mantém os padrões imperturbáveis do entendimento e ação, mas 

remodela, refaz ou abandona elementos”. As práticas alimentares se transformam, mesmo 

sendo um elemento identitário, a formiga enquanto alimento, também passa por 

adaptações contemporâneas e, mesmo sendo utilizada na farinha ou na pizza, não deixa 

de ser uma prática cultural, tradicional dessa comunidade, sendo assim, os hábitos não 

deixam de ser culturais, só porque as mensagens circulam nas plataformas digitais.   

Esse cenário folkmidiático fortalece o consumo dessa iguaria na região, 

discordando do que pensadores tradicionais do folclore apregoavam, discorrendo que os 

efeitos das “sociedades modernas” nas tradições culturais, práticas alimentares como 

essa, com a chegada da globalização desapareceriam. No entendimento de Marques de 

Melo (2001, p. 82), “a globalização tem potencializado, no mosaico mundial, a projeção 

da cultura brasileira. A indústria de entretenimento, cujas forças motrizes são a 

diversidade, a polivalência e o multiculturalismo”. É o que essa pesquisa tem apresentado, 

os efeitos da globalização têm permitido que o consumo da tanajura se fortaleça enquanto 

referência cultural dessa comunidade. Acreditamos que as práticas folkcomunicacionais 

decorrentes desse consumo alimentar tem colocado a comunidade em evidência.  

Os estudos de Marques de Melo (2001, p. 82) apregoavam que a globalização 

“vem assegurando condições para a inserção das culturas nacionais ou regionais no 

contrafluxo simbólico gerado pela aldeia global” (MARQUES DE MELO, 2001, p. 82). 

A partir de matérias como esta, realizada pela TV Verdes Mares (afiliada da Rede Globo), 

em que o programa de esportes faz um link ao vivo em Tianguá (CE) para falar do time 

de futsal da cidade, mas o destaque fica por conta da representação da tanajura no 

município, identificamos como esses espaços são importantes e como os efeitos da 

globalização colocam os costumes locais na televisão. Reconhecemos a força desse meio 

de comunicação no Brasil e como essas ações podem fortalecer os sentidos de nação 

criados culturalmente e identificações por meio de laços identitários.   

Dialogamos com o entendimento de Hall (2003, p. 50) que nos fala que “as 

culturas são compostas não apenas de instituições culturais, mas também de símbolos e 



125 

 

representações. Uma cultura nacional é um discurso – um modo de construir sentidos”. 

A veiculação de matérias com referências aos hábitos locais em veículos de comunicação 

tradicionais, fortalecem os discursos de grupos minoritários, influenciam novas falas e 

dão sentidos para os moradores da região. A figura 46 nos mostra como o consumo da 

formiga perpassa por vários segmentos. Quando falamos em cultura estamos falando de 

questões também associadas a “afeto, relacionamento, memória, parentesco, lugar, 

comunidade, satisfação emocional, prazer intelectual” (EAGLETON, 2005, p. 184). E o 

que temos na Figura 45 é um frame da matéria exibida no Globo Esporte em que garotas 

do município intituladas como tanajuretes se reúnem para acompanhar os jogos do time 

de futsal da cidade. 

 

Figura 46: As tanajuretes. 

 
Fonte: Frame do programa Globo Esporte CE.  

 

A representação cultural apresentada nesse programa de televisão possibilita que 

a cultura local alcance novos espaços (territoriais e imagéticos), o processo de 

identificação associado a representatividade da tanajura na comunidade é o que dá 

sentindo para que ações como essa ocorram. Segundo Silva (2014, p. 106), a identificação 

é “construída a partir do reconhecimento de alguma origem comum, ou de características 

que são partilhadas com outros grupos ou pessoas, ou ainda a partir de um mesmo ideal”. 

Na figura 46, duas garotas estão vestidas com uma camisa que leva o nome do município 

e a outra está com um traje similar aos que são usados por líderes de torcidas com as cores 

da bandeira da sua cidade.   

Provavelmente essa transmissão (do programa Globo Esporte CE), realizada em 

Tianguá (CE), só ocorreu pelo fato do time da cidade estar nas finais da copa estadual de 

futsal, seria muito improvável uma emissora de TV se deslocar para esse município e 

abrir um link ao vivo para retratar manifestações culturais decorrentes dessa prática 



126 

 

alimentar. Um fato curioso é que, enquanto pessoas se aglomeravam nas proximidades 

do ginásio de esportes da cidade para assistir in loco, o apresentador do programa Marcos 

Montenegro, direto dos estúdios em Fortaleza (CE), chamava a entrada ao vivo do 

repórter Fábio Pizzato, questionando em um tom de surpresa: “Que movimentação aí é 

essa, Pizza?! Tá fora do ginásio, agora?”. O repórter Fábio Pizzato prontamente responde: 

“Agora sim, Marcos. Do lado de fora para te fazer uma pergunta, você já comeu uma 

tanajura?”. Com uma cara assustada responde: “Rapaz, ainda não. E se come tanajura?”.  

Essa estranheza gerada sobre os elementos da cultura do outro, já mencionada 

nessa pesquisa, é o que demarca fronteiras e revela costumes culturais, e assim acontece 

com o jornalista no momento que faz suas indagações. São evidências reveladas a partir 

de questionamentos sobre os hábitos dos sujeitos locais. Na condição de comunicador, à 

frente de um veículo de comunicação poderoso, a televisão quando publiciza sentimentos 

de estranheza e repulsa por hábitos do outro e, estando imerso na cultural do outro, é no 

mínimo irresponsável. São discursos como esse que se desdobram em questões 

relacionadas ao etnocentrismo e xenofobia. A comunicação é como:  

 

[...] instrumento que assegura efetivamente a sobrevivência e a 

continuidade de uma cultura no tempo, promovendo inclusive a 

transformação dos seus símbolos em face aos novos fenômenos criados 

pelo desenvolvimento (MARQUES DE MELO, 1998, p. 187). 
 

A folkmídia tende a contribuir para amenizar essas estranhezas na medida em que 

promove pautas de diversidades culturais aproximando culturas e permitindo negociações 

sob o prisma de diferentes olhares. Essas mediações passam a ser um meio importante na 

reconfiguração das interações comunicacionais e culturais. Na figura 47 vemos o frame 

do repórter Fábio Pizzato conversando com um nativo no momento em que estão falando 

sobre esse costume: “aqui é meio tradição, sabe. Tem muita gente que come tanajura. Eu 

tô com o Herbert aqui, ele é comerciante [...] ele tá com um potinho aqui [...] cheio de 

tanajura, crocantizinha, eu vou levar para você” – referindo-se ao apresentador do 

programa que está no estúdio. 

  



127 

 

Figura 47: O comedor de tanajura com os repórteres. 

 
Fonte: Frame do programa Globo Esporte CE. 

 

Esse momento revela um processo de negociação, o sujeito local se apropria do 

seu lugar de fala para falar da sua comunidade. Pizzato pergunta para o morador: 

“Herbert, isso aí é frito?”. A imagem nos mostra o morador com uma vasilha cheia de 

tanajuras respondendo às perguntas do repórter, “É frito, ela é fritazinha na manteiga, leva 

um pouquinho de água pra... e coloca na manteiga e ela fica bem assadinha que, deliciosa. 

Aqui é costume na cidade”. Pode parecer uma simples apresentação, mas na verdade é 

uma representação de grande relevância, tendo em vista que essas ações promovem a 

comunidade na medida em que “naturalizam” costumes locais desmistificando 

estereótipos. 

É muito mais coerente que a comunidade se aproprie desses espaços 

informacionais para falar de assuntos locais do que o estrangeiro. Trigueiro (2008) 

comenta que na sociedade tecnologizada, o mediador ativista da folkcomunicação opera 

em diferentes espaços e busca interações socioculturais, seja nas mídias hegemônicas ou 

nos seus próprios meios de exibição, os sujeitos se adequam as novas linguagens e 

ocupam vários espaços. Como mencionamos anteriormente, a figura desse ativista tem 

passado por transformações ao logo dos anos, é mais comum na contemporaneidade falar 

de ativismos folk a partir de práticas digitais, mas ainda se faz presente nos meios 

tradicionais de comunicação. Herbert nesse momento se transforma em um comunicador 

da sua cultura. 

Segundo Benjamin (2000, p. 115) na “televisão a produção da mensagem é o 

resultado do trabalho coletivo: todos os participantes no processo são co-responsáveis 

pela mensagem a ser emitida”. Em casos como esse, para que essa corresponsabilidade 

ocorra, a comunidade precisa além de ser ouvida, ter a oportunidade de fala. Em um clima 

bem descontraído a reportagem se estende e Pizzato chama para o ao vivo dois colegas 



128 

 

de trabalho para provarem a iguaria. “Come Trovão, come um pouquinho. É costume em 

Tianguá”. A reação do jornalista Eduardo Trovão foi de repulsa: “Não, fica à vontade. 

Você primeiro”. Percebendo a negativa do colega, entra em cena Cézar. “Vem cá, o Kaio 

César está aqui e ele também já experimentou. Pergunta para ele”. Pizzado transforma 

aquele costume cultural em um espetáculo. O repórter continua: “Kaio César, você comeu 

uma já, é bom, como que é?”. Em tom de brincadeira responde: “É bom, é Melhor do que 

barata. É não, vai, eu tô brincando”. Toda essa encenação é transmitida ao vivo, com uma 

plateia de nativos assistindo in loco.  Em um lapso de discernimento, o jornalista percebe 

o constrangimento gerado e muda o rumo da conversa. 

Nesta era, a folkmídia nos permite analisar como os meios de comunicação 

hegemônicos e digitais têm absorvido e disseminado manifestações culturais. “A cultura 

popular, como sabemos, é caracteristicamente local. Embora se possa falar em elementos 

ou traços comuns de uma cultura nacional” (BENJAMIN, 2000, p. 117). Acontece que, 

com a forte disseminação de narrativas culturais de comunidades locais, os estudos da 

folkcomunicação tem nos possibilitado uma reflexão maior sobre esse debate 

folkmidiático que emerge a partir de costumes e experiências particulares e sujeitos locais 

podem reivindicar seus lugares de falas.  

No frame da figura 48 temos o jornalista com a mascote do time, a tanajura 

gigante. Pizzato antes de encerrar a matéria comenta: “a gente brinca aqui com a tanajura, 

porque olha só como é tradição. Vem pra cá tanajura, olha a gigante aqui, tanajura gigante. 

É a mascote do time”. Ele menciona que a Tanajura foi o destaque do campeonato e 

chamou mais atenção que os jogadores. E faz o último reconhecimento: “É tradição isso 

da tanajura na cidade. E a gente se despede com a imagem das tanajuretes para delírio da 

plateia”, se referindo as garotas da torcida já mencionada anteriormente.  

 

Figura 48: A tanajura ao vivo na Globo. 

 
Fonte: Frame do programa Globo Esporte CE. 



129 

 

4.5 OS EVENTOS EM UMA PERSPECTIVA FOLKCOMUNICACIONAL 

 

O conceito de eventos não é unânime entre os pesquisadores, o termo é complexo 

e permite vários entendimentos. Entretanto, a proposta desse tópico não é defini-lo, mas 

apresentar uma ideia que permita refletir sobre a importância dos eventos para os setores 

da economia, desenvolvimento regional, fins sociais, meios de comunicação, 

contribuindo para os aspectos históricos e culturais do lugar. É quase unanime o 

entendimento que as práticas de eventos não são recentes, existem relatos mostrando que 

desde o início das civilizações, sujeitos e sociedades executavam e participavam de 

atividades similares as que praticamos hoje. As festividades para comemorar uma caça 

ou para socializar com o grupo estão presentes na história da humanidade desde as 

primeiras civilizações.   

 

Desde os primórdios, os seres humanos têm encontrado maneiras de 

marcar eventos importantes de suas vidas: a mudança das estações, as 

fases da lua e a renovação da vida a cada primavera. Desde a festa 

corroboree dos aborígenes ao ano-novo chinês, dos ritos dionisíacos 

dos gregos antigos à tradição de carnaval na Europa medieval, mitos e 

rituais foram criados para interpretar acontecimentos cósmicos 

(ALLEN, 2008. p. 3). 

 
Os eventos alcançam diversos setores: serviços, administrativos, marketing, áreas 

de comunicação, relações públicas, turismo; mas o cerne da questão é a possibilidade que 

estes têm de envolver grupos e sujeitos. São frequentemente utilizados como estratégia 

de comunicação para aproximar públicos de empresas, marcas e ideias, mas também para 

apresentar pessoas, empresas, posicionamentos de mercado etc. Segundo Giacaglia 

(2003, p. 3), os eventos servem para “ampliar a esfera de relacionamentos humanos, tanto 

nas esferas familiares como no trabalho, na escola e nas atividades de lazer”. Nessa 

pesquisa podemos constatar como os eventos são utilizados na comunidade para 

rememorar os costumes culturais. 

 Conforme Lucena Filho (2012, p. 14), os eventos podem ser compreendidos como 

um acontecimento para além do campo social, histórico e cultural. É um ato político que 

ocorre trocas, é um “lugar de produção de discursos e significados, e por isso também 

promovem a criatividade, através da quais coletividades partilham experiências e 

memórias coletivas, vivências do passado e do presente”. Ao longo desse estudo, 

podemos perceber como a figura da tanajura é recorrente em eventos na comunidade, se 

evento é comunicação, a imagem da tanajura contribui para que essa comunicação 

aconteça por meio da identificação. Para Lucena Filho (2012, p. 15), “as manifestações 



130 

 

culturais populares no país apresentam marcas simbólicas nos seus rituais que revelam 

misturas e contribuições indígenas, negras e portuguesas”. Como dito anteriormente, essa 

representatividade da tanajura na comunidade foi herdada dos índios Tabajaras. Os 

eventos trazem a figura dessa iguaria que é carregada de traços e marcas da ancestralidade 

desse povo. 

Destacamos aqui, o “Festival da Tanajura”, um evento que ganhou bastante 

notoriedade em todo o estado. Os veículos de comunicação noticiaram esse momento em 

que só o título deixava as pessoas bastante curiosas. Se um “evento festivo é identificado 

com objetos, decorações, espetáculos, comidas, danças, fogos, músicas, mas também com 

a memória” (LUCENA FILHO, 2012, p. 16), nesse caso especifico a identificação se dava 

através do consumo da formiga. Os sujeitos queriam entender como essa prática 

gastronômica acontecia na região, enquanto os nativos decodificavam de forma simples 

toda aquela mensagem que circulava nas mídias, faziam as associações aos significados 

colocados e, compreendiam que para além das questões alimentícias, o festival da 

tanajura é um momento de (re)afirmação cultural. Na figura 49, temos o cartaz do evento 

com um texto simples e direto: “nossas raízes mais vivas do que nunca”.  

 

Figura 49: Cartaz do Festival da Tanajura. 

 
Fonte: Tianguá On-line. 

 

Segundo Amaral (1998, p. 59), desde o início da colonização brasileira os eventos 

(festas) tiveram um papel importante de “mediação simbólica, constituindo uma 

linguagem em que diferentes povos poderiam se comunicar”. Normalmente os eventos 

buscam fins sociais e comunicacionais, o festival da tanajura não é diferente, porém detém 

de um caráter simbólico por ser uma festa que traz elementos incomuns e peculiares. 

Nessa ocasião, as práticas que envolvem o consumo da formiga se estabelecem como um 



131 

 

resgate histórico desse povo. “A memória da festa é uma referência para a fixação de 

conhecimentos de caráter histórico, geográfico, político, cultural e sentimental que ali são 

socializados, experimentados, fruídos e visibilizados” (LUCENA FILHO, 2012, p. 16). 

A representatividade desse festival para os tianguaenses é de extrema importância, pois é 

um momento de fortalecimento de laços sociais e simbólicos. É a apresentação da cultura 

local para o outro. 

Na programação do festival há atrações musicais, cursos, oficinas de criações de 

pratos com tanajura, artesanatos etc., acontece como outro evento qualquer, a diferença é 

que nesse caso, o festival da tanajura comunica e influencia não só na percepção da 

comunidade, mas empresas, instituições governamentais e não governamentais passam a 

identificar a importância desse consumo na cultura local. Cesca (1997, p. 14) defende que 

o “evento é um acontecimento criado com a finalidade específica de alterar a história da 

relação organização-público, em face das necessidades observadas”. O objetivo dessa 

atividade é aproximar a comunidade da cultura local, estreitar os laços com os hábitos 

cultuais. Nesse evento as referências à tanajura possibilitam uma conexão com os 

costumes culturais, desde a arte criada do cartaz de divulgação do evento (figura 49), em 

que a letra ‘j’ se transforma em uma nota musical com as asas de uma tanajura, um signo 

fácil de ser interpretado para os que comungam desse repertório cultural até as relações 

que se constroem antes, durante e depois do evento.   

Percebendo que os eventos além de comunicar podem estabelecer canais de 

aproximações com a comunidade, empresas como o Instituto Federal de Educação, 

Ciência e Tecnologia do Estado do Ceará (IFCE), apostam nesse projeto, utilizam das 

estratégias comunicacionais dos eventos para promover a cultura e identidade local. O 

campus de Tianguá (CE) participou das atividades desse festival, associou sua marca e 

divulgou as ações desenvolvidas pelo campus na comunidade. Para o diretor do IFCE em 

Tianguá (CE), Jackson Vasconcelos60, essa dinâmica da tanajura na comunidade: “É uma 

tradição regional e que a sua exploração por meio de um festival, por meio de um evento 

cultural, traz uma maior visibilidade”. Vasconcelos reconhece a importância dos eventos 

bem com a força do consumo da tanajura na comunidade.  

Para Francisco Magalhães, articulador do Sebrae/CE na região da Ibiapaba: 

 
Na medida que você promove um festival desse e que você pensa em 

capacitar as pessoas através de cursos, oficinas e palestras, você começa 

 
60 Prefeitura de Tianguá apresenta o I festival da Tanajura. Disponível em: 

<https://www.youtube.com/watch?v=pCRUVcHAsR8&t=27s>. Acesso em: jul. 2020. 



132 

 

a colocar outro viés no festival, principalmente, você informar as 

pessoas a respeito da cadeia produtiva da tanajura, a respeito da 

economia solidária, a respeito da agricultura familiar e outros debates 

que podem ser feitos durante um festival desse daí (MAGALHÃES, 

2015, on-line). 

 
Os festivais que prezam por uma temática regional, são eventos que agregam valor 

à cultura local a partir de hábitos tidos como “únicos”, contribuindo para o 

desenvolvimento local na medida em que despertam uma valorização da cultura popular. 

A programação desse festival se constituiu pela oferta de cursos de empreendedorismo e 

associativismo, tecnologias sociais, métodos e controle de formigas, culinária da tanajura, 

exposições de produtos artesanais e saúvas, grupos folclóricos, mesa redonda discutindo 

o papel das formigas no ecossistema, sua importância para o país e o beneficiamento da 

Tanajura, shows, poesias e danças. É uma atividade plural capaz de penetrar em diferentes 

segmentos sociais, já que a influência do consumo da tanajura mobiliza várias áreas 

provocando reações positivas em diferentes setores. A comunidade abraça a causa e faz 

questão de ter sua marca associada a este evento. A figura 50 ilustra essa nossa discussão, 

o IFCE que é uma Instituição de Ensino do Governo Federal e faz questão de publicar em 

seu portal de notícias sua participação no evento.  

  
 

Figura 50: IFCE participa do Festival da Tanajura. 

 
Fonte: Tianguá Notícias61. 

 

Em entrevista disponibilizada no Youtube62, Antônio do Nascimento, secretário 

de finanças do sindicato dos trabalhadores da Tianguá (CE), comenta: “Muita gente tem 

 
61 Disponível em: <https://ifce.edu.br/tiangua/noticias/campus-tiangua-participa-do-festival-da-tanajura>. 

Acesso em: jul. 2020. 
62 Disponível em: <https://www.youtube.com/watch?v=pCRUVcHAsR8&t=27s>. Acesso em: jul. 2020. 

https://ifce.edu.br/tiangua/noticias/campus-tiangua-participa-do-festival-da-tanajura


133 

 

o mito de achar que a tanajura não tem valor nenhum, não representa alguma coisa, então 

acho que o festival vai quebrar esse mito que ainda tem para algumas pessoas”63. É muito 

importante quando a comunidade consegue identificar o valor de suas raízes e percebe 

quais estratégias de comunicação podem aproximar seu público. Melo Neto (2000, p. 

111) descreve que os eventos “tornam-se elementos de transformação social, de 

aculturação, de educação, de conscientização e mobilização de massas”. Quando o 

consumo da tanajura ganha essa esfera, tornando-se um gerador de conteúdo, ocupando 

espaço na mídia a partir de um evento, fica mais evidente perceber como essa prática 

alimentar atua enquanto linguagem, meio de comunicação. 

Esse material mencionado acima está disponível no Youtube e tem falas de sujeitos 

locais, como Francisca Santos, presidente do sindicato dos trabalhadores falando da 

importância de eventos como esse na comunidade. Para Santos, o festival vem juntar “os 

artesanatos, a produção das pessoas que também ajudam a fortalecer o comércio local e 

muitas vezes passam despercebidas por conta da falta de divulgação”. Ela faz referência 

de como essas ações podem reacender a economia da região, como os eventos podem 

movimentar o comércio local. Sem falar que, a popularização dessas temáticas aproxima 

gerações da história do seu povo, da sua ancestralidade.  

Identificamos que, nos últimos tempos eventos relacionados à cultura local, 

principalmente nos espaços escolares têm ocorrido de forma mais recorrente. Isso tem 

possibilitado o surgimento de novas narrativas, mas também, influenciadas por 

mensagens que circulam nas multiplataformas dessa “sociedade digital”, conectando 

gerações e amplificando suas falas. Em uma busca rápida em redes sociais digitais 

percebemos a presença da tanajura em eventos municipais, nos tradicionais desfiles de 7 

de setembro, eventos religiosos, feiras literárias, nas semanas culturais das escolas 

públicas e privadas. Se fizermos um comparativo com décadas passadas, a figura da 

tanajura nunca esteve tão presente, no passado se restringia as práticas alimentares nos 

lares e aos bate-papos em calçadas. 

Percebemos que a simbologia da tanajura é muito viva nas escolas, sua 

representatividade cultural é presente nesses espaços. A Escola de Ensino Fundamental 

Antônio Custódio Sobrinho nos mostra isso. Os alunos do 6º ao 8º ano fazem parte do 

coral que tem como regente a coordenadora da escola, Jacilda Rodrigues. As suas aulas 

de arte e cultura tem como objetivo aproximar os alunos da cultura local e um meio que 

 
63 Disponível em: <https://www.youtube.com/watch?v=pCRUVcHAsR8&t=27s>. Acesso em: jul. 2020. 



134 

 

ela encontrou para isso foi através da música. Em entrevista para essa tese, Rodrigues 

comentou que eles aprendem a tocar flauta, percussão e fazem aulas de canto. A figura 

51 mostra um dos seus registros com a turma, ensaiando a canção da tanajura de Valdecy 

Abreu e Luiz Gonzaga, canção essa que eles conheceram em suas aulas, para se apresentar 

em um evento local, para muitos, essa canção é um patrimônio cultural.    

 

Figura 51: Coral escolar canta à tanajura. 

 

Fonte: Arquivo pessoal. Frame de um vídeo de estudantes cantando à tanajura. 

 

Segundo Amaral (1998, p. 52), “a festa é ainda mediadora entre os anseios 

individuais e os coletivos, mito e história, fantasia e realidade, passado e presente, 

presente e futuro, nós e os outros”. O pré-evento já promove isso, nos ensaios a canção 

da tanajura estabelece uma conexão dos alunos com o passado, é onde muitos passam a 

conhecer o início desse consumo, a letra traz uma mensagem sócio-histórica. O convite 

para a participação desse evento é um presente para todos os envolvidos, é uma celebração 

da cultura local, é uma aproximação com a ancestralidade.   

“Os eventos criam, recriam, inovam e reinventam. Não são mais simples 

performances, mas acontecimentos e agentes transformadores de toda sociedade” (MELO 

NETO, 2000, p. 111). Esses eventos possuem uma dinâmica comunicacional ao ressaltar 

manifestações culturais, inovar e ressignificar ações socioculturais. A escola enquanto 

lugar de construção do saber, utiliza dos eventos como ações transformadoras, é um 

momento de integração propício para transformar ideias e posicionamentos. Sabendo 

disso, o Centro de Educação Infantil Elioenai Barros dos Santos tem promovido ações 

para aproximar sujeitos locais de práticas culturais da comunidade. A figura 52 é um 

registro da escritora Vânia Vasconcelos no evento: “Resgatando a cultura regional” que 



135 

 

ocorreu na escola. Abordando temas referentes à cultura local, percebemos a tanajura 

exposta no mural em um momento de roda de conversa.   

 

Figura 52: A escritora Vânia em um evento escolar.

 

Fonte: Arquivo pessoal. 

 
Em uma perspectiva folkcomunicacional, identificamos essa escritora como uma 

ativista folkcomunicacional que leva as mensagens para sua comunidade. A escritora 

ressalta os hábitos culturais para que não caiam no ostracismo. O consumo da tanajura 

influencia nas temáticas de eventos, sendo estes meios de comunicação, expressão de 

ideias, consciências e valores que aproximam comunidade escolar/comunidade externa 

de pautas locais. Figuras como a da escritora Vasconcelos são importantes e têm sido 

comuns no município, são nativos reconhecidos como guardiões da cultura local que 

promovem ações de conhecimento e valorização às práticas culturais.  

É necessário que na comunidade existam sujeitos preocupados em fortalecer e 

proliferar os elementos da cultura local, desenvolvendo suas representatividades. Amauri 

Carvalho64 (Didi) de forma coletiva promove um bloco cultural conhecido como 

Tanajuras da Serra (Figura 53) no período do carnaval. O bloco se destaca por sua 

irreverência, os brincantes saem desfilando pelas ruas da cidade segurando seu estandarte. 

A comunidade que já se identifica com a formiga, adere essa proposta e festeja ao som da 

bateria e músicas. Vestidos com camisas e cartazes, os participantes do bloco fazem 

referências a formiga em um momento que transbordam de felicidade. É nesse 

entendimento de que o evento comunica que, no meio de uma festa tão popular como 

essa, utiliza-se dessa linguagem para reverenciar a iguaria mais estimada na região, 

 
64 Licenciado em ciências da religião e história, desenvolve pesquisas e projetos relacionados as 

manifestações culturais no munícipio sobre o reisado, dramistas, sanfoneiros, rezadeiras, parteiras e 

contadores de histórias.   



136 

 

estabelecendo uma aproximação cultural dos nativos e turistas com a história maternal 

ibiapabana.   

 

Figura 53: Bloco Tanajuras da Serra. 

 
Fonte: Casa Civil65. 

 

Nessa imagem, O bloco Tanajuras da Serra percorre as ruas da cidade. Esse 

momento lúdico propõe aos sujeitos não só uma reverência a iguaria, mas dá visibilidade 

a esta temática, fazendo com que sujeitos locais a percebam como parte da sua identidade 

cultural. Sabendo que o carnaval é um evento que abre espaço para vozes de protestos, 

permitindo o espaço de fala, aqui os sujeitos ficam mais livres para se mostrarem, se 

revelarem diante de suas identidades e representatividades.  

 

4.6 ESTÃO ESCREVENDO SOBRE A TANAJURA  

 

A literatura em seu processo discursivo, conecta o universo literário com o meio 

social; seja na forma escrita ou oral, essas narrativas proporcionam uma reflexão acerca 

das representações culturais, constroem imaginários, estereótipos e identidades. Muitos 

elementos da cultura são figuras de resistências que se manterão na memória social.  Com 

o auxílio da literatura local, como vamos apresentar nesse tópico, costumes culturais 

originários são “absorvidos e devolvidos à sociedade por uma estrutura que muitos ainda 

julgam ser incompatível com a palavra literária comunal” (NOGUEIRA, 2006, p. 174). 

Compreendemos que, os fluxos de mensagens, as produções textuais, possibilitam 

discussões identitárias não só na comunidade, podendo afirmar, inclusive, que muitos dos 

debates são influenciados por produtos literários que descreveram o consumo da formiga 

em Tianguá (CE). 

 
65 Disponível em: <https://politicaspublicas.casacivil.ce.gov.br/agente/26658/>. Acesso em: jul. 2020; 

https://politicaspublicas.casacivil.ce.gov.br/agente/26658/


137 

 

Os rituais do consumo da tanajura, antes limitados a oralidade e as conversas de 

calçada, quando passam a ser escritos, publicados e traduzidos em linguagens digitais, 

pesquisas científicas, ganham força. Com o uso de imagem e som, a fala dos sujeitos 

locais contribuem para que essa mensagem venha com credibilidade e veracidade ao se 

referir aos elementos simbólicos dessa cultura. Defendemos que a influência e a força dos 

meios de comunicação digitais tornaram esses conteúdos mais acessíveis e atraentes. 

Mas, não podemos deixar de levar em consideração o fascínio e segurança que os livros 

e ilustrações provocam nos sujeitos; independentemente de sua faixa etária.  

A figura 54 nos mostra como esse consumo cultural perpassa por gerações.  

Quando aproximamos as novas gerações das pautas locais, fica mais difícil romper com 

os elos tradicionais. A imagem é da rede social Facebook de Terezinha Vasconcelos, a 

nativa faz uma postagem de sua neta folheando um livro que conta a história da tanajura 

na comunidade. Essas práticas folkcomunicacionais têm se reconfigurado ao longo dos 

anos, como citamos no capítulo anterior, o digital tem entrado em cena, o intercâmbio de 

informações adquire novo status, a circulação das mensagens de grupos menores acontece 

e se adapta às práticas comunicacionais do tempo vigente.  

 

Figura 54: De avó para neta. 

 
Fonte: Facebook66. 

 

Em sua infância, Terezinha acessava a esses conteúdos pela oralidade, nos bate-

papos de calçada, nas conversas com seus familiares. Nesta contemporaneidade, sua neta 

acessa aos conteúdos com essa temática pelos formatos on-line e off-line. Anteriormente, 

tais práticas socioculturais tinham como registros somente nas memórias dos sujeitos 

 
66 Disponível em: 

https://www.facebook.com/photo.php?fbid=165777404597255&set=a.115941136247549&type=3&theat

er>. Acesso em: jul. 2020. 

https://www.facebook.com/photo.php?fbid=165777404597255&set=a.115941136247549&type=3&theater


138 

 

locais, hoje podemos acessar a esses conteúdos em livros, revistas, anuários, pelo celular 

etc. Na figura 54, é possível vislumbrar sua neta atenta as páginas do livro: Iça, uma 

formiguinha diferente (2019). Esse material já se encontra nas bibliotecas municipais, 

essa produção contribui para a disseminação de informações sobre a cultural local, pois 

as narrativas retratadas são de histórias locais que alimentam o imaginário simbólico 

fortalecendo essa identidade cultural local. 

Consideramos que, publicar livros com temáticas locais não é uma tarefa simples, 

falta apoio, incentivos e, muitos escritores investem recursos próprios para contar suas 

histórias e não deixarem desaparecer os costumes do seu povo. Muitos desses escritores 

recorrem a editais, programas de apoio e incentivo à cultura para publicarem suas 

produções. É importante lembrar que os estudos da folkcomunicação têm despertado em 

pesquisadores – e me incluo nesse rol – o interesse em estudar como esses grupos que 

atuam e disseminam mensagens para manter a cultura viva, como se utilizam dos meios 

de comunicação para perpetuar histórias e narrativas de vida.  

Para Nogueira (2006, p. 171), “uma das mais interessantes e visionárias ideias do 

brasileiro Luiz Beltrão: a ideia de folkcomunicação não suporta fronteiras estanques entre 

o popular e o massivo, o urbano e o rural”. A importância da literatura local é que ela 

desperta nos sujeitos questões para além dos aspetos culturais, suas leituras proporcionam 

um desenvolvimento intelectual enquanto identidade, grupo, nação.  

 

A literatura é, por excelência, a arte da interpretação: interpretação do 

acontecido, do imaginário, do vir-a-ser. Porque a interpretação do 

presente, do momento o qual vivemos, cabe especificamente à categoria 

de homens de letras que exercem o jornalismo, e que se acham jungidos 

à atualidade como Prometeu ao seu rochedo (BELTRÃO, 1972, p. 60). 

 

A partir dessas leituras, desse contato com narrativas construídas sob uma 

perspectiva local, acreditamos no fortalecimento das identidades de grupos menores. O 

consumo da tanajura promove movimentos literários e alcança diferentes públicos em 

suas produções destinadas para crianças, jovens e adultos. Salientamos que quando 

sujeitos narram suas histórias há uma possibilidade maior de um diálogo coerente. Essa 

literatura produzida na comunidade para além de um meio de comunicação, é um arquivo 

da cultura que transmite suas competências e saberes. Mas não é somente essas produções 

bibliográficas que devemos levar em consideração, as narrativas em perfis de redes 

sociais e páginas em sites também comunicam, informam e conectam.  



139 

 

Com essa “popularização” de produtos literários referente à cultura local, tem se 

tornado mais frequente essa abordagem dos costumes e hábitos da própria comunidade, 

o acesso as bibliografias de autores locais têm sido mais presentes e refletido 

significativamente no interesse da comunidade pelas suas práticas culturais. A figura 55 

é um registro da professa Socorrinha Rodrigues falando sobre o costume da tanajura na 

comunidade para os seus alunos do infantil V da escola da rede municipal, Alaíde 

Barroso. Esses momentos são de extrema necessidade e importância, é uma aproximação 

desde a infância da história do seu povo.  

 

Figura 55: Tanajura na escola. 

 
Fonte: Arquivo pessoal. 

 
O livro usado pela professora se chama A lenda da tanajura (2011) e foi escrito 

por uma nativa, Vânia Vasconcelos. Ela nos conta a história dos primeiros habitantes da 

região e menciona como essa prática alimentar se desenvolveu. De forma bem didática, 

a escritora conta que: “Os Tabajaras, que eram povos místicos e acreditavam na natureza, 

ficaram encantados com a história e logo começaram a se alimentar da estranha e 

deliciosa iguaria” (VASCONCELOS, 2011, p. 4). Vasconcelos descreve como surgiu o 

costume alimentar, conta sobre a chegada dos portugueses nas terras ibiapabanas, explica 

sobre essa interferência a partir da invasão portuguesa na região (figura 56).  

 



140 

 

Figura 56: A ilustração do mito. 

 
Fonte: Livro A Lenda da Tanajura (2011, p. 3). 

 

Essa “cultura da tanajura” tem alçado voos significativos e percebemos que é cada 

vez mais comum encontrar matérias com essa temática. No livro Tianguá: cidade da 

gente, organizado por Amauri Didi (2018), a tanajura tem um lugar de destaque e é 

apresentada como um patrimônio imaterial de Tianguá (CE). “A tanajura possui uma 

simbologia muito forte apresentada em muitas manifestações” (DIDI, 2018, p. 102). Esse 

livro revela como acontece essa percepção da formiga na comunidade. A figura da 

tanajura se concretiza em uma relação de afeto e proximidade dos sujeitos locais, com 

isso, surgem diversas manifestações associadas a essa iguaria. Seja na:  

  

... poesia: festa da tanajura. Na lenda: a lenda da tanajura em forma de 

cordel. Na dança: a dança da tanajura. No carnaval: bloco cultura 

tanajura da serra. No audiovisual: o filme 3D. Com todas essas 

expressões, podemos considerar a tanajura como um verdadeiro ícone 

da cultural da nossa gente (DIDI, 2018, p. 102). 

 

Essa pluralidade de lugares em que a formiga transita é um reflexo de aceitação e 

força do seu consumo. Na figura 57 temos um avatar da tanajura, enquanto se discutiam 

a lenda da tanajura no município. A formiga sai dos livros, “ganha vida” para participar 

de eventos literários e feiras escolares. Esse fato ocorreu no Centro de Educação Básica 

Prefeito João Nunes de Menezes, a tanajura figura nas discussões da semana literária da 

escola, nesse momento estava sendo trabalhado as lendas da cultura local. 

   



141 

 

Figura 57: Temos uma tanajura gigante na escola. 

 
Fonte: Informativo do Ceb67. 

 

As interações com elementos da comunidade facilitam a compreensão de grupo, 

a percepção do entendimento de nação. As leituras dão significados que são atribuídos 

coletivamente e a presença da iguaria contribui na ilustração das narrativas. Os processos 

folkcomunicacionais permitem que novas gerações compreendam e compartilhem desses 

sentimentos estabelecidos culturalmente. “A comida é um meio pelo qual as pessoas 

podem fazer afirmações sobre si próprias. Ela também pode sugerir mudanças ao longo 

do tempo bem como entre culturas” (SILVA, 2014, p. 43). Nessas ações percebemos 

como o consumo da tanajura adquire status de linguagem e suas representações 

socioculturais fortalecem a concepção de grupo.  

A literatura infantil vem se destacando nesse universo da cultural local no 

município, produções como: Iça, uma formiguinha diferente (2019), uma ficção que conta 

o dilema de uma formiga que busca compreender por que somente as tanajuras precisam 

ficar reclusas no formigueiro até o dia do acasalamento. A obra é uma parceria de Vânia 

Vasconcelos com sua sobrinha Ana Vasconcelos que narram a angustiante vida de Iça, 

uma formiga que não consegue entender por que as tanajuras são diferentes das outras 

formigas. Esse material passou por escolas, na oportunidade a escritora promoveu 

debates, rodas de conversas, atividades importantes para elucidar e apresentar questões 

socioculturais.   

Essas produções funcionam como um convite ao universo da literatura, cultura e 

representatividade. É um momento de imersão na cultura da cidade, o consumo da 

tanajura promove essa aproximação. A figura 58 nos mostra a autora em uma escola da 

comunidade falando sobre seus livros, contando histórias, aproximando as crianças das 

 
67 Disponível em: <http://informativodoceb.blogspot.com/2015/05/projeto-lendas-em-forma-de-

cordel.html> Acesso em: jul. 2020. 



142 

 

narrativas locais. O consumo dessa iguaria na região é uma das molas propulsoras para o 

surgimento dessas atividades, de momentos envolvendo temáticas locais. As obras 

literárias produzidas por escritores locais saem desse espaço geográfico, os escritores têm 

participado de eventos e feiras de grande notoriedade por todo o Estado; esse livro foi 

lançado na XIII Bienal Internacional em Fortaleza (CE).  

 

Figura 58: A escritora Vânia Vasconcelos em escolas do município. 

 
Fonte: Arquivo pessoal. 

 

O movimento literário tem crescido na comunidade, são diversas produções 

textuais, a cartilha intitulada ABC de Tianguá conta a história da cidade a partir de textos 

e imagens, esse material foi promovido pela Secretaria de Educação do Município para 

homenagear os 125 anos da cidade. A ideia nasceu em 2015. Professores e alunos do 

ensino fundamental II participaram dessa obra que tinha como intuito retratar a cidade. A 

proposta feita em cordel, segundo Valdeída de Sá, secretária de educação municipal na 

época, era que: “Ao ler esta obra, ABC de Tianguá, o leitor terá a oportunidade de 

conhecer a nossa próspera cidade de uma maneira agradável e divertida, relembrando seu 

passado de tantas glórias e orgulhando-se do seu presente” (VASCONCELOS, 2015, p. 

3). A cartilha (figura 59) é uma conexão entre passado e presente e nos confirma como a 

tanajura é indissociável da cultura tianguaense.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 



143 

 

Figura 59: Elementos da cultura tianguaense. 

 
Fonte: Livro ABC de Tianguá (2015, p. 10). 

 

Na cartografia da cidade, destacamos os relatos dos alunos do 6º ao 9º ano da 

escola Dom Francisco Xavier. Representados por um cordel, os estudantes trouxeram em 

seus textos dois alimentos típicos do município: “Comidas típicas daqui. É necessário 

provar. Das simples as mais exóticas. Pra quem quiser degustar. Rapadura e Tanajura. 

Tem pra saborear” (VASCONCELOS, 2015, p. 10). Desde a infância o consumo da 

formiga é presente na fala desses sujeitos. A iguaria está presente nas novas gerações, 

mesmo com todos os efeitos da globalização, os hábitos são repassados de pais/mães para 

filhos/filhas, confirmando esse consumo como um elemento identitário. A cartilha 

contém os elementos mais representativos para a comunidade, a figura 59 nos mostra: a 

igreja matriz, a imagem de uma tanajura em escultura e uma loja de produtos artesanais 

com várias rapaduras expostas na vitrine. Na imagem ainda aparece o ex-prefeito, Jean 

Azevedo ao lado de uma profissional da saúde segurando uma bacia cheia de tanajuras. 

 

4.7 TANAJURA: IDENTIDADE CULTURAL E NARRATIVAS AUDIOVISUAIS   

 

O uso das novas tecnologias possibilitou que práticas comunicacionais se 

desenvolvessem em comunidades menores como a de Tianguá (CE), dando ensejo a 

produções audiovisuais com conteúdos populares. Diante desse contexto, a circulação de 

produtos culturais multimidiáticos é gerenciada por sujeitos locais, que reproduzem o 

conteúdo de forma descentralizada nos espaços digitais. A folkcomunicação no contexto 



144 

 

de massa, é compreendida por Benjamin (2000), na relação das manifestações da cultura 

popular difundidas nos meios de comunicação de massa em um processo de 

retroalimentação de ambas as partes. 

Influenciado pelos estudos de Benjamin, Luyten defendia a ideia de que não 

existia uma distinção entre folkmídia e folkcomunicação (folk-media e mass media). Esse 

novo paradigma da folkmídia inserida na cultura popular é observado pelos elementos e 

aspectos da cultura local presentes na mídia, pois, “é na área da comunicação popular – 

folkcomunicação, como denomina Luiz Beltrão – que se faz visível a correlação (entre 

folclore e desenvolvimento). Como é sabido, o povo tem seus canais (folkmedia) e suas 

linguagens próprias” (BENJAMIN, 2000, p. 101). Os sujeitos locais têm usado da 

comunicação digital para se comunicar com os seus e com os outros grupos.   

 

Como o termo “Folkmídia” nesta acepção é apresentado mais como um 

sinônimo de “Folkcomunicação”, achamos nós que é melhor usá-lo 

para uma situação que se torna cada vez mais frequente em todo o 

mundo e que consiste na interação entre os meios de comunicação de 

massa e a folkcomunicação, ou seja, o uso tanto de elementos oriundos 

do folclore pela mídia como a utilização de elementos da comunicação 

massiva pelos comunicadores populares (LUYTEN, 2002, p. 02). 
 

Os sujeitos estão usando desses canais digitais com o intuito de estabelecer 

contatos; por muito tempo grupos de camadas populares tinham a capacidade de se 

expressar limitada, reduzida. Silverstone (2002, p. 46) comenta que com as “...novas 

mídias, cada vez mais convergentes pelo mecanismo da digitalização”, as transformações 

estão acontecendo e influenciando “espaços sociais e culturais”. Essa possibilidade tem 

refletido em uma conexão rápida com o mundo que permite uma “sociabilidade interativa 

em economias e comunidades virtuais”. São plataformas como YouTube que 

reconfiguraram o fazer comunicação no mundo, com uma adesão significativa de 

diferentes classes sociais, faixa etárias, etnias.  

 



145 

 

Figura 60: Dados sobre o Youtube 

 
Fonte: YouTube68. 

 

Em 2018, esses novos canais de comunicação dividiram a atenção/audiência antes 

de exclusividade do rádio e da televisão. Em uma pesquisa encomendada pelo Google e 

conduzida pela Provokers69, revelou-se que o consumo de vídeo na web cresceu 165% 

no Brasil nos últimos cinco anos; enquanto a programação de televisão teve um aumento 

de 24%. Percebemos que um processo migratório está acontecendo, os sujeitos estão 

buscando conteúdos que não estão presentes nos meios tradicionais de comunicação. Os 

canais digitais já são considerados importantes para falar com o público, com seu nicho. 

O YouTube tem se destacado como o espaço mais utilizado para essa prática.   

Os estudos de Benjamin e Luyten são imprescindíveis para podermos 

compreender os processos folkmidiáticos que surgem diante do consumo da tanajura 

alcançando espaço nas programações dos meios de comunicação hegemônicos como a 

televisão. É nessa esfera midiática que D`Almeida (2006, p. 73) propõe “delinear um 

perfil da folkcomunicação na mídia a partir da localização do homem, da festa, da 

culinária, do artesanato, da música, da religião, da arquitetura, do trabalho, etc.”, 

pensando em como essas narrativas folkcomunicacionais nascem na comunidade por um 

processo artesanal e atingem canais de comunicação massificados, ganhando outros 

status.  

Essa aproximação da cultura popular com a mídia pode estabelecer diálogos com 

sujeitos de diferentes lugares por meio de mensagens e trocas simbólicas, é nas 

manifestações culturais que se estabelecem os processos comunicacionais que passam por 

transformações e se reconfiguram ao tempo em um cenário midiático que pode ser 

 
68 Disponível em: <https://www.b9.com.br/96868/consumo-de-videos-online-no-brasil-cresceu-135-nos-

ultimos-4-anos-diz-estudo/>. Acesso em: jul. 2020. 
69 Disponível em: <https://olhardigital.com.br/noticia/consumo-de-video-online-cresce-165-no-brasil-nos-

ultimos-5-anos/90726>. Acesso em: jul. 2020. 



146 

 

globalizado e inclusivo. Quando falamos em narrativas folkcomunicacionais midiáticas, 

estamos querendo trabalhar a partir de um lugar de acesso, conhecimento e informação 

sobre grupos e identidades. Tendo em vista que, essa arena digital, 

 
[...] mostrou-se fértil, principalmente para a germinação e o cultivo de 

relatos sobre as atividades desenvolvidas pelos agentes 

folkcomunicacionais, ampliando consideravelmente seu raio de ação. 

Além de garantir a sobrevivência de vários gêneros ou formatos de 

expressão popular, a web permite multiplicar os seus interlocutores, 

bem como ensejar o intercâmbio entre grupos e pessoas que possuem 

identidades comuns, mesmo distanciados pela geografia (MARQUES 

DE MELO, 2006, p. 9). 

 
Com a popularização dos smartphones (levando em consideração o aumento do 

uso de celulares em todas as classes no Brasil) somando-se ao acesso à internet, 

identificamos que sujeitos locais deslocam-se para os espaços digitais – como o YouTube 

– suas histórias de vida e mensagens relacionadas as suas práticas socioculturais. Em uma 

busca rápida nessa plataforma, encontramos o canal de Junior Ximenes (2014), em um de 

seus vídeos, aparece preparando uma receita intitulada de bunda de tanajura. Com mais 

de 11 mil inscritos em seu canal, esse vídeo teve um alcance de mais 240 mil 

visualizações, 526 comentários, 2,4 mil likes (que sinaliza que os espectadores gostaram) 

e 366 deslikes (quando não gostam do conteúdo). Isso mostra como essa inserção da 

cultura popular nos canais digitais publiciza atividades de culturas minoritárias. A ação 

folkcomunicacional digital possibilita espaço de fala a produtores de conteúdo. Ximenes 

revela sua identidade cultural através de seus vídeos.   

 
Quando as primeiras chuvas começam a cair na região da Ibiapaba na 

zona norte do Ceará, é comum vermos meninos e meninas em várias 

cidades da região, principalmente na zona rural correndo atrás das 

tanajuras, formigas voadoras, quando as mesmas caem os caçadores de 

tanajuras as colocam dentro de um saco após pegarem uma quantidade 

suficiente para lhe satisfazer arrancam as bundas das mesmas e as 

comem fritas na água e sal. Na manteiga, no óleo ou até cruas em alguns 

casos, a iguaria é típica da região, mas só é encontrada uma vez por ano 

e por pouco tempo o radialista Junior Ximenes nos ensina uma deliciosa 

receita da saborosa iguaria (XIMENES70, 2014). 

 
Para Marques de Melo (2006b, p. 1), esses canais são importantes, pois sem o 

acesso fácil aos meios de comunicação tradicionais “a mídia contra-hegemônica vem 

 
70Disponível em: 

<https://www.youtube.com/watch?v=xQhRhtMlrBY&fbclid=IwAR09okukq2tr5FXRNWxKxKZqyO01n

_L7VZIN10LTEWEG9YiSy5-90T2VBuE>. Acesso em: jul. 2020. 



147 

 

potencializando a difusão mundial das formas de sentir, pensar e agir”. O autor considera 

que essas práticas comunicacionais são de extrema importância, principalmente para os 

sujeitos pertencentes aos “segmentos economicamente excluídos das comunidades 

culturalmente marginalizadas ou dos grupos politicamente segregados”. A 

folkcomunicação midiática possibilita que mensagens como essa circulem e interajam 

com sujeitos de diferentes lugares e, que esses costumes culturais sejam pautas, 

provoquem debates.  

Ximenes (2014) explica no vídeo sobre esse ritual de caça à tanajura, comenta do 

preparo até a sua ingestão e menciona da estima da iguaria na região. Sua fala demarca 

fronteiras, visto que a tanajura é um objeto de desejo naquele espaço geográfico, em 

cidades vizinhas a iguaria não tem a mesma aceitação. Ele conta sua experiência com esse 

alimento, tenta explicar o gosto e diz que essa pergunta é bem recorrente para os nativos. 

Então, menciona que o sabor dessa formiga é algo indescritível, “os outros alimentos você 

consegue descrever o sabor, já a tanajura não, nada se compara” (XIMENES, 2014, on-

line). Quando a folkcomunicação se apropria dessas narrativas audiovisuais possibilita 

que as mensagens decorrentes do consumo da tanajura tenham um alcance imensurável.  

Não obstante, podemos analisar as reações dos sujeitos que fazem questão de 

registrar suas reações na postagem desse vídeo, levando em consideração que muitos dos 

que acessaram esse conteúdo não deixaram rastros, porém, dos 526 que se manifestaram 

com textos, selecionamos os comentários que se destacaram por apresentar reações 

incisivas de aceitação ou estranhamento ao consumo da formiga, mensagens que 

apresentavam sinais de afinidades e confrontos a esse hábito cultural. Para apresentarmos 

esse material, elaboramos uma tabela e a dividimos em três colunas contendo os 

comentários de aproximação, estranhamento e as nossas considerações.  

 

Tabela 3: Aproximação, Estranhamento e Considerações. 

Aproximação (A): Estranhamento (E): Considerações: 
Aqui onde moro é caro mesmo, 

tem gente que aproveita a crise 

para caçar içá e vender pra 

garantir uma renda extra... Porém 

aqui em Pindamonhangaba e 

Taubaté - Interior de SP, se limpa 

os ferrões, asa, patinhas e utiliza-

se as bundinhas e a cabecinhas 

dela. Frito no óleo e no final feito 

como farofa, é muito gostoso... 

VALOR: R$100,00 uma garrafa 

de 2litros (E o povo paga, final de 

Em SP elas aparecem no período 

do dia dos finados. Então os 

mais antigos dizem que essas 

tanajuras (conhecidas como Içá 

aqui na região) se tem seus 

ninhos dentro das covas e se 

alimentam dos corpos que estão 

em decomposição. E no período 

do mês de finados elas saem dos 

ninhos e as formigas mais novas 

ficam no ninho. E saem apenas 

no período de finados do ano 

(A) Ela nos apresenta como a 

formiga movimenta a economia 

local, gera renda, é algo 

valorizado na região. Relata o 

preço e a procura pela iguaria 

por parte dos moradores da 

cidade.  

(E) A repulsa por essa iguaria é 

tamanha que faz uma associação 

como algo não higiênico. 

Menciona a data de finados 

como período de sua aparição e 



148 

 

ano na época de chuvas o pessoal 

fica que nem doido atrás de gente 

que achou formigueiro pra 

comprar). [Jessica Souza] 

 

seguinte. E assim se mantem o 

ciclo. Isso pq realmente e fácil 

de encontrá-las nos cemitérios e 

ver elas andando sobre os 

túmulos. Isso fiz questão e ir ver 

por pura curiosidade. E 

realmente elas entram em uns 

buraquinhos que tem na terra.  

[Jeferson Pereira] 

acredita que a formiga se 

alimenta de corpos em 

decomposição. Uma narrativa 

completamente diferente das 

que já vimos no decorrer desta 

tese.  

Nesse exato momento estou 

comendo tanajura com farinha. 

                  KKKKKK [Lidiane 

Freitas] 

 

Com 20 reais eu compraria umas 

bistecas para assar. kkkkkkk 

[Juscelino Moraes] 

 

(A) Podemos perceber que o 

alimento é muito bem quisto, 

avisa que no momento que 

assiste ao vídeo está comento 

tanajura e deixa três emoji 

simbolizando que está de água 

na boca comendo a iguaria.  

(E) É inevitável a comparação 

desse alimento com outros mais 

comuns da culinária nacional. 

Ele faz referência ao valor, 

achando caro, para ele, seria 

mais interessante comprar 

bistecas.  

Somente quem conhece o sabor 

pra dizer...eita trem bao...adoro 

tanajura com farinha. [Léh Alves] 

 

Depois falam que japonês é 

estranho por comer inseto 

kkkkkkkkkkk [Neitan]  

 

(A) Esses discursos nos 

mostram que para alguns o grau 

de satisfação e desejo pela 

formiga é alto.  Léh Alves revela 

até como faz seu preparo 

favorito. 

(E) Aqui identificamos o nível 

de estranheza desse sujeito para 

com essa comida. Faz uma 

associação aos costumes 

alimentares dos povos asiáticos.   

Entretanto, identifica-se que não 

é necessário ir tão longe para 

perceber hábitos similares estão 

presentes no Brasil.  

Aqui na Paraíba comemos tirando 

só as asas e o ferrão depois 

fritamos em óleo ou manteiga. 

[Geo Lima] 

 

Que nojo meu Deus           [Rosa do 

Aj] 

 

(A) Geo comenta de forma 

muito natural como ela ingere 

essa iguaria, revelando ser uma 

prática comum na rua região.   

(E) Nesse caso, temos Rosa 

demonstrando toda uma repulsa, 

em poucas palavras deixa claro 

seu pavor por esse alimento. 

A início eu fiquei chocado, mas 

depois lembrei que em Portugal 

também comemos caracóis... e 

são deliciosos :3. [Tiago 

Martinho] 

 

Nem sabia que tinha tanajura 

aqui no Nordeste, nem sábia u 

que era.  [Fergod LDS] 

 

(A) Muito interessante quando 

Thiago faz uma relação com 

práticas alimentares de outros 

lugares. Em um primeiro 

momento se assusta com tal 

hábito, logo em seguida lembra 

que em Portugal alguns insetos 

estão no cardápio e, naturaliza a 

prática. 

(E) Nesse relato, percebemos a 

folkcomunicação na arena 

digital. Como é importante esse 

fluxo comunicacional, essa 

produção de mensagens 



149 

 

relacionadas à cultura local. A 

partir desse vídeo, LDS pôde 

saber mais da cultura da sua 

região.   

Peguei muitas tanajuras quando 

eu morava em Guaraciaba CE, na 

pista de aviões do Senhor de 

Assis painho, tempo 

bommmmmmmmmm [Sérgio 

Vieira] 

 

Do nojo mano. [Daniel Oliveira] 

 

(A) Identificamos aqui a 

folkcomunicação como um 

lugar de rememoração, é 

disseminação das mensagens 

oriundas de cenários da cultural 

popular. Ativa sentimentos que 

possam estar adormecidos.  

(E) Já a sensação gerada em 

Daniel foi outra. Talvez por não 

ter tido experiências com essa 

iguaria, seu sentimento é de 

repulsa.  

Parece muito com o gosto do 

amendoim, pois é, amendoim 

torrado mesmo. Me surpreendi 

com o sabor. [Elizeu Toutonge] 

 

Que nojo isso e um inseto vc tá 

morrendo de fome e Oxx. [Fabbi 

Santos]. 

 

(A) Elizeu conta sua experiência 

com a formiga, apresentando em 

sua concepção o gosto do 

alimento. Revela surpresa, 

talvez por não esperar que fosse 

algo bom.  

(E) Fabbi faz um comentário 

trazendo uma ideia de que as 

pessoas comem a formiga por 

falta de opção, não percebe que 

a ingestão dessa iguaria não 

ocorre por isso.   

Amigo mande este prato de 

tanajura para mim aqui em São 

Paulo. [Jose Sinval] 

 

Desculpa se eu ofendi alguém 

que gosta disso, mas eu tava 

pesquisando sobre as formigas e 

acabei vendo essa comida 

nojenta como alguém pode 

comer um inseto eca eu só assisti 

pq tava duvidando que ele ia 

comer. [Andressa Ferreira] 

 

(A) A folkcomunicação digital 

faz com que José Sinval, mesmo 

estando longe, se conecte com 

esse consumo cultural.  

(E)O comentário em questão 

traz uma repulsa que leva 

Andressa a pesquisar sobre essa 

prática, ela revela que não 

acreditava que isso era real, que 

pessoas comiam formigas.  

Fonte: próprio autor. 

 

Os comentários apresentados nessa tabela são um reflexo das reações dos sujeitos 

às situações de confronto com a cultura do outro no cotidiano. A simples escolha de um 

alimento por parte de um grupo pode gerar questionamentos classistas, etnocêntricos e 

xenofóbicos. Muitas dessas iguarias quando ingeridas por determinadas culturas, são 

colocadas a partir do olhar do outro, como situação de miséria ou falta de higiene.  

O curso de gastronomia e agronomia da Universidade Federal do Ceará (UFC) 

ganhou destaque nos noticiários por promover uma oficina alimentar que tinha como 

destaque a inserção de alguns insetos na receita, baratas, grilos, tenebrio (larva do trigo) 

e tanajura foram os ingredientes que mais chamaram a atenção. A ideia era mostrar para 

a comunidade externa como essas iguarias podem ser ingeridas, romper alguns estigmas 

e mostrar como esses alimentos são ricos em proteína. Na figura 61 temos um frame do 



150 

 

vídeo disponibilizado pela universidade com uma imagem da tanajura sendo utilizada 

para montar um prato de feijão tropeiro. Esse vídeo foi disponibilizado no canal do 

Youtube do jornal O Povo e mostrou os estudantes da UFC construindo os cardápios com 

as iguarias, muitas dessas não são comuns no Ceará, para ser mais preciso, somente a 

tanajura é comumente utilizada na gastronomia da região ibiapabana.  

Em entrevista para o portal do O Povo, Eliecê Neto, estudante de gastronomia, 

comentou o motivo para a seleção dessas iguarias como matéria prima para a construção 

dos pratos dessa oficina, “os insetos que são desidratados, eles possuem uma textura bem 

mais forte, uma crocância”. Sua fala traz uma naturalidade ao se referir aos ingredientes 

selecionados, não demostra nenhum estranhamento e apresenta o feijão tropeiro feito com 

o abdômen da tanajura de forma simples e direta, e conclui dizendo que naquela ocasião 

serve como um substituto para a linguiça calabresa.  

 

Figura 61: Feijão tropeiro com tanajura. 

 
Fonte: Youtube71.   

 

Relacionando as perspectivas de Ortiz (2012, p. 623), compreende-se que “O 

processo de mundialização da cultura coloca as coisas de outra maneira, a nação é 

atravessada de forma desigual e diferenciada por seu movimento”. Percebemos que, o 

que existe é uma hegemonia das grandes metrópoles em que as grandes potências 

econômicas contribuem para que ocorra uma homogeneidade cultural, entretanto, a 

heterogeneidade local, nacional, está sempre tentando furar esse bloqueio, participar 

desse fluxo comunicacional. “A centralidade da identidade nacional desloca-se e tem 

dificuldade de impor-se. O espaço da modernidade-mundo torna-se assim um território 

 
71 Disponível em: 

<https://www.youtube.com/watch?v=RHVSD1HdHg8&feature=youtu.be&fbclid=IwAR1UMbvFh4r2We

aXm8xc9M-Sor1D6IJgLNbj768gU5Q5gWzRR_RbkoNbhmw>. Acesso em: jul. 2020. 



151 

 

em torno do qual um conjunto de representações identitárias podem ser construídas” 

(ORTIZ, 2012, p. 623). Acreditamos que essas matérias possibilitam que narrativas sobre 

culturas locais apareçam, é uma oportunidade de fala sobre costumes populares.  

O uso de meios de comunicação digital por parte de instituições públicas e 

privadas se tornou algo natural, fundamental, as organizações acreditam no Facebook, 

Instagram e Youtube como canais fortes de comunicação, a credibilidade antes atribuída 

somente ao Rádio e Televisão, com as novas tecnologias, os canais digitais são peças 

importantes. A prefeitura de Tianguá (CE) usa desses canais digitais para informar, 

comunicar e divulgar ações e eventos do município, o que podemos ver na figura 62 é um 

frame de uma produção audiovisual divulgando o festival da tanajura. Em plano de fundo 

temos as tanajuras sendo fritas na panela com um texto de sobreposição afirmando: 

“nossas raízes mais vivas do que nunca”. O material foi produzido em forma testemunhal 

e os habitantes comentam sua relação com a tanajura e como ela é percebida na 

comunidade.  

 

Figura 62: Nossas raízes mais vivas do que nunca. 

 

Fonte: YouTube72. 

 

Nos meios digitais se popularizam falas de sujeitos comuns, falas de atores locais 

como a do Francisco Magalhães (2015, on-line), articulador do SEBRAE/CE na região 

que comenta sua proximidade com a iguaria: “eu sou um consumidor de tanajura, gosto 

muito”, revela que gosta de tomar sua cachaça com a tanajura, considera a formiga “uma 

espécie da gastronomia da Serra da Ibiapaba, eu acho de uma importância fundamental 

essa questão do festival. [...]Tianguá é a maior cidade produtora e consumidora da 

tanajura”. Esse vídeo é rico por trazer depoimentos de sujeitos de diferentes segmentos 

 
72 Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=pCRUVcHAsR8 



152 

 

da sociedade. A presidente do sindicato dos trabalhadores rurais de Tianguá (CE), 

Francisca de Sousa Santos (figura 63), comenta a importância de ações relacionadas ao 

consumo da tanajura na cidade. Compreendemos Santos como uma ativista folk que 

aproxima seu grupo das temáticas inerentes aos interesses da comunidade.  

Essa aproximação ressignifica a comunicação, pois as trocas de mensagens vão 

de boca a boca aos canais tecnologizados. Aqui, podemos vislumbrar a folkcomunicação 

midiática compreendida por Marques de Melo (2006, p. 22), qual “caracteriza-se pela 

utilização de estratégias de difusão simbólica capazes de expressar em linguagem popular 

mensagens previamente veiculadas pela indústria cultural”. As falas representativas desse 

grupo rural passam a circular em canais digitais. Para Santos (2015, on-line) esse festival 

é um momento que resgata a história do povo, da cultura local e acredita que pode ser 

compreendido como “uma forma de aprender a conviver no planeta. Essa formiga como 

uma fonte de renda, nós vamos ter agricultores e filhos de agricultores, também fazendo 

formação para poder valorizar algo que está no nosso meio”. Narrativas como essa, nos 

mostra como a folkcomunicacional do consumo da tanajura interfere em uma cadeia no 

município. Santos (2015, on-line) é muito perspicaz quando fala que o festival desperta 

interesse de algo “que está no nosso meio e até então a gente não consegue aproveitar”, 

se referindo as opções que eventos como esse possibilita. Esse vídeo em sua dimensão 

comunicativa nos faz uma provocação e nos coloca a refletir sobre a influência dos hábitos 

culturais.  

 

Figura 63: Presidente do sindicato dos trabalhadores de Tianguá. 

 

Fonte: Frame do vídeo disponibilizado no YouTube73. 

 

 
73 Disponível em: <https://www.youtube.com/watch?v=pCRUVcHAsR8 >. Acesso em: jul. 2020. 



153 

 

Laraia (2000, p. 46) aponta que “o homem é o resultado do meio cultural em que 

foi socializado [...] reflete o conhecimento e a experiência adquiridos pelas numerosas 

gerações que o antecederam”. Para a presidente do sindicato é importante “fazer com que 

as pessoas percebam a tanajura como uma fonte de renda, mas perceba também o papel 

dela na natureza” (SANTOS, 2015, on-line). Ela nos questiona a partir desse consumo 

alimentar, qual o nosso papel na comunidade, associando a resposta às mensagens que 

vão além de questões nutricionais. O processo folkcomunicacional gerado pelo consumo 

da tanajura nos conduz a repensar ações na comunidade que perpassam por diferentes 

segmentos. Jackson Vasconcelos (2015, on-line), diretor do IFCE/Tianguá, acredita que 

as mensagens relacionadas a preservação da tanajura refletem em uma “preservação do 

solo, preservação de água, preservação do meio ambiente de maneira geral”. Para o 

morador Junior Araújo (2015): 

 

Um evento como esse voltado para tanajura que é um patrimônio 

imaterial da nossa cidade, está propondo cursos voltados para o 

associativismo, empreendedorismo, tecnologias sociais, o manuseio e o 

trato da formiga, a culinária voltada para a tanajura, trazendo 

professores de outras universidades, a Universidade Estadual Vale do 

Acaraú, a Universidade Federal do Ceará, doutores, inclusive, que vão 

trabalhar toda essa temática e trazer mais conhecimento para o 

agricultor. O homem do campo, nós sabemos que nossa região é muito 

voltada, e o nosso forte é a agricultura, então para a comunidade 

acadêmica é muito importante (ARAÚJO, 2015, on-line). 
 
 

Para Walter Benjamin (1994) as narrativas são formas utilizadas para transmitir 

experiências para outros, associadas ao uso das novas tecnologias de comunicação, as 

narrativas folkcomunicacionais produzem efeitos de longo alcance, “daí a atualidade do 

pensamento comunicacional de Luiz Beltrão, que pensou na era de McLuhan sobre as 

interações entre a aldeia local e a aldeia global”. Essa conexão da folk media e mass media 

dá origem as produções simbólicas emergentes dos grupos populares. Os sujeitos 

tianguaenses (local) fazem uso das plataformas digitais (global) como YouTube, 

Facebook e Instagram para contar sobre suas vivências, construir e reproduzir histórias, 

narrar seus cotidianos diante das possibilidades de se comunicar, pois “os dois sistemas 

comunicacionais continuarão a se articular numa espécie de feedback dialético, contínuo, 

criativo” (MARQUES DE MELO, 2008, p. 55).  

Na figura 64 temos dois momentos, uma postagem no Youtube e outra no 

Facebook em que duas gerações utilizam dos recursos audiovisuais para falar sobre a 

representação da tanajura na comunidade. Influenciadas por bibliografias de autores 



154 

 

locais, no primeiro momento a pré-adolescente Ana Luísa narra a história da tanajura na 

sua cidade, de forma simples e amadora, é nítido como a criança já domina as redes sociais 

digitais e a utiliza para produzir conteúdo como esse, falando da cultura local. Na 

produção feita com um celular, ela faz comentários sobre o livro: Iça, uma formiguinha 

diferente. Esse material foi compartilhado em outras redes sociais como Facebook e 

WhatsApp.  

 

Figura 64: A pauta de hoje é a tanajura. 

 

Fonte: Frame de vídeos no YouTube74.  

 

No segundo momento da figura 64, temos um frame da postagem da servidora 

pública Leneida Albuquerque, essa que não é nativa, mas mora no município, usa o seu 

perfil na rede social Facebook para comentar a importância desse livro em que a tanajura 

surge como protagonista. As narrativas audiovisuais nesses dois casos foram 

influenciadas por obras literárias, ganharam vida, imagem e som, para retratar esse hábito 

cultural. 

 

Valorização da cultura regional, da cultura tianguaense e da cultura 

Nordestina. Tianguá tem escritores que têm feito um trabalho de 

formiguinha. Eu fico tão feliz quando vejo as nossas joias em destaques, 

a gente tende a ter realmente uma supervalorização pelo que nos vêm 

importado, trazem de outras culturas, outros saberes, isso é legal, é rico, 

a cultura faz parte. Mas, quando nós consideramos que nós temos joias, 

né, a prata para ser usada em ocasião especial, isso é tão maravilhoso 

[...] é aquela especiaria, iguaria, que muita gente guarda no congelador 

para saborear nas festividades [...] gente, faz parte da cultura regional 

falar disso, falar dessa superação da tanajura (ALBUQUERQUE75, 

2020, on-line).  

 
74 Disponíveis no perfil da autora do livro nas redes sociais Facebook e Youtube.  
75 Disponível em: <https://www.facebook.com/leneida.albuquerque>. Acesso em: jul. 2020. 



155 

 

 

Já vimos ao longo desse estudo que essas narrativas não se resumem a produções 

amadoras. Produzidas por sujeitos da comunidade ou em matérias de emissoras de 

televisão, essa comunicação é fundamental para a perpetuação dos hábitos na 

comunidade. “É preciso que esta reconstrução funcione a partir de dados ou de noções 

comuns que estejam em nosso espírito e também no dos outros, porque elas estão sempre 

passando destes para aquele e vice-versa” (HALBWACHS, 2013, p. 39). Sendo assim, 

essa linguagem se fortalece tanto no espaço materno quanto fora dele. A introdução de 

pautas relacionadas ao consumo da tanajura em outros canais de comunicação tem sido 

mais frequentes com a ascensão dos sujeitos locais enquanto produtores de conteúdo. 

Com isso, pautas sobres costumes locais são veiculadas em telejornais de 

abrangência nacional. O frame na figura 65 é de uma matéria do jornal da emissora 

paulista SBT76 sobre o consumo da iguaria na região. A chamada da matéria pelo âncora 

do jornal, Carlos Nascimento é intrigante: “no interior do Ceará uma família vive com 

um olho no céu esperando a chuva e um na terra procurando a formiga”. Nessa 

reportagem os nativos comentam a prática tão comum na região da Ibiapaba.  

 

Figura 65: Tanajura no Jornal do SBT. 

 

Fonte: Frame do Jornal do SBT 77. 

 

Nos depoimentos dos nativos é constatado que essa ação é uma manifestação 

cultural que mobiliza os moradores desde a expectativa de aparição das formigas, uma 

das entrevistadas que não teve o nome divulgado na reportagem fala que: “a gente liga 

pro filho, liga pro marido, tá saindo tanajura aí se mobiliza todo mundo e vem pra cá”, se 

 
76 Disponível em: <https://www.youtube.com/watch?v=YiiSW04Jqxs> Acesso em mai. 2020 
77 Disponível em: <https://www.youtube.com/watch?v=YiiSW04Jqxs>. Acesso em: jul. 2020. 

https://www.youtube.com/watch?v=YiiSW04Jqxs
https://www.youtube.com/watch?v=YiiSW04Jqxs


156 

 

referindo aos buracos de tanajura encontrados na mata. Em outro depoimento, a moradora 

Luciana Teixeira comenta: “A nossa região era habitada por duas tribos indígenas, então, 

acredita-se que nós herdamos essa cultura dos índios”. Essa associação aos costumes 

indígenas é unanime entre os moradores. Dona Benedita revela que: “não planta e nem 

coloca remédio para matar elas”, se referindo a proteção que tem com as formigas e 

advertindo que em determinada área de sua propriedade ninguém pode plantar e usar 

agrotóxico, pois a prioridade é a tanajura. 

Essa tese dialoga com as pesquisas de Amon e Menasche (2008, p. 17) que 

compreendem a comida como um “veículo para manifestar significados, emoções, visões 

de mundo, identidades”. A reportagem apresenta a família de Antônio Luís em um 

primeiro momento reunida na cozinha (figura 66), na sequência mostra imagens do 

patriarca da família capturando as iguarias em seu habitat natural (figura 65). Essas 

narrativas nos fornecem elementos significativos para identificar que essa ação é comum, 

é algo muito natural que acontece naquele espaço. Na oportunidade, o repórter Marcos 

Mesquita comenta algumas receitas feitas por esta família com o uso da iguaria enquanto 

eles comem tanajura na mesa da cozinha. 

 

Figura 66: Família se reúne para comer tanajura. 

 

Fonte: Frame do jornal do SBT78. 

 

Um fato curioso dessa matéria é quando nos é revelado que a família estoca as 

tanajuras para serem consumidas ao longo do ano. Como só aparecem no início do ano é 

necessário armazená-las. Para Amon e Menasche (2008, p. 15), “a relação que 

estabelecemos entre comida e memória está fundamentada na ideia de que se a comida 

 
78 Disponível em: <https://www.youtube.com/watch?v=YiiSW04Jqxs>. Acesso em: jul. 2020. 



157 

 

tem uma dimensão comunicativa, como a fala, ela pode contar histórias”. A tanajura 

enquanto comida estabelece conversas corriqueiras, sempre há alguma história 

relacionada a essa prática cultural. Nessa reportagem, o nativo Luís comenta que no ano 

passado chegou a gastar R$ 5 mil reais na compra de Tanajuras, foram tantas formigas 

que foi preciso comprar um freezer para fazer a estocagem: “Gosto muito e não sou só eu 

não, é a família toda”. Seu filho comentou que para ele a tanajura “ganha do chocolate”.  

Quando Maffesoli (2002, p. 136) fala que a mesa teatraliza e auxilia a formação 

dos paradigmas que se estabelecem no cotidiano a partir do aspecto comunicacional, 

através desse consumo podemos identificar posições sociais, relações de afeto, dentre 

outras. “Os modos à mesa, os ritos e as regras que presidem o desenrolar do fato culinário 

remetem à magia, à religião e ao cosmo [...]. É nesse sentido que se pode falar, a seu 

propósito, de elo de comunicação específica”. As narrativas construídas sob o prisma das 

identidades culturais, seja nas redes sociais digitais ou em matérias de televisão, carregam 

experiências humanas com valores constituídos diante de um sistema alimentar. Tal fato 

não é identificado de forma natural pelo outro, Montanari (2008, p. 15) coloca que é 

“resultado e representação de processos culturais que preveem a domesticação, a 

transformação, a reinterpretação da natureza”.  

Dito isso, analisamos a reação do fantoche Louro José (Tom Veiga – In 

memoriam) em conversa com a apresentadora Ana Maria Braga em seu programa na Rede 

Globo (figura 67) em matéria realizada em Tianguá (CE) para retratar esse consumo. 

Podemos perceber que suas experiências (ou falta) com esse alimento o faz compreender 

como algo não comestível. Antes de chamar a matéria, a apresentadora conversa com o 

Louro José: “Vamos ter uma comida cearense, aqui já, já.  Eu não sei se eu vou conseguir 

comer”. O Louro rapidamente responde: “Eu não vou comer”. A apresentadora continua: 

“Pois é, tem gente que adora isso”. O Papagaio se surpreende: “Como é que pode?”. Ana 

Maria pergunta: “Sabe o que é isso, né?”, o Louro responde: “Formiga” e ela completa: 

“Tanajura”.  

A apresentadora antes de soltar a matéria contextualiza a prática consumerista: 

“Nessa época do ano, por exemplo, os moradores da região do Ceará deixam as mesas 

mais atraentes, tá certo que para isso eles precisam fazer um certo esforço, tem que caçar 

a comida”. As narrativas culturais quando colocadas pelo outro, na perspectiva de quem 

não comunga das mesmas práticas podem acessar lugares tensos e, sendo uma formiga 

em uma região do Nordeste brasileiro, é um prato cheio para despertar questionamentos 

sobre fome, seca e miséria.   



158 

 

 

Figura 67: Ana Maria Braga e a farofa de tanajura. 

 

Fonte: Frame do programa Mais Você da Rede Globo79.  

 

No estúdio a apresentadora se posiciona ao lado de um prato de farofa de tanajura 

e demonstra surpresa: “Rapaz do céu, não é nem solução, não é nem sugestão de culinária 

hoje. É uma curiosidade que acontece aqui no nosso país e em outros países também. É 

onde comem essa bundinha”. Na passagem para o intervalo, aos risos, surge a voz do 

Louro José: “E eu vou embora que esse programa acabou pra mim”. Quando as narrativas 

culturais são expressas por um membro de outra cultura, os resultados tendem a serem 

semelhantes a esse. Na volta do intervalo o papagaio insiste que vai embora e que não vai 

“comer isso”, referindo-se à tanajura. Para tentar amenizar as falas do seu assistente, Ana 

Maria Braga comenta: “A gente pode não gostar, mas acho que a gente tem que conhecer 

das coisas. E culinária. Eu sempre disse que é cultura”.  

 

A cultura de um grupo ou sociedade é um conjunto de crenças, 

costumes, ideia e valores, bem como os artefatos, objetos e 

instrumentos materiais, que são adquiridos pelos indivíduos enquanto 

membros de um grupo ou sociedade (THOMPSON, 1995, p. 173). 

 

A matéria feita por Aline Oliveira mostra como esse consumo é bem quisto na 

região, a repórter reconhece que: “A chegada da chuva determina o cardápio em Tianguá, 

a cidade há 300 km de Fortaleza, o prato principal da temporada sai da terra [...] a tanajura 

ou saúva é um tipo de formiga que só aparece nessa época do ano”. Os depoimentos dos 

moradores confrontam as reações de repulsa do personagem Louro José. Vera da Costa, 

moradora da cidade comenta: “A gente pega e come, é um prato delicioso. Sai procurando 

 
79 Programa Mais Você (realizado em 07/02/2011).  

Disponível em: <https://www.youtube.com/watch?v=Un6ZbCKqwO0&t=4s> Acesso em: jan. 2020.  



159 

 

no mato, na beira da estrada, aí quando dá atardinha elas começam a voar, aí cai e a gente 

sai pegando”. O ritual que é uma tradição nas famílias da cidade se confirma com o 

depoimento de Erinalda (figura 68), que leva seus filhos para capturar as formigas: “O 

gostoso realmente é sair a procura delas. [as crianças] adoram, adoram, lá em casa todo 

mundo tem que compartilhar. Todo mundo divide um pouquinho das tanajuras”.  

 

Figura 68: Tanajura é programa de família. 

 
Fonte: Frame do programa Mais Você da Rede Globo80.  

 

Na contemporaneidade essas narrativas folkcomunicacionais projetam 

identidades e exportam conteúdos culturais. Essa comunicação projetada na grande mídia 

propaga as singularidades de grupos menores oportunizando que estes ocupem lugares no 

“panorama global”. Segundo Marques de Melo (2006, p. 19), “os espaços ocupados pelas 

tradições populares na agenda midiática contemporânea podem traduzir iniciativas 

destinas a preservar identidades culturais ameaçadas de extermínio ou estagnação”. A 

veiculação de matérias pautadas nos costumes culturais de grupos minoritários em 

veículos de comunicação tradicionais, fortalece identidades e tradições.  

  

4.8 FOLKCOMUNICAÇÃO, DESTERRITORIZALIÇÃO E INTERAÇÕES EM REDE 

   
Constatamos que a folkcomunicação contemporânea está relacionada as 

manifestações dos agentes locais aos processos de difusão diante dos meios de 

comunicação vigentes. Os canais que intercambiam informações nessa atual conjuntura 

ganharam força nas redes digitais a partir das trocas culturais que possibilitaram que as 

representatividades aparecessem. Os smartphones têm possibilitado que seus usuários 

criem vídeos curtos, disseminem de forma prática e rápida mensagens nas mais variadas 

 
80 Disponível em: <https://www.youtube.com/watch?v=Un6ZbCKqwO0&t=4s>. Acesso em: jul. 2020. 



160 

 

temáticas. Uma rede social que tem se destacado no Brasil e alcançado índices 

significativos é o Tik Tok81, que se popularizou no Brasil em 2020. O aplicativo tornou-

se bastante popular no país por permitir uma facilidade de criar e compartilhar conteúdos 

audiovisuais. 

Um dos virais dessa rede nos chamou a atenção por trazer em seu discurso 

elementos característicos da comunidade de cada usuário. Diariamente nos deparávamos 

com vídeos fazendo referências aos hábitos e costumes culturais de cada lugar, 

geralmente um nativo fazendo uma apresentação das características mais peculiares do 

lugar em que este estava inserido, com representações identitárias da comunidade, os 

vídeos eram compartilhados e viralizavam. É nesse processo de identificação em que 

sujeitos se reconhecem através de discurso identitário que mobiliza pessoas a curtirem, 

comentarem e compartilharem o material em suas redes sociais. 

O material produzido por Andressa Lysyellen ganhou destaque. A tianguaense 

ficou (re)conhecida na região por trazer elementos culturais tianguaenses em seu perfil 

do Tik Tok. Intitulado Minha Cidade sem filtro, parte I, o conteúdo teve um alto número 

de curtidas e compartilhamento, influenciando a produção da parte II. A narrativa trazia 

os elementos mais característicos da cidade, abordando desde assuntos políticos, 

turísticos, gastronômicos até posturas reprovadas culturalmente, seu perfil ficou bastante 

conhecido na cidade. “A inserção midiática, entretanto, propõem uma cultura sempre 

diferente, mas nem sempre nova e original, pois incorpora imagens do mundo globalizado 

sem perder as singularidades nacionais, regionais ou locais” (SCHMIDT, 2006, p. 12). 

Esse exemplo ilustra muito disso, usando dos novos canais de comunicação, a jovem usa 

das características culturais, tradicionais do seu lugar. A cultura local está viva, porém, 

incorporada aos meios globalizantes de comunicação.  

Esse material produzido por Andressa no Tik Tok, foi compartilhado no 

Instagram, Facebook e WhatsApp, comunicando e influenciando seus pares. É como 

Schmidt (2006, p. 12) apregoa: “Nesse contexto não há a perda total das raízes ou da 

identificação, ocorre a universalização de alguns elementos e a substituição de outros para 

 
81 A empresa já é conhecida em quase todo o mundo, com escritórios em alguns lugares como Estados 

Unidos, Alemanha, Japão, têm possibilitado que seus usuários se apoderem dos recursos fornecidos por 

este aplicativo, para se divertirem, informarem, criarem laços por meio dessa rede social digital. Para termos 

uma ideia de como esses aplicativos são relevantes na contemporaneidade, em julho de 2020, Mike 

Pompeo, Secretário de Estado dos Estados Unidos da América (EUA) provocou uma comoção nas redes 

digitais ao comentar que o governo do país pretendia banir o aplicativo no território americano. Disponível 

em:<https://g1.globo.com/economia/tecnologia/noticia/2020/07/14/usuarios-do-tiktok-nos-eua-se-

preparam-para-possivel-proibicao-do-aplicativo.ghtml>. Acesso em: ago. 2020 

 



161 

 

o que Otavio Ianni (1993) chama de ‘novo folclore cosmopolita’”. E se formos pensar em 

dados, analisando o alcance desse material com informações do momento que 

analisamos, só no Facebook, a soma dos vídeos: Minha cidade sem filtro – parte I e II 

teve mais de 26 mil visualizações em apenas 3 dias, em uma cidade de aproximadamente 

80 mil habitantes, são números bastantes significativos.  

No vídeo intitulado Minha Cidade sem filtro parte II, Andressa faz referência ao 

objeto de estudo dessa tese, ela menciona o consumo da tanajura na comunidade: 

“começar a falar de gastronomia, se você é tianguaense e não comeu tanajura, você não 

é um bom Tianguaense”. O consumo do alimento é colocado de forma taxativa, é uma 

parte determinante da identitária desse povo, ela só considera um nativo aquele que se 

alimenta da formiga. E quando mencionamos sobre influências, a figura 69 traz dois 

frames: a primeira imagem é de Andressa Lysyellen, a segunda é Marley Filho, uma 

criança que nitidamente foi influenciada pelos seus vídeos que retratam os costumes na 

sua cidade. “Vamos falar de gastronomia, tanajura. Se você nunca comeu nenhuma, você 

não é um bom tianguaense” (Marley Filho, on-line). Uma importante característica da 

globalização é a aproximação de gerações dos costumes tradicionais.  

 

Figura 69: Andressa Lysyellen e Marley Filho no Tik Tok. 

 
Fonte: Frame do Tik Tok82. 

 

Para Schmidt (2006, p. 12-13) essa “relação entre cultura e mídia – seja ela local 

ou global – é um jogo de ecos onde a realidade é um conjunto se informações produzidas 

 
82 Disponível em: <https://www.facebook.com/andressa.gomes.3726>. Acesso em: jul. 2020. 



162 

 

por ambas”, e isso parece ficar cada vez mais evidente com a utilização das redes sociais 

digitais. Observando as produções de conteúdos feitos por sujeito locais, percebemos 

como esses “cidadãos forma o público consumidor e ao mesmo tempo o comunicador”. 

As narrativas construídas in loco percorrem o mundo e sujeitos desterritorializados 

buscam consumir produtos de sua cultura materna como forma de (re)afirmar suas 

identidades culturais. 

Em entrevista para essa tese, a tianguaense Sheyla Nunes83, residente em 

Ehningen, na Alemanha, comentou que recebe constantemente mensagens de colegas 

nativos com conteúdo que fazem referência a sua cultura materna. Ela mencionou que 

recebeu o vídeo citado acima (Lysyellen no Tik Tok) e se identificou bastante. Segundo 

Recuero (2012, p.2) “As conexões entre os indivíduos não são apenas laços sociais 

constituídos de relações sociais. No meio digital, as conexões entre os atores são marcadas 

pelas ferramentas que proporcionam a emergência dessas representações”. Por mais que 

Nunes não conheça Lysyellen, ao ter contato com aquele material a fez se sentir 

representada. São inúmeras referências feitas naquele vídeo que lhe provocam uma 

conexão cultural. Esses processos folkcomunicacionais construídos sob o prisma da 

linguagem cultural são marcantes, para os sujeitos desterritorializados oportunizados 

pelos canais digitais ao se deparar com esses conteúdos é um afago no coração. 

Para entendermos como as mensagens circulam em rede nessa era da 

convergência, o vídeo que inicialmente surgiu no Tik Tok, o autor dessa tese teve acesso 

através do Facebook, a entrevistada Nunes nos contou que recebeu esse vídeo em um 

grupo do WhatsApp que mantém com as amigas nativas.  

 

Por convergência, refiro-me ao fluxo de conteúdos através de múltiplas 

plataformas de mídia, à cooperação entre múltiplos mercados 

midiáticos e ao comportamento migratório dos públicos dos meios de 

comunicação, que vão a quase qualquer parte em busca das experiências 

de entretenimento que desejam. (JENKINS, 2008, p. 29). 

 

Perguntamos se ela era a única que morava fora da cidade, ela nos respondeu que 

das sete que estão no grupo do WhatsApp, somente duas residem em Tianguá (CE) 

(Edvirges Nunes e Eveline Vasconcelos). Outras duas (Georgia Bezerra e Mikelly Frota) 

mudaram de cidade, mas ainda moram no Ceará. E as outras, como ela, moram em outro 

 
83 Entrevista concedida por Sheyla Nunes ao autor desse estudo, de forma virtual pela rede social WhatsApp. 

Tianguá (CE), 2020. 

 



163 

 

país: Amanda Fontenele na Grécia e Evelane Vasconcelos em Portugal. Para os que 

defendiam que a globalização dizimaria costumes de grupos populares minoritários, 

tradicionais, esse caso nos mostra o que Haesbaert (1997, p. 94) defendia, “as redes não 

podem ser vistas apenas como ‘destruidoras de territórios’ [...] pode ser a base de um 

processo de (re)territorialização”. A dinâmica folkcomunicação nas redes sociais digitais 

têm estabelecido um elo, uma conexão com a cultura e história do seu lugar de origem, 

foi o que podemos perceber ao longo desse estudo.   

 

À primeira vista, a desterritorialização lança a idéia de sociedade global 

no cerne da pós-modernidade. Aí muita coisa muda de figura, desloca-

se, flutua, adquire outro significado, dissolve-se. Ao lançar-se além dos 

territórios, fronteiras, sociedades nacionais, línguas, dialetos, bandeiras, 

moedas, hinos, aparatos estatais, regimes políticos, tradições, heróis, 

santos, monumentos, ruínas, a sociedade global desterritorializa tudo o 

que encontra pela frente. E o que se mantém territorializado já não é 

mais a mesma coisa, muda de aspecto, adquire outro significado, 

desfigura-se. Rompem-se os quadros geográficos e históricos 

prevalecentes de espaço e tempo. Emergem outras conotações para o 

que é singular, particular, universal, em outras mediações (IANNI, 

1995, p. 103-104). 

 

Segundo Ianni (1995, p. 93), o “conceito de desterritorialização aplica-se [...] a 

grupos étnicos, lealdade ideológicas [...] que atuam crescentemente em moldes que 

transcendem fronteiras e identidades territoriais específicas”. Constatamos que, com a 

folkcomunicação midiática o consumo da tanajura pode influenciar sujeitos com 

mensagens identitárias que (re)aproximam identidades; alimentados por essa 

representatividade de mensagens que têm proliferado em rede. O consumo da tanajura, 

enquanto linguagem se considerado a partir dos estudos de Reinhardt (2014. p. 244), se 

solidifica pela tradição culinária ser “o vínculo mais duradouro que o indivíduo tem com 

seu lugar de origem. As roupas, a música, a língua, por mais que permaneçam por anos, 

são elementos que, em algum momento acabam por serem deixados para trás”. No ano 

de 2020, em sua última passagem pelo Brasil, Nunes fez questão que seu marido 

Sebastian Bury (alemão) provasse da tanajura. 

A entrevistada comentou que eles visitaram o Rio de Janeiro (RJ), Recife (PE), 

Fortaleza (CE) e Tianguá (CE). Bury ficou encantado com a cultura da sua região, sua 

identificação maior foi com a pequena cidade cearense (talvez por questões afetivas ou 

pela imersão em uma cultura menos cosmopolita). A nativa registrou alguns momentos 

do casal na cidade, fez postagem em sua rede social, Instagram. Entretanto, uma foto 

comendo tanajura foi a que mais causou burburinho. Ela menciona que não demorou 



164 

 

muito para receber mensagens querendo saber o que estava acontecendo ali. Sabemos que 

a imagem fotográfica enquanto linguagem pode dizer muito e esse seu registro pode 

comunicar aquele comportamento da nativa em sua terra natal. O estranhamento por parte 

de seus colegas seguidores (alemães e brasileiros) foi identificado através das reações 

destes em sua rede social.   

Apresentamos ao longo dos capítulos como o outro reage a essa prática alimentar, 

independente do lugar, da nação, os sujeitos ainda não entenderam que “A comida 

constitui um conjunto de saberes sociais, não apenas no que concerne às técnicas e aos 

processos de arrecadação, preparação, distribuição, consumo e descarte” (AMON, 2014, 

p. 182). A figura 70 foi a imagem que mais provocou reações em seus seguidores. Quando 

seus amigos alemães perceberam que Nunes estava comendo uma formiga, rapidamente 

lhe encaminharam mensagens no bate-papo privado da rede social querendo entender o 

que estava se passando. A pergunta principal era para saber se no Brasil era comum as 

pessoas se alimentarem com formiga.  

Para Amon, a comida “é expressão de saberes do senso comum mais abarcativos 

e mais profundos a respeito das pessoas, suas vidas, modos de ser, sentir e pensar o mundo 

e suas relações sociais” (2014, p. 182). O consumo da iguaria naquele momento, se 

tornava um meio de comunicação, somado a rede social digital para expressar a história 

de vida de um grupo, uma comunidade. Para muitos que viram aquela cena, acreditaram 

que a ingestão de formiga na região talvez se desse pela falta de opções de alimento. 

 

Figura 70: Tanajura na Alemanha. 

 

Fonte: Arquivo pessoal 

 



165 

 

Podemos destacar a reação de Alexandra, uma colega estrangeira, “e você come 

isso?!”. A nativa fez questão de mandar uma imagem comendo a iguaria com alguns 

emojis84, que na linguagem virtual significa um rosto sorrindo, feliz. Após essa imagem, 

a alemã de forma assustada responde: “Ô meu Deus”, inserindo alguns emojis que fazem 

referência ao nojo, como se estivesse vomitando, não querendo ver aquela situação. Mas 

continua perguntando: “Vocês aí não têm carne para comer?”. Nesse momento a nativa 

responde: “Temos, mas isso daqui é muito gostoso”. Curiosa, a estrangeira quer saber se 

seu conterrâneo provou da iguaria: “E o Sebastian comeu?”. Nunes responde que ele só 

experimentou, complementando com a onomatopeia de uma risada. Esse processo de 

negociação parece que foi acalmando os ânimos da colega e, por fim, Alexandra escreve 

que está legal e já muda seus emojis, o que antes era vômito agora se transforma em um 

de sorriso. Para finalizar, a nativa responde: “Mas isso aqui não é a coisa dele. Assim é 

bom que sobra mais para mim”. Fazendo sua colega entender que é algo bastante estimado 

na região e quanto menos pessoas querendo comer, melhor, sobra para os que realmente 

gostam.  

“A culinária é sempre produto de transações, e estas não se limitam aos espaços 

nacionais, mas fazem-se em constantes trocas com o que lhe é exterior” (DÓRIA, 2014, 

p. 18). Foi o que acabamos de mostrar no exemplo, as práticas gastronômicas estão 

sempre em processos de negociações com as outras culturas. É importante que os 

costumes alimentares de culturas populares apareçam, e esse processo 

folkcomunicacional da nativa é fundamental para que membros de outras culturas 

enxerguem a pluralidade cultura existente no mundo. Esse diálogo proposto a partir do 

consumo da tanajura revela questões históricas, sociais, culturais e não para por aí. Esse 

debate vai se estender, pois, uma semente foi plantada na mente dos que visualizaram 

aquela postagem.  

Dória (2014, p. 18) nos coloca que “o propósito de explicar uma culinária nos 

obriga, portanto, a prestar atenção nesse incessante movimento de trocas” e é aí que a 

folkcomunicação do consumo da tanajura se concretiza. A entrevistada nos contou que 

teve um momento com Alexandra quando chegou na Alemanha, a partir daquela 

 
84 Segundo Brito (2008, p. 2), “Os emoticons são signos de imagem digital utilizados com frequência em 

Chats, principalmente pelos adolescentes, para expressar seus sentimentos. Além disso, são vistos pelos 

usuários da Internet como uma alternativa de interação comunicativa descomplicada”. BRITO, Audrey 

Danielle Beserra. Ano 4, n. 09, 2008. Disponível em: http://www.letramagna.com/emoticons.pdf. Acesso 

em: nov. 2020. 



166 

 

postagem, foi explicar aos colegas europeus sobre esse ritual da tanajura em Tianguá (CE) 

e o motivo de ser algo tão estimado na região. 

 A tianguaense mencionou que isso ocorre sempre que posta uma imagem da 

iguaria em sua rede social, recebe comentários de estranhamentos e aproximações de 

colegas também residentes no Brasil. Ainda contou que sua colega Erica Moreira, 

Fortaleza, Ceará (320 km de distância de Tianguá (CE), ao visualizar a postagem 

escreveu: “Leva pra nós fia, traz fia. Acredita que nunca comi?”, demonstrado desejo em 

comer tanajura. Outro colega, Pablo Carvalho, Coreaú, Ceará (distância de 54km), reagiu 

diferente: “Eca fia, naaaam fia. Dá não, coma não. Rum, faça isso não, fia, cuidado com 

os vírus desses insetos”, demonstrando repulsa com esse alimento. 

“Exatamente como a linguagem, a cozinha contém e expressa a cultura de quem 

a pratica, é depositária das tradições e da identidade do grupo” (MONTANARI, 2008, p. 

11). Essas reações revelam a pluralidade cultural dentro do próprio estado, país. 

Montanari (2008, p. 11) entende que a cozinha é “um extraordinário veículo de 

autorrepresentação e de comunicação: não apenas é instrumento de identidade cultural”. 

Salientamos que quando esta nativa abre um diálogo com o outro sobre seus hábitos 

alimentares, o que ela menos conta é sobre as questões nutricionais da tanajura. O 

discurso se fundamenta na sua ancestralidade, nas suas raízes culturais.  

O consumo da tanajura, para além do aspecto degustativo, exerce uma força 

comunicacional, provoca diálogos constantes. O que nos fascina nessa pesquisa é 

perceber como a ingestão de um alimento consegue estabelecer ações comunicativas em 

sujeitos de diferentes culturas. No período de pesquisa e análises da tese, encontramos 

uma postagem nos stories do perfil de Whatisson Moita no Instagram (figura 71). O 

nativo estava em casa, em um momento de lazer, fez um vídeo simples, estava sozinho 

bebendo e comendo tanajura. “Bem mais do que a palavra, a comida auxilia na 

intermediação entre culturas diferentes, abrindo os sistemas culinários a todas as formas 

de invenções, cruzamentos e contaminações” (MONTANARI, 2008, p. 11). Assim, 

quando o vídeo carregou, surgiram inúmeras perguntas, as pessoas buscaram conversar 

com Moita e saber o que era “aquilo” que ele estava comendo.  

 



167 

 

Figura 71: Tanajura de tira-gosto. 

 
Fonte: Arquivo pessoal. 

 

O vídeo publicado no Instagram gerou uma série de perguntas, mensagens de 

pessoas de diferentes lugares querendo uma resposta, pois estavam curiosas para saber o 

que ele estava ingerindo. O entrevistado comentou que muitas dessas perguntas eram de 

seguidores que não acreditavam que em algum lugar do Brasil as pessoas tivessem esse 

hábito de comer tanajura. A partir dessas manifestações em rede, podemos pensar em uma 

“consolidação de diferenciais entre grupos”, as publicações com elementos locais 

permitem que culturas menores se vislumbrem em sua “protagonização na cultura global” 

(SCHMIDT, 2006, p. 10). 

 

Cada vez mais, as culturas regionais e locais vêm se posicionando no 

contexto globalizado, suas manifestações passam por uma 

‘atualização’, e também criam modelos próprios para inseri-los na arena 

digital (SCHMIDT, 2006, p. 10).  
 

Moita fotografou a tela do seu celular com os comentários que surgiram (no inbox, 

privado) após essa sua postagem e nos encaminhou. Em seguida selecionamos os que 

traziam discursos incisivos de estranhamento e aproximação, pois quando não 

compreendido como algo comestível a repulsa se manifesta em falas e gestos. Para 

Gimenes (2009, p. 21), “só se torna comida o alimento que é aceito culturalmente dentro 

de um determinado grupo de indivíduos”. Comentários como de @perdigas: “Eu pensei 

que tu tava brincando... que era qualquer coisa menos formiga. Hahahahahaha”, revela 

que a tanajura não faz parte da gastronomia do seu grupo.  



168 

 

Quando o alimento não é aceito culturalmente, os sinais são como esses da 

seguidora @gyzellymlm: “Eca. Que nojo”. Essa reação é tão comum, aparece de forma 

tão recorrente que os nativos tianguaenses parecem não se importar com a demonstração 

de repulsa dos demais sujeitos. O seguidor @moises_rpaz, comenta: “Eca, kkkk. Que 

nojo, tem gosto de que?”. Moita nos contou que ficou impressionado com a quantidade 

de comentários.  

O seguidor @guilherme_britoo parecia estar assustado com o consumo: “Meu 

Deus, achei que era brincadeira. Quero experimentar”. Já a seguidora @emanuellybraga 

que disse ser da região do Amazonas, escreve: “Ai, muito nativo da minha terra, tu”, não 

demonstrando surpresa, só reforçando o que estamos reafirmando ao longo desse estudo, 

o alimento é cultural, os amazonenses parecem perceber essa iguaria de forma natural. 

“Devido à grande polêmica no meu direct, fui ver de onde vocês eram, aí percebi que 

muita gente não tem essa cultura, tão comum aqui na Serra da Ibiapaba, interior do Ceará. 

Sim, somos semi-índios” (MOITA, 202085).  

Segundo Montanari (2008, p. 189), os “modelos e as práticas alimentares são o 

ponto de encontro entre culturas diversas, fruto da circulação de homens, mercadorias, 

técnicas, gostos de um lado para o outro do mundo”. Com os sujeitos conectados em rede, 

compartilhamento de matérias, informações, notícias dão ensejos a outras possibilidades. 

Lemos (2009, p. 39) acredita que “trata-se de crescente troca e processos de 

compartilhamento de diversos elementos da cultura a partir das possibilidades abertas 

pelas tecnologias eletrônicodigitais e pelas redes telemáticas contemporâneas”. Os 

costumes culturais nos espaços digitais provocam diversas ações comunicacionais e, o 

Brasil tem se tornado um território fértil para a circulação de memes que trazem 

elementos representativos de um grupo, lugar e época.  

 
A presença de memes é relacionada ao capital social, na medida em que 

a motivação dos usuários para espalhá-las é, direta ou indiretamente, 

associada a um valor de grupo. Por exemplo, as pessoas que espalham 

os recados com imagens acreditam estar fazendo algo positivo, que 

deixará aquele que recebeu a mensagem contente (RECUERO, 2011, 

p. 130). 

 
Segundo Quintella (2020, on-line), pesquisadora e crítica cultural, “O Brasil é o 

maior produtor de memes do mundo. Velozes e provisórios, os memes são piadas 

produzidas na internet, geralmente associando palavra e imagem”. Com características 

 
85 Entrevista concedida por Whatisson Moita ao autor dessa tese de forma on-line pela rede social 

Instagram. Tianguá (CE), 2020.  



169 

 

engraçadas, é muito presente as sátiras, ironias, informações e afetos.  O uso da tanajura 

em memes é muito comum, isso contribui não só para satirizar, mas também para 

rememorar épocas e fazer críticas sociais. Na figura 72 temos três memes com o uso da 

tanajura. No primeiro momento a tanajura gigante (a que está no shopping da cidade) 

sendo negociada em um grupo de vendas na rede social Facebook. No segundo momento 

a tanajura sendo usada para atrair seguidores em uma estratégia bastante comum em perfis 

do Instagram. No terceiro momento a tanajura é usada para fazer uma crítica ao preço 

elevado que é comercializada e os altos valores cobrados por um imóvel no centro da 

cidade. Esse tipo de linguagem é muito comum na contemporaneidade. Nos impressiona 

como a formiga se encaixa em pautas digitais de comunicação sendo assim, facilmente 

viralizada na comunidade.   

 

Figura 72: Os memes da tanajura. 

 
 

Fonte: Instagram @ibiapabaordinária. 

 

Os memes provocam, levam a se (re)pensar situações do cotidiano de forma 

crítica, aquilo que aparenta só parecer uma brincadeira, tem atuado em uma dimensão 

comunicacional com trocas informacionais. Esse tipo de linguagem sai das redes sociais 

digitais e frequentemente se torna pauta de programas televisivos. “Toda prática social é 

uma prática informacional – expressão esta que se refere aos mecanismos mediante os 

quais os significados, símbolos e signos culturais são transmitidos, assimilados ou 

rejeitados” (MARTELETO, 1995, p. 92). Essas (provoc)ações são representações que 

sujeitos utilizam para se manifestarem. A figura 73 traz mais um exemplo de como os 

memes são utilizados. Em uma postagem do Bode Gaiato (perfil com mais de 8 milhões 

de seguidores), o personagem midiático do folclore nordestino faz referências a essa 

prática de caçar tanajuras que é muito comum na região.  

https://www.facebook.com/marcelo.tavares.92775838


170 

 

 

Figura 73: Capturando pokémon ou tanajuras. 

 
Fonte: Blog do Xandro86. 

 

Na época tinha estourado no Brasil o Pokémon Go, o game revolucionou o 

mercado de videogames, foi um fenômeno mundial. A prática atraiu crianças, jovens e 

adultos a ocuparem espaços como praças públicas, parques e ruas na caça de pokémons. 

O meme do Bote Gaiato nessa postagem faz uma alusão tanto ao jogo quanto aos 

costumes culturais. Isso nos mostra como a folkcomunicação é atual, se adapta às 

linguagens do cotidiano, se apropria dos recursos tecnológicos para manifestar opiniões 

e expressar ideias. 

Outra figura de grande destaque na cena cultural do Nordeste por retratar costumes 

culturais é o Suricate Seboso. Suas postagens viralizaram com discursos que se 

apropriavam dos hábitos culturais. O perfil tem como marca registrada situações do 

cotidiano do povo cearense. Seus memes ganharam notoriedade, seu engajamento foi tão 

forte que virou uma marca de roupas e utensílios de decoração. Seu case de sucesso foi 

matéria de jornal, pesquisas científicas etc. Acreditamos que a participação dos 

seguidores na construção do conteúdo desse perfil, os relatos desses sujeitos, foi o que 

tornou esse perfil tão popular.  

Em uma pesquisa de mestrado realizada na Universidade Tuiuti do Paraná, Lia 

Mello estudou o perfil do Suricate Seboso e constatou que “a alimentação simples, do 

cotidiano do povo é a que aparece com maior representatividade entre as postagens” 

(MELLO, 2016, p. 117). Vejamos, a alimentação é algo comum e pode comunicar muito 

do que somos, o personagem se destacou por sua representatividade; empresas 

 
86 Disponível em: < http://blogdoxandro.blogspot.com/2016_07_25_archive.html>. Acesso em: jul. 2020. 



171 

 

multinacionais identificaram nesse perfil uma aproximação com seu mercado, os 

costumes culturais foi o que promoveu esse perfil atraindo patrocinadores como a 

Gillete87.  

 
A presença constante de imagens que remetem à alimentação do povo 

nordestino se justifica através da importância que a comida tem para a 

cultura de um povo. O que se come e como se come são informações 

que traduzem todo um modo de vida de uma população [...]. A 

participação do público que acompanha o personagem nas redes sociais 

vem crescendo a cada mês. Uma das explicações sobre os motivos que 

levaram a essa maior participação pode estar na falta de criatividade e 

esgotamento de ideias por parte dos criadores das imagens, ou numa 

clara intenção de colocar o público como parte do processo criativo para 

se ver representado e se reconhecer ali nas publicações (MELLO, 2016, 

p. 104-105). 
 

Na figura 74 o Suricate Seboso representa como acontece o ritual de caça às 

tanajuras. A mensagem se constrói diante dos três momentos mais importantes dessa 

alimentação: i) a tanajura livre ii) ela capturada e armazenada em uma garrafa pet iii) 

pronta para o consumo, servida na farofa de tanajura. Essa mensagem proporciona uma 

conexão, porém, para os que comungam desse repertório cultural a imagem é 

autoexplicativa, mas sabemos que para os seguidores que não participam dessa cultura 

cabe uma interpretação. É como já mencionamos, a ideia que é passada, o efeito que ela 

gera, só consegue decodificar quem já teve ou tem alguma proximidade com essa prática.  

 

Figura 74: Capturando tanajuras. 

 
Fonte: Facebook88.  

 

 
87 É uma marca da Procter & Gamble Company que é uma corporação multinacional americana de bens de 

consumo. 
88 Disponível em: 

<https://www.facebook.com/suricateseboso/photos/p.449146565214677/449146565214677/?type=1&the

ater>. Acesso em: jul. 2020. 



172 

 

Hoje podemos ter uma noção do engajamento que a mensagem provoca de forma 

mais clara, com mais de 7 mil curtidas, 2 mil comentários e mais 2.200 

compartilhamentos, identificamos que o consumo da tanajura atingiu muitos usuários das 

redes sociais digitais. O Suricato Seboso é um patrimônio da cultura cearense que 

conseguiu usar costumes tradicionais para se comunicar com seu grupo. O perfil consegue 

transmitir mensagens do cotidiano de forma leve e agradável.  

Na figura 75 seu perfil faz uma alusão às músicas entoadas pelos nativos na caça 

às tanajuras. Para alguns nativos, essa canção tem um poder sobre a formiga, já que 

acreditam que quando elas escutam a canção enfraquecem e caem, sendo uma ótima 

estratégia para serem capturadas. Esse costume cultural dos moradores de Tianguá (CE), 

antes desconhecido pelo outro, tem se difundido por meio de mídias digitais e tornando-

se a maior marca desse lugar. 

 

Figura 75: Cantando para a tanajura. 

 
Fonte: Facebook89. 

 

Encontramos em uma página na internet um quiz perguntando para seus visitantes 

(figura 76) se: “O hábito de comer Tanajuras são considerados como patrimônio imaterial 

pelo povo de qual município?”. A postagem criada por Fabiana Oliveira teve mais de 

16.947 visualizações, um acesso bom para uma questão tão peculiar de uma região no 

interior do Ceará. Na publicação aparece uma mão segurando uma tanajura e o resultado 

da enquete, metade dos usuários responderam a alternativa correta, 48,3% clicaram na 

opção de Tianguá (CE).   

 

 
89 Disponível em: <https://www.facebook.com/suricateseboso/>. Acesso em: jul. 2020. 



173 

 

Figura 76: Enquete da tanajura. 

 

Fonte: Quizz Club90. 

 

Na publicação, ao escolher a opção, aparecem para os usuários informações 

complementares que auxiliam a resposta. O consumo da formiga possibilita diálogo maior 

a respeito da comunidade. Oliveira (2021, on-line) menciona que: “A captura, o modo de 

preparar e a degustação da Tanajura são tombados como patrimônio imaterial do povo do 

município de Tianguá”. Essa conexão com um conteúdo informativo é fonte de 

conhecimento sobre essa cultura, auxilia no entendimento de como surgiu esse consumo 

no Brasil, o surgimento dessa tradição. A postagem menciona que essa prática alimentar 

“foi passada para os sertanejos e tropeiros [...] não deixam a tradição ser exterminada. 

Também no Nordeste brasileiro as tanajuras fazem parte de um cardápio exótico” 

(OLIVEIRA, 2021, on-line). A mensagem construída a partir do consumo da tanajura 

alcança os mais diferentes sujeitos e lugares, são narrativas que podem elucidar dúvidas, 

descontruir estereótipos e amenizar preconceitos. 

  

  

 
90 Disponível em: <https://pt.quizzclub.com/trivia/o-habito-de-comer-tanajuras-sao-considerados-como-

patrimonio-imaterial-pelo-povo-de-qual-municipio/>. Acesso em: jul. 2020. 



174 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

O desejo em pesquisar a temática desenvolvida nesta tese partiu de indagações em 

conversas corriqueiras, nas discussões com colegas que sempre me questionavam ao 

descobrirem que na minha comunidade existia um hábito de comer tanajura e para eles 

aquilo não fazia o menor sentido. Com isso, despertou o interesse em entender como 

aquilo era tão comum para nós, os nativos tianguaenses, e tão extraordinário para os 

outros. 

Influenciado pelas leituras da minha dissertação de Mestrado, quando me debrucei 

nos estudos relacionados à identidade e cultura, aproximando-me das questões acerca da 

cearensidade91, percebi que nesse caso estávamos tratando de práticas alimentares e seus 

costumes não eram tão simples como inicialmente me pareciam. As refeições que para 

alguns de tão natural passavam desapercebidas eram constantemente questionadas pelos 

que não comungavam daquele repertório cultural.  

A partir daí, o objetivo se centrou em verificar como o consumo da tanajura em 

Tianguá (CE) atua enquanto dimensão comunicativa e como se estabelecem os processos 

comunicacionais diante desse hábito cultural alimentar, na busca de tentar compreender 

a partir das mensagens de sujeitos locais e meios de comunicação como se constitui esse 

processo comunicacional, a disseminação das mensagens e suas reafirmações identitárias.  

Logo nas primeiras análises, pudemos verificar que essa manifestação 

cultural/alimentar, com grande relevância sociocultural, poderia ser estudada por 

diferentes áreas do conhecimento. Essa espécie de formiga (saúva) é muito representativa 

na comunidade e os hábitos de consumi-la fornecem elementos para que se desenvolvam 

ações comunicacionais. Constatamos que, esse estudo pertence a uma filiação teórica 

relacionada aos estudos culturais e folkcomunicacionais, pois estamos tratando de uma 

comunicação que se origina na cultura local com características marcantes de tradição e 

aspectos popular. Todavia, verificamos que a linguagem surge na comunidade e é 

incorporada pelos media. 

Fez-se necessário discorrermos sobre cultura e alimentação trazendo noções 

gerais sobre práticas alimentares no eixo das Ciências Sociais com um intuito de 

apresentar a trajetória do conceito de cultura e como a comida influencia e é influenciada 

pelo meio cultural.  

 
91 Segundo Sampaio (2012, p.5), a cearensidade é a “qualidade particular; qualidade própria para distinguir 

o cearense”. 



175 

 

Averiguamos que a evolução do entendimento de cultura tem se reconfigurado 

com o passar dos anos, suas definições foram se moldam com as transformações 

socioculturais. Os hábitos relacionados ao consumo da iguaria em Tianguá (CE) também 

têm passado por transformações, seja na forma de comer, antes ao natural e hoje já 

encontramos em pizzas, são nas práticas comunicacionais derivadas dessa alimentação 

que percebemos de clara as características dinâmicas desse processo.   

Esse estudo aborda uma linguagem carregada de significados, fortalecida pelo 

costume alimentar que se firmou enquanto processo comunicativo e vinculada à teoria da 

folkcomunicação. Seja pelos considerados meios tradicionais ou por meios digitais de 

comunicação, as práticas comunicacionais apresentadas nesta tese revelam que o 

processo de globalização interferiu de forma significativa nas disseminações das 

mensagens, proporcionando uma aproximação dos detentores dessa cultura da tanajura, 

mesmo estando fora do seu espaço geográfico materno.  

Woodward (2014, p. 17) revela: “Os discursos e os sistemas de representação 

constroem os lugares a partir dos quais os indivíduos podem se posicionar”. Na atual 

conjuntura digital, constatamos que mensagens decorrentes dessa prática surgem como 

ações afirmativas e representativas ocupando seus espaços na arena global (McLUHAN, 

1964). Se os veículos tradicionais de comunicação não atendem à diversidade cultural, 

são nesses espaços tecnologizados que a comunidade consegue se expressar livremente. 

A partir da popularização da internet que costumes tradicionais puderam circular nessa 

aldeia global. 

O uso da pesquisa netnográfica nos ajudou a identificar narrativas que faziam 

referências ao consumo da tanajura, quais eram de nativos tianguaenses, o teor desses 

conteúdos e como os usuários interagiam a mensagens virtuais. Entretanto, buscamos 

através da etnografia uma aproximação com a cultura local, uma vivência in loco que nos 

permitiu visitar lugares que faziam referências à formiga. Na oportunidade, realizamos 

entrevistas semiestruturadas com sujeitos locais: artistas, empresários, escritores e 

professores. Com isso, foi possível elucidarmos muitas questões sobre a relação da 

tanajura com a comunidade 

 A partir de postagens de nativos em redes sociais digitais conseguimos acessar 

diálogos com seus pares, com sujeitos de outras culturas, o que foi bastante importante 

para o desenvolvimento deste estudo, pois, as mensagens nos mostraram como o consumo 

da tanajura conecta, comunica e provoca movimentos de aproximação e distanciamento. 

Reunimos materiais como: objetos de arte, músicas, poemas, produções audiovisuais, 



176 

 

cartazes de eventos, matérias em portais de notícias, programas jornalísticos e de 

entretenimento. Tais recursos serviram ao fortalecimento da etapa empírica desta tese 

amparada com as referências teóricas adotadas.  

 Defendemos a ideia que a cidade adotou a figura da tanajura como algo inerente 

do povo tianguaense e, mesmo possuindo outras características, a que mais se popularizou 

como algo legítimo do município, se desenvolvendo como prática comunicacional, foi o 

consumo da tanajura. Podemos atribuir isso a conexão que esse alimento estabelece com 

a ancestralidade do povo local. O respeito pelas raízes e tradições é um fato que deve ser 

levado em consideração nas questões que fazem esse costume tão vivo, o hábito resiste e 

nos parece com o passar dos anos ainda mais forte.   

É notório que aspectos socioculturais têm possibilitado o desenvolvimento dessa 

linguagem alimentar na comunidade e, a priori, as mensagens circulavam nas conversas 

corriqueiras das casas e calçadas, nessa contemporaneidade são influenciadas também 

pelos meios de comunicação digital. O consumo da formiga se propagou ao longo dos 

anos para além da comunidade diante dessas questões de tradição e resistência. Porém, 

na medida em que esse hábito passa a ser discutido em escolas, universidades, congressos 

científicos, conseguimos enxergar como é algo relevante na formação cultural dos 

sujeitos locais.  

Vimos que discursos a respeito do consumo da tanajura ultrapassam fronteiras e 

estreitam laços. Apresentamos relatos de tianguaenses que praticam esse costume e que 

é algo muito vivo na memória social desse povo. Com o compartilhamento de mensagens 

em rede, tal manifestação cultural ficou mais evidente e, para os que não habitam mais na 

região, com o fluxo de mensagens relacionadas a esse consumo, ocorreu uma 

aproximação (virtual) aos seus elementos culturais nativos, sua cultura materializada em 

textos, imagens e sons. 

Neste estudo mostramos que a prática alimentar da tanajura é uma linguagem que 

se constrói sob uma perspectiva simbólica cultural dentro desse grupo composto por 

tianguaenses. O que faz com que as mensagens se propaguem e perpassem por gerações 

são os elementos identitários. São as narrativas, os relatos, as histórias passadas de pais 

para filhos, entre colegas, habitantes da região, que permeiam a memória coletiva, o que 

mencionamos como sendo os sentidos compartilhados.  

O consumo alimentar é determinante, a tanajura enquanto comida é um marcador 

da identidade tianguaense que promove uma rede de significados. É nesse processo de 

culturalização que a tanajura adquire na comunidade que se faz toda a diferença. Esse 



177 

 

hábito alimentar até acontece em outros lugares, mas a linguagem que se constrói a partir 

de seu consumo que está associada a regras culturais que circulam nessa localidade.   

Os estudos da folkcomunicação nos ajudaram a perceber que elementos culturais 

são determinantes para que o processo (folk)comunicacional ocorra. Essa teoria da 

comunicação brasileira nos deu embasamento para qualificar as práticas alimentares 

acerca da tanajura enquanto linguagem. O consumo da formiga atua como dimensão 

comunicativa na medida em que constrói discursos e promove diálogos.  

Os processos comunicacionais os quais atribuímos serem influenciados pelo 

consumo da tanajura se fortalecem na sociabilidade entre grupos, familiares, amigos. O 

que pode parecer apenas um momento de lazer, sem grandes relevâncias, para esta 

pesquisa é desde o ritual de caça às formigas, passando pelo o momento de seu preparo e 

ingestão que os sujeitos intercambiam informações, trocam experiências que são 

decisivas para que essa linguagem se perpetue.  

É notório que para os tianguaenses esses momentos são de satisfação. Mostramos 

na tese reportagens constatando que essas ações são compartilhadas por crianças, jovens, 

adultos e idosos. O processo (folk)comunicacional desse costume gastronômico 

transporta códigos, sendo estes compartilhados por quem comunga do mesmo costume 

cultural, fazendo esse hábito alimentar um processo comunicacional.  

Ao longo dessas discussões, nos aproximamos da folkcomunicação digital o que 

nos possibilitou compreender de forma mais clara como novos paradigmas 

comunicacionais têm auxiliado na proliferação de mensagens de grupos que estão à 

margem dos grandes conglomerados midiáticos. A utilização das mídias digitais tem sido 

decisiva para que essa linguagem se aproxime das novas gerações. Com a circulação de 

elementos inerentes ao consumo alimentar – convergindo em fotografias, literaturas, 

produções audiovisuais –, essa manifestação cultural tem se tornado mais dinâmica e 

contemporânea.  

O fluxo de mensagens com essa temática tem se tornado mais comum e recorrente. 

A produção e circulação de conteúdos de culturas historicamente silenciadas transitam de 

forma mais livre desde quando os “sujeitos comuns” puderam acessar plataformas como 

YouTube, Facebook, Instagram, TikTok, redes sociais digitais de forma geral, para 

produzir seus próprios conteúdos. Percebemos nesse estudo que uma simples mensagem 

de WhatsApp se reconfigura para outros formatos sendo compartilhada pelo YouTube, 

Facebook, Tik Tok, por exemplo. 



178 

 

Verificamos que, o compartilhamento de mensagens tem possibilitado que surjam 

novas dinâmicas sociais. O consumo da formiga é só o começo de um processo 

comunicativo que permite uma infinidade de interações socioculturais. A comunicação 

ocorre ora no formato tradicional, ora de forma reconfigurada no ambiente digital, mas 

sempre com características marcantes da identidade local com códigos culturais que são 

facilmente compreendidos por aqueles que comungam dos mesmos costumes, fator 

importante para que a sociabilidade aconteça. 

Ficou bem evidente para nós o quanto esse consumo se constitui como uma 

linguagem forte, como os produtos culturais decorrentes do consumo da tanajura 

constroem narrativas representativas que dão suporte a construções simbólicas na 

comunidade. A função dos agentes produtores dessas mensagens e suas inserções nas 

dinâmicas sociais globais são determinantes para que a cultura não morra. A 

folkcomunicação gastronômica tem como característica marcante os signos culturais. As 

práticas alimentares da tanajura em Tianguá (CE) se configuram como linguagem – e aqui 

estamos falando de algo que promove unidade ao mesmo tempo que se diferencia.  

Por fim, ao desenvolver esta pesquisa no Programa de Pós-Graduação em 

Comunicação e Linguagens, encontramos essa temática às margens. As produções 

relacionadas ao estudo da alimentação em uma perspectiva comunicacional não é algo 

comum e a própria corrente da folkcomunicação ainda encontra barreiras nas 

universidades brasileiras por ser uma teoria relativamente nova e pouco difundida. A 

ideia, contudo, era superar preconceitos teóricos e culturais com o intuito de construir 

uma pesquisa que contribuísse para um novo olhar sobre a comunicação. Ao longo desse 

processo de doutoramento foi apaixonante escrever sobre comunicação, alimentação e 

cultura no universo da cearensidade tendo como objeto central o consumo da tanajura em 

Tianguá (CE).  

 

 

 

 

 

 

 

 

 



179 

 

REFERÊNCIAS 

 

ALLEN, Jhonny; O`TOOLE, William; HARRIS, Robert & MCDONALD, Ian. 

Organização e gestão de eventos. Rio de Janeiro: Elsevier, 2008.    

 

ALVES-MAZZOTTI, Alda Judith; GEWANDSZNAJDER, Fernando. O método nas 

Ciências Naturais e Sociais: pesquisa quantitativa e qualitativa. São Paulo: Editora 

Pioneira, 1998. 

 

AMARAL, A. Categorização dos gêneros musicais na Internet - Para uma etnografia 

virtual das práticas comunicacionais na plataforma social Last.fm. In: FREIRE FILHO, 

J., HERSCHMANN, M. (orgs) Novos rumos da cultura da mídia. Indústrias, produtos e 

audiências. Rio de Janeiro: Mauad, 2007. 

 

AMARAL, Rita de Cássia de M. P. Festa à brasileira: significados do festejar, no país 

que não é sério. Tese (Doutorado em Antropologia) Faculdade de Filosofia, Letras e 

Ciências Humanas. Universidade de São Paulo - USP. São Paulo, 1998.   

 

AMON, Denise; MENASCHE, Renata. Comida como narrativa da memória social. 

Sociedade e Cultura, Goiânia, v. 11, n. 1, p. 13-21, 2008. 

 

AMON, Denise. Psicologia social da comida. Petrópolis, RJ: Vozes, 2014. 

 

ANDERSON, Benedict R. Comunidades imaginadas: reflexões sobre a origem e a 

difusão do nacionalismo. São Paulo: Companhia das letras, 2008. 

 

ANDERSON, Eugene N.. Everyone eats: Understanding food and culture. Nova 

York: New York University, 2005. 

 

AZEVEDO JÚNIOR, José Garcia de. Apostila de Arte – Artes Visuais. São Luís: 

Imagética Comunicação e Design, 2007.  

 

Azulão do BANDEPE. Uma estratégia de comunicação organizacional. Recife – PE: 

CEPE, 1998. 

 

BARBOSA, Lívia. Feijão com arroz e arroz com feijão: O Brasil no prato dos 

brasileiros. Horizontes Antropológicos, Porto Alegre, ano 13, n.28, p. 87-116, jul./dez. 

2007. Disponível em: <http://www.scielo.br/pdf/ha/v13n28/a05v1328.pdf>. Acesso em: 

28 abr. 2018 

 

BARRETO, Luis Antonio. Folclore, invenção e comunicação, São Paulo, Scortecci. 

2005. 

 

BARTH, Fredrik. O guru. o iniciador e outras variações antropológicas. Trad. John 

Cunha Comerford. Rio de Janeiro: Contra Capa Livraria. 2000. 

 

BARTHES, Roland. Semiologia e urbanismo. In: ______. A aventura semiológica. São 

Paulo: Martins Fontes, 2001. 

 



180 

 

BARTHES, Roland. Toward a psychosociology of contemporary food consumption. 

In: COUNIHAN, Carole; VAN ESTERIK, Penny. Food and culture: a reader. Nova York: 

Routledge, 2013. 

 

BARDIN, Laurence. Análise de conteúdo. Lisboa: Edições 70; 1977.  

 

BELTRÃO, Luiz. Folkcomunicação: um estudo dos agentes e dos meios populares da 

informação de fatos e expressão de idéias. Porto Alegre: EDIPUCRS 2014. 

 

BELTRÃO, Luiz. Folkcomunicação: a comunicação dos marginalizados. São Paulo: 

Cortez. 1980. 

 

BELTRÃO, Luiz. Sociedade de massa: comunicação e literatura. Petrópoles (RJ): 

Vozes, 1972. 

 

BELTRÃO, Luiz. O ex-voto como veículo jornalístico. In: Comunicações & Problemas, 

v.1, nº 1, 1965. 

 

BENEDICT, Ruth. Padrões de Cultura. Trad. Ricardo A. Rosenbusch. Petrópolis, RJ: 

Vozes, 2013. 

 

BENJAMIN, Roberto. Folkcomunicação no contexto de massa. João Pessoa: Ed. 

UFPB, 2000. 

 

BENJAMIN, Roberto. Folkcomunicação na sociedade contemporânea. Porto Alegre: 

Com. Gaúcha de Folclore, 2004. 

 

BHABHA, Homi K. O local da cultura. Belo Horizonte: Editora da UFMG, 1988. 

 

BLUMER, H. A natureza do Interacionismo Simbólico. In: MORTENSEN, David. 

Teoria da Comunicação: textos básicos. São Paulo: Mosaico, 1980. 

 

BOAS, Franz. Antropologia cultural. Trad. Celso de Castro. – 6ª ed. Rio de Janeiro: 

Jorge Zahar Ed., 2010. 

 

BOSI, Ecléa. Memória e Sociedade: Lembranças de velhos. São Paulo: Companhia das 

Letras, 1994. 

 

BOURDIEU, Pierre. “Gostos de classe e estilos de vida”. In: ORTIZ, R. (org.) Pierre 

Bourdieu. São Paulo, Ática, 1994. 

 

BOURDIEU, Pierre. A distinção: crítica social do julgamento. São Paulo: EDUSP, 

2007. 

 

CASCUDO, Luís da Câmara. História da alimentação no Brasil. 3 ed. São Paulo: 

Global, 2004. 

 

CASCUDO, Luís da Câmara. Dicionário do Folclore Brasileiro. 12. ed. São Paulo: 

Global, 2012. 

 



181 

 

CANCLINI, Néstor García. Culturas híbridas: Estratégias para entrar e sair da 

modernidade. São Paulo: Edusp, 2006. 

 

CANCLINI, Néstor García. Consumidores & cidadãos: conflitos multiculturais da 

globalização. Rio de Janeiro: Ed. UFRJ, 1995. 

 

CANCLINI, Néstor García. “As identidades como espetáculo multimídia”. In:_____. 

Consumidores e Cidadãos – Conflitos multiculturais da globalização. Rio de Janeiro: 

editora UFRJ, 1999.  

 

CARNEIRO, Henrique. Comida e sociedade: uma história da alimentação. Rio de 

Janeiro: Campus, 2003.  

 

CARNEIRO, Henrique. A história da alimentação: balizas historiográficas. In: Anais 

do Museu Paulista. São Paulo. N. Sér. V.5, p. 9-91 – jan/dez, 1997. Disponível em: . 

Acesso em: jun/2018. 
 

CARRASCO, Walcyr. A saúva gourmet. Sou uma draga quando se trata de comida. Traço 

tudo. E aceitei traçar a saúva amazônica. Revista Época: São Paulo, 2014. Disponível 

em:<https://epoca.globo.com/colunas-e-blogs/walcyr-carrasco/noticia/2014/04/bsauvab-

gourmet.html>.  Acesso em 14 jan. 20120 

 

CARVALHO, M.C.; LUZ, M. T. Simbolismo sobre “natural” na alimentação. Ciência 

& Saúde Coletiva, v. 16, n. 1, pp. 147-154, 2011. 

 

CASTELLS, Manuel. A sociedade em rede. São Paulo: Paz e Terra, 1999. 

 

CERTEAU, Michel de. A invenção do cotidiano: 2. morar, cozinhar. Trad. Ephraim F 

Alves e Lúcia Endlich Orth. Petrópolis, RJ: Vozes, 1996. 

 

CESCA, Cleusa G. Gimenes. Organização de Eventos. São Paulo: Summus, 1997. 

 

COLLAÇO, Janine Helfst Leicht. Saberes e memória: cozinha italiana e construção 

identitária em São Paulo. (Tese de Doutorado em Antropologia Social). Programa de 

PósGraduação em Antropologia Social da Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências 

Humanas de São Paulo, 2009.  

 

COSTA NETO, Antonio Gomes da. A Denúncia de Cesáire ao Pensamento 

Decolonial. Revista EIXO, Brasília – DF, v. 5, n. 2, julho-dezembro de 2016. 

 

COUTO, Mia. O fio das missangas: contos / Mia Couto. — 1ª ed. — São Paulo: 

Companhia das Letras, 2009. 

 

COULDRY, Nick. More sociology, more culture, more politics: or, a modest proposal 

for ‘convergence’ studies. In: Cultural Studies, vol. 25, n.4-5. Abingdon: Taylor & 

Francis, 2011.  

 

COSTA, Cristina. Questões de Arte: o belo, a percepção estética e o fazer artístico. São 

Paulo: Ed. Moderna, 2004. 

 

https://epoca.globo.com/colunas-e-blogs/walcyr-carrasco/noticia/2014/04/bsauvab-gourmet.html
https://epoca.globo.com/colunas-e-blogs/walcyr-carrasco/noticia/2014/04/bsauvab-gourmet.html
https://epoca.globo.com/colunas-e-blogs/walcyr-carrasco/noticia/2014/04/bsauvab-gourmet.html


182 

 

COSTA, Gutenberg Medeiros. Metamorfoses de folkcomunicação: antologia brasileira. 

Org. José Marques de Melo, Guilherme Moreira Fernandes. São Paulo: Editae Cultura, 

2013.  

 

CUCHE, Denys. A noção de Cultura nas Ciências Sociais. Tradução de Viviane 

Ribeiro. 2 ed. Bauru: EDUSC, 2002. 

 

D’ALMEIDA, A. D. Folkmídia: a folkcomunicação nos veículos de massa. In: 

SCHMIDT, C. (Org.). Folkcomunicação na arena global: avanços teóricos e 

metodológicos. São Paulo: Ductor, 2006.  

 

DAMATTA, R. O que faz o Brasil, Brasil? Rio de Janeiro: Rocco, 2001.  

 

DAWKINS, Richard. O gene egoísta. 1976. Disponível em 

<http://www.filesavr.com/storage/freeuploads/7/8/C/O_Gene_Egoi%CC%81sta.pdf>. 

Acesso em 20 de fevereiro de 2020 

 

DE FRANCO, A. A revolução do local: globalização, glocalização, localização. 

Brasília: AED/São Paulo: Ed. Cultura, 2004. 

 

DIDI, Amauri. Tianguá: cidade da gente. Fortaleza: Didáticos editora, 2018.  

 

DÓRIA, Carlos Alberto. Estrelas no céu da boca: Escritos sobre culinária e gastronomia. 

São Paulo: Senac São Paulo, 2006. 

 

DÓRIA, Carlos Alberto. Formação da cultura brasileira: escritos sobre a cozinha 

inzoneira. São Paulo: Três Estrelas, 2014. 

  

DORFMAN Patrícia Favorito. Em prova complexa, MasterChefs criam pratos que 

misturam peixes e carnes”. Disponível em: 

https://www.gazetadopovo.com.br/bomgourmet/paulo-masterchef-eliminado. Acesso 

em 20 de março de 2019.  

 

DOUGLAS, Mary e ISHERWOOD, Baron. O mundo dos bens, para uma antropologia 

do consumo. Rio de Janeiro, UFRJ. 2004. 

 

EAGLETON, Terry. A ideia de cultura. São Paulo: Editora UNESP, 2005. 

 

FERREIRA, Ana Paula. Espaço e poesia na comunicação digital. 2010. Tese 

(Doutorado em Comunicação e Semiótica) – Pontifícia Universidade Católica de São 

Paulo, São Paulo, 2010.  

 

FISCHLER C. EL (h)omnívoro: el gusto, la cocina y el cuerpo. Barcelona: Anagrama; 

1995 

 

FLANDRIN JL, MONTANARI M, organizadores. História da alimentação. São Paulo: 

Estação Liberdade; 1998. 

 

FOUCAULT, Michel. A arqueologia do saber. Trad. Luiz Felipe Baeta Neves. 7. ed. 

Rio de Janeiro: Forense Universitária, 2008.  

https://www.gazetadopovo.com.br/bomgourmet/paulo-masterchef-eliminado


183 

 

FRANCO, Ariovaldo. De caçador a gourmet: uma história da gastronomia. São Paulo: 

Editora SENAC, 2001. 

 

FRANCA, V. R. V.; SIMOES, P. G. A Escola de Chicago. In: Adilson Citelli; Christa 

Berger; Maria Aparecida Baccega; Maria Immacolata Vassalo de Lopes; Vera França. 

(Org.). (Org.). Dicionário de Comunicação: Escolas, Teorias e Autores. 1ed.São Paulo: 

Contexto, 2014, v. 1. 

 

FREYRE, Gilberto. Casa-Grande & Senzala, 50ª edição. Global Editora. 2005. 

 

GALLIAN, Dante Marcello Claramonte. A Desumanização do comer. Estudos 

Avançados. n. 21, v. 60, n. 21, p. 179-184, 2007. 

 

GASPAR, João Bosco. Lendas, contos e mitos da Ibiapaba. Tianguá, 2012. 

 

GEERTZ, Clifford. A Interpretação das Culturas. São Paulo: LTC, 2003. 

 

GIACAGLIA, Maria Cecília. Organização de Eventos: Teoria e Prática. São Paulo: 

Pioneira Thomson Learning, 2003.  

 

GIDDENS, Anthony. Modernidade e identidade. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 2002. 

 

GINZBURG, Carlo. O queijo e os vermes: o cotidiano e as ideias de um moleiro 

perseguido pela inquisição. São Paulo: Companhia das Letras, 1987.  

 

GILL, David; ADAMS, Bridget. ABC of Communication Studies. Cheltenham: 

Nelson Thornes Ltd, 2002. 

 

GIMENES, Maria Henriqueta S. G. O uso turístico das comidas tradicionais: algumas 

reflexões a partir do Barreado, prato típico do litoral paranaense (Brasil). Turismo & 

Sociedade, Curitiba, v. 2, n. 1, p. 8-24, abr., 2009 

 

GOMES, Pedro G. 1997. Comunicação Social: filosofia, ética, política. São Leopoldo: 

Ed. Unisinos. 

 

GONÇALVES, Fernando do Nascimento. Comunicação, cultura e arte 

contemporânea. 2007. Disponível em: acesso em 16 jan 2020. 

 

GRIJÓ, Wesley Pereira. Itamatatiua: Identidade Cultural e Televisão. Jundiaí: Paco e 

Littera, 2017.  

 

HAESBAERT, R. RS: Des-territorialização e identidade: a rede gaúcha no Nordeste. 

Niterói: Eduff, 1997 

 

HALL, Stuart. Identidade Cultural e Diáspora. Revista do Patrimônio Histórico e 

Artístico Nacional, n.24, p.68-75, 1996. 

 

HALL, Stuart. A Identidade cultural na pós-modernidade. Rio de Janeiro: DP& A, 

2003. 

 



184 

 

HALL, Stuart. Da Diáspora: Identidades e Mediações Culturais. Liv Sovik (org); Trad. 

Adelaine La Guardia Resende. Belo Horizonte: Editora UFMG, 2003. 

 

HALL, Stuart. Quem precisa da Identidade? In: SILVA, Tomaz Tadeu da (org.), 

WOODWARD, Kathrin & HALL, Stuart. Identidade e Diferença: a perspectiva dos 

estudos culturais. Rio de Janeiro: Vozes, 2014. 

 

HALBWACHS, Maurice. A memória coletiva. São Paulo: Centauro, 2013. 

 

HOHLFELDT, Antonio. Folkcomunicação: sadio oportunismo de quase meio século. 

Anuário Unesco/Umesp de Comunicação Regional, n.5, p.25-34, 2002. 

 

HOLLAND, Mina. O atlas gastronômico: uma volta ao mundo em 40 cozinhas. Trad. 

Elenice Barbosa de Araújo. – 1ª ed. – Rio de Janeiro: Casa das palavras, 2005.  

 

IANNI, O. A desterritorialização. In: _____. A sociedade global. Rio de Janeiro: 

Civilização Brasileira, 1995. p. 89-105. 

 

JENKINS, Henry. Cultura da Convergência. São Paulo: Aleph, 2008. 

 

JONAS, Tammi. Eating the vernacular, being cosmopolitan. Cultural Studies Review, 

v. 19, n. 1, p. 117-137, mar. 2013. Disponível em: 

<https://doi.org/10.5130/csr.v19i1.3076>. Acesso em: 22 março. 2020. 

 

KOZINETS, R. V. Netnography: Doing Ethnographic Research Online. London, 

Sage, 2010. 

 

KELLNER, Douglas. A cultura da mídia. Bauru: EDUSC, 2001.  

 

KELLNER, Douglas. Media spectacle. Londres: Routledge, 2003. 

 

KOTLER, Philip. Marketing para o século XXI. 13. ed. São Paulo: Futura, 2002.  

 

LARAIA, Roque. Cultura: um conceito antropológico.14. ed. Rio de Janeiro: 

Zahar,1986.  

 

LARANGEIRA, Álvaro Nunes, CARDOSO, Moisés, KUMM Alexandre Artur. 

Interações temporais na era da convergência: perspectivas das Gerações Y e Z nas 

redes sociais digitais. Revista Educação, Comunicação e Cultura – ECCOM. V. 7, n.14. 

2016. 

 

LEMOS, André. Cibercultura como território recombitante. In.: TRIVINHO, 

Eugênio; CAZELOTO, Edilson (orgs.). A cibercultura e seu espelho: Campo de 

conhecimento emergente e nova vivência humana na era da imersão interativa. São Paulo: 

ABCiber. Vol. 1, 2009. 

 

LÉVI-STRAUSS, Claude. “Raça e História” in Antropologia Estrutural II. Rio de 

Janeiro: Tempo Brasileiro, 1993. 

 



185 

 

LÉVI-STRAUSS, Claude. Mitológicas I - O cru e o cozido, tr. Beatriz Perrone Moisés, 

R.J.: Cosac e Naify, 2004. 

 

LIMA, Sônia Albano. Uma metodologia de interpretação musical. São Paulo: Musa, 

2005. 

 

LIZIE, Arthur. Food and communication. In: ALBALA, Ken (ed.). Routledge 

International Handbook of Food Studies. Oxon/Nova York: Routledge, 2013, p. 27-38. 

 

LUCENA FILHO, Severino Alves de. Folkmarketing. In: GADINI, Sérgio Luiz; 

WOITOWICZ, Karina Janz. Noções básicas de Folkcomunicação: uma introdução aos 

principais termos, conceitos e expressões. Ponta Grossa, Editora UEPG, 2007. 

 

LUCENA FILHO, Severino Alves de. Folkmarketing: Uma Estratégia Comunicacional 

Construtora de Discurso. Revista Internacional de Folkcomunicação V. 6, n 12. 2008.  

 

LUCENA FILHO, Severino Alves de. Festa junina em Portugal: marcas culturais no 

contexto do folkmarketing. Editora UFPB, 2012. 

 

LUCENA FILHO, Severino Alves de. In: José Marque de, FERNANDES, Guilherme 

Moreira. (Orgs.). Metamorfose da folkcomunicação: antologia brasileira. São Paulo: 

EDITAE Cultural, 2013. 

 

LUZ MC, Davino GE. Música, sedução e comunicação. In: Leão ER, organizador. 

Cuidar de pessoas e música: uma visão multiprofissional. São Paulo: Yendis; 2009. 

 

LUYTEN, Joseph M. Folkmídia, nova acepção da palavra. In: ANAIS do XXV 

Congresso Brasileiro de Ciências da Comunicação (INTERCOM), Salvador, 2002. 

 

MACHADO, Monica. Daniel Miller: “A antropologia digital é o melhor caminho para 

entender a sociedade moderna”. Revista Z Cultural. V.1, Rio de janeiro, 2014.   

 

MACHADO, Mônica. A teoria da antropologia digital para as humanidades digitais. 

Revista Z Cultural. V. 2, Rio de janeiro, 2017.   

 

MACIEL, M. Eunice. Cultura e alimentação ou o que tem a ver os macaquinhos de 

Koshima com Brillat-Savarin. Horizontes Antropológicos. Porto Alegre. v.7, n.16, 

2001.  

 

MAFFESOLI, Michel. Mesa, Espaço de Comunicação. In: DIAS, Célia M.M. (org.). 

Hospitalidade: reflexões e perspectivas. Barueri, SP: Manole, 2002. 

 

MALINOWSKI, Bronislaw. Uma Teoria Científica da Cultura. Rio de Janeiro, Zahar, 

1975. 

 

MANIERI, T. Os Desafios da Comunicação Organizacional na era das Mídias 

Digitais. In: Anais do XXXIV Congresso Brasileiro de Comunicação de Ciências da 

Comunicação – Recife, PE – 2 a 6 de setembro de 2011 

 



186 

 

MARQUES DE MELO, José. A difusão gastronômica no espaço folkcomunicacional. 

Revista Internacional de Folkcomunicação. 2011. V. 9, n. 17. 

 

MARQUES DE MELO, José. Taxionomia da Folkcomunicação: gêneros, formatos e 

tipos. XXVIII Congresso Brasileiro de Ciências da Comunicação, Rio de Janeiro, 

INTERCOM/UERJ, 6-9 setembro de 2005. Anais (on-line). Rio de Janeiro: Intercom, 

2005.  

 

MARQUES DE MELO, José. Folkcomunicação, contribuição brasileira à Teoria da 

Comunicação. Revista Internacional de Folkcomunicação. V. 1, n 1. 2003. 

 

MARQUES DE MELO, José. Mídia e cultura popular: história, taxionomia e 

metodologia da folkcomunicação. São Paulo: Paulus, 2008. 

 

MARQUES DE MELO, Jose. Folkcomunicação na era digital: a comunicação dos 

marginalizados invade a aldeia global. Razón y Palabra: revista do Instituto Tecnológico 

de Monterrey, México: ITESM, n. 49, ano 11, fev-mar 2006, p. 1-26. 2006.  

 

MARQUES DE MELO, José (org.). Mídia e Folclore. O estudo da folkcomunicação 

segundo Luiz Beltrão. Maringá/São Bernardo do Campo: Faculdades Maringá/Cátedra 

Unesco: UMESP, 2001.  

 

MARQUES DE MELO, José. Mídia e Cultura Popular na Era da Globalização. In: 

Imprensa. Set. 2001, nº. 164, p. 82-83. 

 

MARQUES DE MELO, José. Sociologia da imprensa brasileira. Petrópolis: Vozes, 1973. 

 

MARTELETO, R. M. Cultura informacional: construindo o objeto informação pelo 

emprego dos conceitos de imaginário, instituição e campo social. Ciência da Informação, 

Brasília, v. 24, n.1, p.89-93, 1995. 

 

MCLUHAN, M. Os meios de comunicação como extensões do homem. São Paulo: 

Cultrix, 1964.  

 

MCLUHAN, Marshall. A galáxia de Gutenberg: a formação do homem tipográfico. 

(trad. Anísio Teixeira e Leônidas Gontijo de Carvalho). São Paulo: Companhia Editora 

Nacional, 1962.   

 

MELLO, Lia Dias Aderaldo. Do estabelecimento de identidades culturais na internet: 

uma análise dos traços de “cearensidade” no personagem Suricate Seboso. Dissertação 

(mestrado) - Universidade Tuiuti do Paraná, Curitiba, 2016.  

 

MELLO, Lia Dias Aderaldo. Identidade cultural e convergência midiática na 

internet: o caso do personagem Suricate Seboso. Revista Panorama, Goiânia, v. 6, n. 2, 

2016.  

 

MELO NETO, Francisco Paula de. Criatividade em eventos. São Paulo: Contexto, 2000. 

 

MINTZ, Sidney. Comida e antropologia: uma breve revisão. Rev. Bras. Ci. Soc., v.16, 

n.47, 2001.  



187 

 

 

MONTANARI, Massimo. “A cozinha, lugar da identidade e das trocas”, in 

MONTANARI, M. (org.). O mundo na cozinha: história, identidade, trocas. São Paulo: 

Estação Liberdade: Senac, 2009. 

 

MONTANARI, Massimo.  Comida como cultura. São Paulo: Ed. Senac. 2008. 

 

MOURA, Keren Franciane; Carolina Fernandes da Silva, MANDAJI. A relação das 

hashtags com as palavras de ordem presentes nas Manifestações Brasileiras de 

2013.Disponível em: Acesso em: 21 mar. 2020, 7:30. 
  

NOGUEIRA, Carlos. Folkcomunicação na Arena Global: avanços teóricos e 

metodológicos. SCHMIDT, Cristina (ORG.). São Paulo: Ductor, 2006.  

 

OLIVEIRA, Caroline Cavalcanti de. A gourmetização como fenômeno mediático: uma 

análise dos processos de estetização do cotidiano por meio de práticas comunicacionais e 

de consumo com a gastronomia. Tese (doutorado) - Universidade Tuiuti do Paraná, 

Curitiba, 2018.  

 

ORNELLAS, Lieselotte Hoeschl. A alimentação através dos tempos. 4. ed. 

Florianópolis: Editora da UFSC, 2008. 

 

ORTIZ, Renato. Imagens do Brasil. Revista Sociedade e Estado - Volume 28 Número 3 

setembro/dezembro 2013, p. 609-633. Disponível em: < 

http://www.scielo.br/pdf/se/v28n3/a08v28n3.pdf > Acesso em 20 abr. 2018. 

 

PALMIERI JÚNIOR, Valter. A gourmetização em uma sociedade desigual: um estudo 

sobre a diferenciação no consumo de alimentos industrializados no brasil. Tese de 

Doutorado. Unicamp, 2017. Disponível em: Acesso em: mai/2020. 

 

PEIRANO, M. (Org.). Rituais ontem e hoje. Rio de Janeiro: J. Zahar, 2003. 

 

PELLIZZONI, Roger Costa; ROMÃO, Viviane Pellizzon Agudo; PERASSI, Richard; 

FIALHO, Francisco Antonio Pereira; GONÇALVES; Marília Matos. Fuleco: Um Estudo 

Semiótico da Mascote da Copa do Mundo da FIFA Brasil 2014. Revista Palíndromo, 

Florianópolis, v. 5 n. 10, 2013.  

 

PIERANTI, Octavio. Políticas para a mídia: dos militares ao Governo Lula. In: Lua 

Nova, 68, 2006, pp. 91-121, Centro de Estudos de Cultura Contemporânea, s/d. 

Disponível em: http:// www.scielo.br/pdf/ln/n68/a04n68.pdf. Acesso em: 15 de agosto de 

2013. 

 

POULAIN, Jean-Pierre; PROENÇA, Rossana P. O espaço social alimentar: um 

instrumento para o estudo dos modelos alimentares. Revista de Nutrição, Campinas, 

v. 16, n. 3, p. 245-256, 2003. 

 

POULAIN, Jean-Pierre. Sociologias da alimentação: os comedores e o espaço social 

alimentar. Tradução: Rossana Pacheco da Costa Proença e Carmen Silvia Rial. 

Florianópolis: UFSC, 2013. 

 



188 

 

QUINTELLA, Pollyna. A memética brasileira - Entrevista com Melted Videos. Revista 

Palavra Solta, São Paulo, 2020. Disponível em: 

https://www.revistaapalavrasolta.com/post/a-mem%C3%A9tica-brasileira-entrevista-

com-melted-videos. Acesso em 01 de Set de 2021.  

 

RECUERO, Raquel Redes sociais na internet. Porto Alegre: Sulina, 2011.   

 

RECUERO, Raquel. A rede é a mensagem: Efeitos da Difusão de Informações nos Sites 

de Rede Social. In: Eduardo Vizer. (Org.). Lo que Mcluhan no previó. 1.ed. Buenos Aires: 

Editorial La Crujía, v. 1, p. 205-223. 2012. 

 

REINHARDT, Juliana Cristina. Alemães, comida e identidade: uma tese ilustrada. 

Curitiba: Máquina de escrever, 2014. 

 

REZENDE, Nathalia; NICOLAU, Marcos. Hashtags na publicidade: a relação do 

#Vemprarua #Ogiganteacordou com as manifestações de junho/julho no Brasil. Revista 

Temática, João Pessoa, V.10, n. 5, 2014.  

 

ROCHA, Everardo. O que é etnocentrismo. São Paulo: Brasiliense, 1994. (Coleção 

Primeiros passos, 124). 

 

SAMPAIO, Filgueira. Cearensidade. Fortaleza: Edjovem, 2012 

 

SANSSURE, Ferdinand de. Curso de linguística geral I Ferdinand de Saussure; 

organizado por Charles Bally, Albert Sechehaye. São Paulo: Cultrix, 2006.  

 

SANTAMARIA, Enrique. Do conhecimento de próprios e estranhos (disquisições 

sociológicas). In: LARROSA, Jorge; LARA, Núria Pérez de. (Org.). Imagens do outro. 

Petrópolis: Vozes, 1998. 

 

SCHMIDT, Cristina. A fotografia como processo folkcomunicacional. Revista 

Internacional de Folkcomunicação, V. 1, n. 1, 2003.  

 

SCHMIDT, Cristina. Folkcomunicação: uma metodologia participante e 

transdisciplinar. In: Conferência Brasileira de Folkcomunicação.7, 2004, Lajeado, RS. 

Anais...Lajeado, RS,2004.  

 

SCHMIDT, Cristina. A reprodutibilidade digital da folkcomunicação: a construção de 

novas linguagens ou o fim do popular. Revista Comunicação e Sociedade. Vol. 28, n. 47, 

2007. 

 

SETTON, Maria da Graça Jacinto. Uma introdução a Pierre Bourdieu. Revista Cult, 

ano 11, v. 128, p. 47-50, 2008. 

 

SHMIDT, Cristina. As redes virtuais como espaço mediador dos grupos 

marginalizados para a realização de manifestações sociais. FABE em Revista. 2015. 

V.5. nº6 

 

SCHMIDT, Cristina. A prática cidadã da folkcomunicação no cenário cultural. In: 

Congresso Brasileiro de Ciências da Comunicação – UnB – 6 a 9 de setembro de 2006. 

https://www.revistaapalavrasolta.com/post/a-mem%C3%A9tica-brasileira-entrevista-com-melted-videos
https://www.revistaapalavrasolta.com/post/a-mem%C3%A9tica-brasileira-entrevista-com-melted-videos


189 

 

Anais (on-line). Brasília: Intercom, 2006. Disponível em: 

http://portalintercom.org.br/anais/nacional2016/index.htm. Acesso em: 10/08/2019. 

 

SCHMIDT, Cristina (ORG.). Folkcomunicação na Arena Global: avanços teóricos e 

metodológicos. São Paulo: Ductor, 2006.  

 

SCHMIDT, Cristina. Folkmídia: da resistência à coexistência. (IN) MELO, José 

Marques de; GOBBI, Maria Cristina; SATHLER, Luciano (orgs). Mídia Cidadã, utopia 

brasileira. São Bernardo do Campo: Universidade Metodista de São Paulo, 2006. 

 

SILVA, Tomaz Tadeu (org.). Identidade e Diferença: a perspectiva dos estudos 

culturais. Petrópolis, RJ: Vozes, 2014. 

 

SILVERSTONE, Roger. Por que estudar a mídia? São Paulo: Loyola, 2002. 

 

SEGALEN, Martine. Ritos e rituais contemporâneos. Rio Janeiro: FGV, 2002. 

 

SODRÉ, Nelson Werneck. História da literatura brasileira. 9. ed. Rio de Janeiro: 

Bertrand. Brasil, 1995. 

 

SOUSA, Jorge Pedro. Elementos de teoria e pesquisa da comunicação e dos media. 

Porto: Edições Universidade Fernando Pessoa, 2006. 

 

SOUSA, Mônica Hellen Mesquita. Missão na Ibiapaba: Estratégias e táticas na 

Colônia nos séculos XVII e XVIII. Dissertação (mestrado) – Universidade Federal do 

Ceará, Fortaleza, 2003.  

 

STANDAGE, tom. Uma história comestível da humanidade. Rio de Janeiro: Jorge 

Zahar Editor, 2010. 

 

THOMPSON, John B. Ideologia e cultura moderna: teoria social crítica na era dos 

meios de comunicação de massa. Petrópolis, RJ: Vozes, 1995. 

 

THOMPSON, J. B. A mídia e a modernidade: uma teoria social da mídia. 13 ED. 

PETRÓPOLIS – RJ: VOZES, 2012. 

 

TONDATO, Marcia Perencin. Uma perspectiva teórica sobre consumo e cidadania na 

contemporaneidade. Conexiones - Revista Iberoamericana de Comunicación, v. 2, n. 2, 

p. 5-18, 2010. 

 

TRIGUEIRO, Osvaldo Meira. A espetacularização das culturas populares ou 

produtos culturais folkmidiáticos. Revista Internacional de Folkcomunicação, vol. 3, n. 

5, 2005. 

 

TRIGUEIRO, Osvaldo M. O ativismo midiático na rede Folkcomuncacional. Revista 

Internacional de Folkcomunicação, vol. 4, n. 7, 2006. 

 

TRIGUEIRO, Osvaldo M. Folkcomunicação e Ativismo Midiático. João Pessoa: 

UFPB, 2008. 

 

http://portalintercom.org.br/anais/nacional2016/index.htm


190 

 

TRIGUEIRO, O. M. Folk-Ativismo. In: José Marque de, FERNANDES, Guilherme 

Moreira. (Orgs.). Metamorfose da folkcomunicação: antologia brasileira. São Paulo: 

Editae Cultural, 2013. 

 

UNESCO. Um mundo e muitas vozes: comunicação e informação na nossa época. Rio 

de Janeiro: FGV, 1983. 

 

VALERI, René. Alimentação. Enciclopédia Einaudi, Rio de Janeiro, 1989. 

 

VASCONCELOS, Valdeída de Sá. ABC de Tianguá. Fortaleza: editora IMEPH, 2015. 

 

VASCONCELOS, Vânia. A lenda da tanajura. Tianguá: 2011. 

 

VASCONCELOS, Vânia. Iça, uma formiguinha diferente. Tianguá:  2019 

 

VAZ, Gil Nuno. Marketing Institucional: o mercado de idéias e imagens. São Paulo: 

Pioneira, 1995. 

 

WILLIANS, Raymond. Cultura. São Paulo: Paz e Terra, 2011. 

 

WILLIAMS, Raymond. Cultura e sociedade. Tradução de Leônidas H. B. Hegenberg, 

Octany Silveira da Mota e Anísio Teixeira. São Paulo: Editora Nacional, 1969. 

 

WOITOWICZ, Karina Janz. Culinária e processos comunicacionais: Retrato dos 

estudos de folkcomunicação gastronômica no contexto brasileiro. Revista Razón y 

Palabra, vol. 20, n. 3_94, 2016. Disponível em: 

http://www.revistarazonypalabra.org/index.php/ryp/article/view/739/750.  Acesso em 

12/03/2018. 

 

WOITOWICZ, Karina Janz. Exclusão e Resistência Cultural. In: GADINI, Sérgio Luiz; 

WOITOWICZ, Karina Janz. Noções básicas de Folkcomunicação: uma introdução aos 

principais termos, conceitos e expressões. Ponta Grossa, Editora UEPG, 2007. 

 

WOITOWICZ, Karina Janz. Comunicação, Cultura e Resistência: da folkcomunicação 

aos estudos culturais, aproximações e diálogos entre Luiz Beltrão e Stuart Hall. RAZÓN 

Y PALABRA. n 87. |2014 

 

WOITOWICZ, Karina Janz. Diálogos entre folkcomunicação e mídia alternativa: um 

passeio teórico pelas formas de comunicação dos grupos marginalizados. Razón y Palabra.  

n. 77. 2011 

 

WOITOWICZ, Karina Janz. Sabores populares na mídia: Abordagens 

folkcomunicacionais sobre a gastronomia. Revista Internacional de Folkcomunicação. V. 

10, n. 20. 2012.  

 

WOODWARD, Kathryn. Identidade e diferença: uma introdução teórica e conceitual. 

In: SILVA, Tomaz Tadeu da (Org.) et al. Identidade e diferença: a perspectiva dos estudos 

culturais. 14. ed. Petrópolis, RJ: Vozes, 2014. 

 

http://www.revistarazonypalabra.org/index.php/ryp/article/view/739/750


191 

 

WOORTMANN, Klaas. A comida, a família e a construção de gênero. Brasília: UNB; 

1985. 

 
 

SITES 

 

ALEX, George. Associação cultural garatuja. Animação 3d o vôo nupcial. 2010 

http://associacaogaratuja.blogspot.com/2010/04/animacao-3d-o-vo-nupcial.html. 

Acesso em: 11 de janeiro de 2020. 

 

ANTÔNIO, Luís. Ícones da Ibiapaba: Vânia Vasconcelos - com diversos projetos 

culturais, escritora lançará trilogia sobre a tanajura - Parte 2. 2013. 

http://www.correioibiapaba.com.br/noticias/icones-da-ibiapaba-vania-vasconcelos-com-

diversos-projetos-culturais-escritora-lancara-trilogia-sobre-a-tanajura-parte-2/ 

 

BAND UOL. Disponível em: 

https://entretenimento.band.uol.com.br/masterchef/profissionais/noticias/100000933341

/gastronomia-e-uma-experiencia-diz-andre-pionteke-sobre-formigas.html. Acesso em 

10 de março de 2019.  

 

BENTES, Ivana. Cultura. A pobreza criadora da folkmídia. Folha de São Paulo. 

2005. Disponível em: 

httpp://https://www1.folha.uol.com.br/fsp/mais/fs2301200502.htm São Paulo, domingo, 

23 de janeiro de 2005. Acesso em : 20 de Out de 2019.  
 

BRUMMET, Barry. Food and Communication: An overview. First Amendment 

Studies, v. 48, n.1, p. 1-4, 2014. Disponível em: 

<http://dx.doi.org/10.1080/21689725.2014.888855>. Acesso em: 29 mar. 2018. 

 

FÓRUM NACIONAL PELA DEMOCRATIZAÇÃO DA COMUNICAÇÃO (FNDC). 

Lei da Mídia Democrática. 2013. Disponível em: http:// 

http://consultapopular.org.br/noticia/campanha-para-expressar-liberdade . Acesso em: 

19 de novembro de 2019. 

 

ESPORTE, Globo. Tianguá, sede da II Copa TVM é famosa pela tradição da 

tanajura. Disponível em: <https://globoplay.globo.com/v/3843658/> Acesso em: 10 de 

Jan de 2020.  

 

Meio e Mensagem. Governo federal muda distribuição de verba nas emissoras de 

tv. Reportagem da folha baseada em relatório do tcu aponta que, diferente de outros 

anos, globo tem menos share de publicidade do governo do que record e sbt 

https://www.meioemensagem.com.br/home/midia/2019/11/12/governo-federal-muda-

distribuicao-de-verba-nas-emissoras-de-tv.html. Acesso em: 10 de janeiro de 2020. 

 

OLIVEIRA, Maria Aparecida de. Capivaras retornam ao palladium. Elas foram 

sucesso na Capi Parade e agora estão de volta em uma campanha ambiental do shopping 

Curitiba Disponível em: < https://palladiumcuritiba.com.br/agenda?agenda=22> Acesso 

em: 10 de Jan de 2020.  

 

http://associacaogaratuja.blogspot.com/
http://associacaogaratuja.blogspot.com/2010/04/animacao-3d-o-vo-nupcial.html
http://www.correioibiapaba.com.br/noticias/icones-da-ibiapaba-vania-vasconcelos-com-diversos-projetos-culturais-escritora-lancara-trilogia-sobre-a-tanajura-parte-2/
http://www.correioibiapaba.com.br/noticias/icones-da-ibiapaba-vania-vasconcelos-com-diversos-projetos-culturais-escritora-lancara-trilogia-sobre-a-tanajura-parte-2/
https://www1.folha.uol.com.br/fsp/mais/fs2301200502.htm
http://consultapopular.org.br/noticia/campanha-para-expressar-liberdade
https://globoplay.globo.com/v/3843658/
https://www.meioemensagem.com.br/home/midia/2019/11/12/governo-federal-muda-distribuicao-de-verba-nas-emissoras-de-tv.html
https://www.meioemensagem.com.br/home/midia/2019/11/12/governo-federal-muda-distribuicao-de-verba-nas-emissoras-de-tv.html
https://palladiumcuritiba.com.br/agenda?agenda=22


192 

 

STAJCIC, Nevana. Understanding culture: Food as a means of communication. 

Hemispheres, n.28, p. 5-14, 2013. Disponível em: 

<http://cejsh.icm.edu.pl/cejsh/element/bwmeta1.element.desklight-3b71a1ed-2c03-

499a-8884-ab5ec51e1f56>. Acesso em 07 mar. 2020. 

 

YODA, Carlos Gustavo. Convenção precisa dos movimentos sociais para partir 

para a práxis. In: Carta Maior. São Paulo, 28 de junho de 2007. Disponível 

em:https://www.cartamaior.com.br/?/Editoria/Midia/Convencao-precisa-dos-

movimentos-sociais-para-partir-para-a-praxis/12/13598. Acesso em: 19 de nov de 2019.  

 

 

VIDEOGRAFIA 

 

Youtube  

Prefeitura de Tianguá Apresenta - I Festival da Tanajura - 

https://www.youtube.com/watch?v=pCRUVcHAsR8&t=27s. Acesso em Jul. 2020.  

 

 

https://www.cartamaior.com.br/?/Editoria/Midia/Convencao-precisa-dos-movimentos-sociais-para-partir-para-a-praxis/12/13598
https://www.cartamaior.com.br/?/Editoria/Midia/Convencao-precisa-dos-movimentos-sociais-para-partir-para-a-praxis/12/13598
https://www.youtube.com/watch?v=pCRUVcHAsR8&t=27s

