
 
 

1 

FESTIVAL DE PARINTINS:1 
Do Olhar Folclorizado à Valorização de Saberes Ancestrais no Espetáculo 

 
 

Ádria Lorena Brasil Barbosa2 
 
 
 
RESUMO 
A pesquisa propõe uma análise, com base na teoria da Folkcomunicação e da Folkmídia, 
de como o boi-bumbá de Parintins ressignifica saberes ancestrais da cultura indígena, que 
sai de uma visão folclorizada para uma perspectiva decolonial. Por meio da análise de 
toadas, a Cultura Popular se utiliza de aparatos tecnológicos para reverberar dizeres e 
fazeres de povos originários, com ênfase no protagonismo feminino. A Metodologia é de 
cunho qualitativo, com levantamento bibliográfico e crítico das letras. Pretende-se propor 
pesquisas em Comunicação que valorizem a escuta ativa, bem como reconheçam a 
diversidade cultural e narrativas de resistência de grupos marginalizados 
 
PALAVRAS-CHAVE: Festival de Parintins; Saberes Ancestrais; Toadas; Protagonismo 
Feminino. 
 
 
INTRODUÇÃO 

 
O Festival dos bois-bumbás Caprichoso (boi preto, de estrela azul na testa) e 

Garantido (boi branco, de coração vermelho na testa) ocorre anualmente no último final 

de semana do mês de junho em Parintins, cidade do interior do Amazonas, distante 

369km da capital, Manaus. A disputa acontece desde a década de 1960, com o passar 

dos anos ganhou corações de milhares de apaixonados e tornou o boi-bumbá símbolo 

da identidade Amazônica, hoje reconhecido como Patrimônio Cultural do Brasil pelo 

Instituto do Patrimônio Histórico e Artístico Nacional – Iphan. 

À medida que a festa crescia, a mídia passou a divulgar amplamente os bois de 

Parintins para o resto do Brasil por meio de rádio, televisão, jornais, revistas e internet. 

Assim, Garantido e Caprichoso podem ser compreendidos como evento folkmidiático 

na medida em que as trocas simbólicas de bens culturais com a mídia modificou o que 

 
1 Trabalho apresentado para o GT Beta: Comunicação Popular e Ativismos Midiáticos, integrante da 
programação da 22ª Conferência Brasileira de Folkcomunicação – Folkcom 2025, realizado de 29 a 31 de 
outubro de 2025. 
 
2 Mestranda no Programa de Pós-Graduação em Comunicação da Universidade Estadual Paulista Júlio de 
Mesquita Filho – UNESP. Graduada em Comunicação Social/ Jornalismo pela Universidade Federal do 
Amazonas/ICSEZ - Câmpus Parintins Contato: adria.barbosa@unesp.br. 



 
 

2 

antes era isolado, representativo de uma identidade coletiva e a moldou a um alcance 

mais amplo. Um processo através do qual uma manifestação popular de uma pequena 

cidade passou a comunicar-se com o país e o mundo. 

Na presente pesquisa, destacamos a toada3 como importante instrumento 

folkmidiático de difusão, descolonização e comunicação para com o público. Tendo em 

vista a teoria da Folkcomunicação em Beltrão (1980), a qual abarca os processos 

comunicativos populares e reconhece que os grupos humanos se comunicam por meio 

de suas manifestações. Conforme Schmidt (2007, p. 36) “a mensagem vai do local ao 

global e retorna ressignificada em sua originalidade pois estabelece interações mediatas 

para elaboração de seus bens culturais”. 

Neste contexto, a Folkmídia, de acordo com Trigueiro (2008), nos permite 

abarcar os modos de apropriação e incorporação das manifestações culturais pela mídia 

e, em movimento inverso, como os protagonistas das culturas populares também se 

apropriam das novas tecnologias para reinventarem seus produtos culturais. Nogueira 

(2008) afirma que a apreensão das culturas populares só é possível ao entendê-las como 

agentes tradicionais modernos constituídos também através dos meios eletrônicos (é 

inegável que grande parte do crescimento e da difusão da cultura popular se dá por meio 

da indústria fonográfica). 

Desta forma, analisamos duas toadas que compõem o item4 “Figura Típica 

Regional” no Festival de Parintins, que segundo o Regulamento, é definido como o 

símbolo da cultura amazônica, na soma de valores com foco nos elementos que 

compuseram a miscigenação local. Nos interessa verificar como o boi-bumbá propaga, 

por meio dos aparatos midiáticos e em constante troca com a Indústria Cultural, saberes 

ancestrais e ressignifica a visão do indígena, especialmente na figura da mulher, 

reconhecendo-as como guardiãs da cura sagrada e na valorização de seus territórios e 

vidas tradicionais. 

 

MÉTODOS 
 

 
3 Composição musical específica para a apresentação do boi-bumbá. 
 
4 O item no festival folclórico de Parintins é cada componente ou coletivo que representa um personagem 
ou grupo da apresentação de cada boi-bumbá. 



 
 

3 

A pesquisa é de cunho qualitativo, com revisão bibliográfica e crítica das letras 

das toadas dos bois Caprichoso e Garantido de Parintins, numa perspectiva da 

Folkcomunicação e da Folkmídia, visualizando a capacidade de interação e apropriação 

da Cultura Popular dos aparatos midiáticos para comunicar-se com seu público. 

 

RESULTADOS 
 
A toada Majés (a palavra “majé” é a expressão feminina de “pajé”), composta 

em 2025, contou com a participação das Suraras do Tapajós5, conforme trecho da letra: 

 
FIGURA 1: Um dos módulos alegóricos da Figura Típica Regional Majés 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Fonte: Wigder Frota 

 
Luz da vela brilha a noite (Ô-ô-ô) 
A minha fé a alumiar (Áh-áh-áh) 
Para a corrente de cura acontecer  
É reza, é pena, maracá! 
Banho de cheiro, banho de cheiro  
Vem cabocla no terreiro 
Vem ligeiro, vem curar 
 
Banho de cheiro, banho de cheiro  
Vem cabocla rezadeira 
É ensinança popular 
 

 
5 Grupo musical indígena feminino, oriundo de Alter do Chão, Santarém/PA. Primeiro grupo de carimbó 
formado exclusivamente por mulheres indígenas no Brasil, utilizando a música como ferramenta de 
resistência e empoderamento, além de defender os direitos das mulheres indígenas, o território e o meio 
ambiente. 



 
 

4 

É Majé, é mulher 
Vem! Ensina com tuas feituras  
Nesse puxirum de cura 
Dom de amar e curar Acalanto no olhar 
O sorriso de Calá Traz a paz e alegria 
  
Parteira, erveira, benzedeira  
Cantadeira, juremeira 
Vem Majé, vem curar 
Te mete com minha cajila  
Que chama a alegria 
Vou te conquistar (...) 
(Bastos; Gaspar, Dabela, 2025)6 

 
A toada “Artesãs Indígenas” do Boi Garantido foi gravada na voz de Márcia 

Siqueira, com as participações da Liderança Indígena das mulheres Moy Sateré e 

artesãos Yará, Inara e Turí Sateré-Mawé.  

 
FIGURA 2: Um dos módulos alegóricos da Figura Típica Regional Artesãs Indígenas 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Fonte: Wigder Frota 

(...) 
Tecelã Sateré-Mawé 
Em suas mãos o tucum e o Arumã  
Jamais vão se calar 
 
Ceramistas baniwa  
Moldam no barro 
A força do povo indígena  
Na plumária Hiskariana 
Os cocares ganham vida na arte milenar 

 
6 Disponível em https://bit.ly/toadamajes  

https://bit.ly/toadamajes


 
 

5 

Das mulheres de fibra e coragem  
Que adornam e vibram os maracás  
Ohpekõ diâ Mahsa Numiã 
Artesãs indígenas  
Ensinam suas filhas 
A extrair a fibra da palha do Buriti  
A geometria do casco do jaboti 

  
Em cada pele um grafismo 
Contando uma história  
Em cada trançado  
Resistência e memória 
 
É o poder das sementes que brilham 
Nas mãos da Artesãs 
Mestras do boi Garantido  
As parentas que fazem 
A arte que vem do coração da Floresta  
E encanta os olhos do mundo (...) 
 
(Matos et. al, 2025)7 

 

Em ambas as composições verificamos a exaltação dos saberes e fazeres dos 

povos originários, tendo a mulher indígena como eixo central. Nakanome (2020) afirma 

que são inúmeras vozes do passado que permanecem nas pessoas e que têm influências 

no presente. Vozes familiares, míticas, lendárias, modos de trabalhar, da religiosidade, 

numa interação implícita entre comunidades possibilitando a troca de conhecimentos e 

saberes de geração a geração. Majés, conforme a Revista do Boi Caprichoso 2025, 

senhoras do ventre do mundo, que não dispõem da biomedicina e das tecnologias 

ocidentais, mas são agentes da cura milenar. A toada reconecta a força da natureza e da 

sabedoria ancestral de uma Amazônia afro-indígena, por vezes esquecida, traz dialetos 

indígenas, como “calá”, expressão utilizada pelas mulheres que realizam curas. As 

“feituras”, ou seja, trabalhos realizados com benzeções, partos e outras atividades 

desenvolvidas por benzedeiras, parteiras e curandeiras da Amazônia. 

Artesãs Indígenas, de acordo com a Revista do Boi Garantido 2025, expressa o 

saber milenar transmitido de geração em geração. São grafismos, cerâmicas, cestarias, 

artes plumárias, colares, pulseiras, brincos, braceletes, cocares e maracás, que num 

passado colonial foram tomados para compor coleções em museus pelo mundo. Hoje, 

 
7 Disponível em https://bit.ly/toadaartesa  

https://bit.ly/toadaartesa


 
 

6 

reafirmam a identidade de diversos povos como: Tikuna, Kokama, Baniwa, Sateré- 

Mawé, Hixkaryana e muito mais que fonte de renda, carregam sua ancestralidade. As 

artesãs indígenas são guardiãs da floresta, onde sua Arte propaga a defesa da 

preservação. 

Percebemos como a Cultura Popular, por meio da toada de boi-bumbá, nos 

permite redescobrir saberes e fazeres, olhar para os povos originários, comunidades 

quilombolas e ribeirinhas, reconhecendo-os não como grupos homogêneos ou atrasados, 

mas com características próprias, potentes e que muito têm a nos ensinar, especialmente 

no que diz respeito à floresta e à sabedoria ancestral. A divulgação e a interação desses 

bens culturais com a Indústria Cultural, seja pelo uso da internet: Instagram, Youtube, 

Facebook, aos quais os bois de Parintins interagem com seus torcedores, ou pela 

divulgação nos mais variados aplicativos de Streaming como Spotify, faz com que o 

Festival se conecte com o mundo e reverbere as vozes e escutas de uma Amazônia 

negada e por vezes esquecida pelo Brasil e o mundo. 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 
Os povos indígenas do Brasil passaram por um longo processo de apagamento, 

que se reflete ainda hoje nos modos como indígenas são percebidos no Brasil e inclusive 

em manifestações da Cultura Popular, como o Festival de Parintins. Apesar de ter 

presença marcante na festa, desde a sua concepção amadora até o espetáculo 

apresentado atualmente, é importante destacar que essa percepção dos povos 

originários, até pouco tempo contemplava uma visão distante e estereotipada, onde os 

fazeres e modos de ser desses grupos reproduziam a ótica do colonizador. 

Indígenas pouco tinham participação ou ocupavam espaços e vozes na festa dos 

bois de Parintins, inclusive nas letras entoadas, as quais narravam uma perspectiva 

colonial. Foi necessário, como expoente da identidade do Norte do Brasil, repensar e 

desmistificar o indígena na festa, da contemplação e representação folclorizada para 

inseri-los como sujeitos comunicantes, onde manifestam a diversidade de suas visões 

de mundo e empreendem narrativas de resistência, como na toada, importante 

instrumento de divulgação do boi-bumbá e seus modos de dizer ou entender povos 

originários na manifestação. 



 
 

7 

Hoje, ambas as Associações contam no Conselho e Comissão de Artes8 com 

mulheres indígenas que integram o grupo e contribuem com a construção dos Projetos 

de Arena, que se reflete na maneira como percebemos o protagonismo feminino 

indígena no espetáculo. Tais atitudes refletem maior comprometimento da festa 

enquanto Arte como instrumento de educação, fortalecimento, afirmação e alinhamento 

dos povos originários e o boi-bumbá e nos abre possibilidades de estudos que 

contemplem e reconheçam a Cultura Popular como aliada no processo de valorização e 

protagonismo dos saberes e fazeres ancestrais. 

 
REFERÊNCIAS 
 
BASTOS, Geovane; GASPAR, Ligiane; DABELA, Júnior. Majés: Senhoras da Cura. Parintins: 
Boi Bumbá Caprichoso, 2025. 3’52” min. 
 
BELTRÃO. Luís. Folkcomunicação: a comunicação dos marginalizados. São Paulo: Cortez, 
1980. 
 
CONSELHO DE ARTES DO BOI CAPRICHOSO. Revista Boi Caprichoso. - Figura Típica 
Regional Majés, Senhoras da Cura. Ano 2025, junho de 2025, s.p. 
 
COMISSÃO DE ARTES DO BOI GARANTIDO. Revista Boi Garantido. – Figura Típica 
Regional Artesã Indígena. Ano 2025, junho de 2025, s.p. 
 
MATOS, Geandro et. al. Artesãs Indígenas. Boi Bumbá Garantido: Parintins, 2025. 3'36" min 
 
NAKANOME, Ericky da Silva. O boi-bumbá de Parintins como agente de educação patrimonial 
no estado do Amazonas. Revista Ensino de Ciências e Humanidades-Cidadania, Diversidade 
e Bem Estar-RECH, v. 4, n. 1, jan-jun, p. 151-176, 2020. 
 
OLIVEIRA, Hebe Maria Gonçalves de. Meios de Expressão Popular. In: GADINI, Sérgio; 
WOITOWICZ, Karina (orgs.) Noções básicas de Folkcomunicação: uma introdução aos 
Principais conceitos e expressões. Ponta Grossaa, Editora UEPG, 2007, p. 67-70. 
 
PARINTINS, Regulamento do Festival Folclórico de Parintins, 2024. 
 
SCHMIDT, Cristina. Teoria da Folkcomunicação. In: GADINI, Sérgio; WOITOWICZ, Karina 
(orgs.) Noções básicas de Folkcomunicação: uma introdução aos Principais conceitos e 
expressões. Ponta Grossaa, Editora UEPG, 2007, p. 34-38. 
 
TRIGUEIRO, O. M. Folkcomunicação e ativismo midiático. João Pessoa: Editora universitária 
da UFPB, 2008. 

 
8 Tanto Conselho como Comissão de Artes nos bois referem-se ao grupo que estabelece, por meio de debate 
interno, o planejamento das três noites do boi de arena, com a inclusão dos seus respectivos subtemas, 
seguindo o formato ópera cabocla, criado por Simão Assayag, em 1996. 


	RESUMO
	INTRODUÇÃO

