
 
 

1 

TOADA PERRECHÉOLOGIA: UMA FOLKEPISTEMOLOGIA1  
 
 

Bruna do Carmo Reis Lira 2 
 
 

 
RESUMO 
Analisa-se a toada Perrechéologia, do Boi Garantido (Festival de Parintins, 2025), como 
expressão de folkepistemologia – saber popular que integra corpo, afeto, tradição e 
performance. Inspirada na folkcomunicação de Luiz Beltrão e José Marques de Melo, a 
pesquisa entende a toada como enunciação simbólica que afirma a cultura popular como 
sujeito pensante. Com metodologia baseada no processo folkcomunicacional e entrevista 
com o compositor, argumenta que Perrechéologia é pensamento em ato, legitimado fora 
dos moldes da ciência moderna e contribuindo para ampliar a comunicação popular como 
espaço de produção de conhecimento sensível e situado. 
 
PALAVRAS-CHAVE 
Toada Perrechéologia; Folkepistemologia; Folkcomunicação 
 
 
A TOADA PERRECHEÓLOGIA E O BOI GARANTIDO 

 
O Festival Folclórico de Parintins, realizado anualmente no município homônimo 

no estado do Amazonas, é uma das manifestações culturais mais expressivas da 

Amazônia e do Brasil. Criado oficialmente em 1965, o festival coloca em disputa dois 

bois-bumbás — Garantido e Caprichoso — que, ao longo de três noites, apresentam-se 

no Bumbódromo, espaço construído especialmente para o evento. Mais do que um 

espetáculo competitivo, o festival é um fenômeno de comunicação de massa e de 

identidade cultural, articulando tradição, espetáculo e política cultural. Ele movimenta a 

economia local, atrai milhares de turistas e mobiliza a produção artística e artesanal de 

toda a cidade, mas, sobretudo, é um espaço de afirmação simbólica de comunidades 

inteiras, onde se cruzam história, memória, territorialidade e modos próprios de dizer o 

mundo. 

 
1 Trabalho apresentado para o GT 1 Diálogos e Fundamentos Teóricos da Folkcomunicação, integrante da 
programação da 22ª Conferência Brasileira de Folkcomunicação – Folkcom 2025, realizado de 29 a 31 de 
outubro de 2025. 
 
2 Doutoranda em Comunicação, Cultura e Amazônia (PPGCOM-UFPA), Mestra em Sociedade e Cultura 
na Amazônia (PPGSCA) pela Universidade Federal do Amazonas- Campus Manaus (UFAM) e Bacharela 
em Comunicação Social/Jornalismo pela Universidade Federal do Amazonas- Campus Parintins/AM. 
brunalira983@gmail.com  

mailto:brunalira983@gmail.com


 
 

2 

O Boi Garantido, fundado por Lindolfo Monteverde na década de 1920, tem sua 

base territorial na Baixa do São José, região popular de Parintins. Essa origem 

comunitária não é apenas um dado histórico, mas constitui um elemento estruturante de 

sua identidade: o Garantido é amplamente reconhecido como “o boi do povo”, expressão 

que se materializa nas letras das toadas, nos enredos e nas performances. A Baixa, mais 

do que local físico, é território de memória, espaço de socialização e de produção cultural, 

onde se transmite e se renovam saberes por meio da oralidade, da música, da dança e do 

artesanato. É nesse contexto que surge, no Festival de 2025, a toada Perrechéologia, cuja 

análise permite compreender de modo privilegiado o funcionamento da folkcomunicação 

e das funções que José Marques de Melo descreve como centrais para as manifestações 

populares. 

A toada Perrechéologia, apresentada pelo Boi Garantido no Festival de Parintins 

de 2025, opera como um acontecimento comunicacional que condensa símbolos, afetos 

e formas de saber enraizadas na experiência popular parintinense, especialmente por 

torcedores encarnados (vermelho e branco). Ao unir o termo “perreché” — originalmente 

usado como insulto contra os torcedores do Boi Garantido por parte de torcedores da 

agremiação contrária (azul e branco) — ao sufixo “-logia”, a canção inaugura um gesto 

de inversão simbólica e epistêmica. Mais do que uma provocação poética, Perrechéologia 

reivindica um estatuto de legitimidade para um saber que se constrói na prática da festa, 

no corpo coletivo, na emoção vivida, no sentimento. O presente trabalho parte dessa 

hipótese para propor uma leitura da toada como expressão de uma folkepistemologia: um 

modo de conhecer situado, sensível e performático, forjado nas práticas comunicativas 

do povo vermelho e ressoado em sua musicalidade. A questão que orienta a análise é 

como esse tipo de saber se articula na letra, na performance e na recepção da toada, 

deslocando a cultura popular do lugar de objeto folclórico para o de sujeito epistêmico. 

Um sujeito que comunica, se insurge e confronta os moldes midiáticos tradicionais, 

reconstruindo assim sua autonomia e a potencialidade que lhe foi, historicamente, 

estereotipada. 

A fundamentação teórica da pesquisa inscreve-se no campo da folkcomunicação, 

tal como proposto por Luiz Beltrão (1961), que compreende as linguagens não 

institucionais dos grupos populares como forma de produção autônoma de sentido. José 

Marques de Melo (2001) amplia esse conceito ao reconhecer o papel dos meios de 



 
 

3 

comunicação de massa e dos contextos urbanos como arenas em que a cultura popular 

atua criativamente, disputando símbolos e valores. Essa perspectiva permite compreender 

a toada como mais do que entretenimento: ela se torna um enunciado cultural que pensa 

o mundo. A esse quadro, soma-se a contribuição de Néstor García Canclini (1992), cuja 

noção de hibridismo cultural ilumina a articulação entre tradição e invenção presente na 

obra. Stuart Hall (1997) oferece a chave para compreender a identidade perreché como 

um processo discursivo performado — e não essencializado — na própria linguagem da 

toada. A ecologia de saberes de Boaventura de Sousa Santos (2007) sustenta o 

reconhecimento de formas de conhecimento que não obedecem aos critérios epistêmicos 

da ciência moderna, mas que, ainda assim, enunciam o mundo com rigor, afeto e 

autoridade. Convergindo da mesma linha de pensamento, Walter Mignolo (2008) 

contribui com sua desobediência epistêmica para pensar a perrechéologia como um gesto 

político-intelectual que recusa o monopólio eurocêntrico da produção de conhecimento, 

deslocando o locus de enunciação para sujeitos e coletividades subalternizadas. Por fim, 

Michel de Certeau (1980) contribui com a ideia de que as práticas populares produzem 

táticas simbólicas que subvertem e reinventam os espaços instituídos. 

O percurso metodológico adota o próprio processo folkcomunicacional como 

ferramenta de análise, considerando que ele não é apenas objeto, mas método. A análise 

parte da letra da toada, valorizando as imagens que ela convoca, e articula esses elementos 

ao contexto de sua performance no festival, às respostas do público e, sobretudo, à 

entrevista com o compositor Bruno Bulcão3, que oferece uma chave interpretativa 

singular. Para o autor, “ser perreché já me habilita a ser um perrecheólogo”, pois sua 

formação decorre da “faculdade da vida”. Sua fala explicita que esse saber é transmitido 

por meio de vivências cotidianas, como a relação com o boi, a batucada, os ensaios e a 

arena. Quando Bruno afirma que “perrechéologia não se explica, se vive”, ele desloca a 

lógica racionalista da explicação para uma lógica encarnada da experiência, 

aproximando-se daquilo que poderíamos chamar de epistemologia sensível. A toada, 

nesse sentido, torna-se uma forma de expressão dessa experiência coletiva que não cabe 

em conceitos clássicos, mas que pode ser nomeada, cantada e sentida. 

 
3 Bruno Bulcão é compositor, poeta e professor, natural de Parintins, cuja trajetória está profundamente 
ligada ao Boi-Bumbá Garantido, herdeiro da tradição musical de seu avô, Nelson Bulcão, conhecido como 
“Nelson Baixinho”. Entrevista cedida on-line em 10 de julho de 2025.  



 
 

4 

As imagens presentes na letra operam como dispositivos de pensamento. “Tem 

sabor Garantido nesse pirão de gente” expressa o amálgama simbólico da torcida, o corpo 

coletivo que canta e vibra junto. “Tece o tapete encarnado na minha fantasia” configura 

visualmente a massa vermelha que pavimenta a passagem do boi. “Eu vou pra Baixa 

tomar banho de cultura” aponta para um mergulho territorial e afetivo, em que a Baixa 

do São José, espaço tradicional da resistência vermelha, é revalorizada como território 

produtor de saber. Essas expressões condensam, poeticamente, dimensões materiais e 

simbólicas da experiência garantida, que, como lembra Bruno, “não se aprende em aula 

online”. Ao contrário, trata-se de um saber que se constrói na imersão emocional e no 

pertencimento. Esse pertencimento, aliás, é o que autoriza a fala: “meu primeiro diploma 

foi a perrechéologia”, relata um pedreiro ao compositor, indicando que a canção foi 

internalizada como certificação simbólica de um saber vivido — e não formal. 

A recepção da toada reforça sua força epistêmica. O povo não apenas escuta ou 

assiste: o povo canta. “O povo tomou do levantador”, diz o compositor, e essa tomada é 

mais do que estética — é política. A comunidade reivindica para si o direito à voz, à 

enunciação, à autoria do discurso. A arena torna-se espaço de pensamento e não apenas 

de espetáculo.  

A performance coletiva transforma a toada em um acontecimento, no qual o povo 

pensa, canta, sente e produz sua própria verdade. A composição da música também reflete 

esse processo: segundo Bruno, ela nasce da pressão da torcida, da conversa com o 

parceiro Jaércio, do desejo de dizer algo verdadeiro. O critério da criação não é técnico, 

mas afetivo: “se eu não me emociono, eu paro”, afirma o autor. A emoção, portanto, deixa 

de ser ruído para tornar-se critério de validação de um saber: um saber que se forma entre 

o batuque, o verso, a arquibancada e o tambor. 

Ao articular letra, performance, recepção e criação, Perrechéologia se afirma 

como expressão plena de uma epistemologia popular que desafia os limites da razão 

moderna. Ela traduz o que é ser perreché, não como identidade estática, mas como modo 

de viver, sentir e pensar. Seu hibridismo cultural integra referências indígenas, 

afrodiaspóricas, católicas e urbanas, em uma síntese poética que só pode ser 

compreendida na concretude da festa. Seu valor não está em representar a cultura popular, 

mas em inscrevê-la como voz autônoma. Assim, a toada não apenas canta o povo 

vermelho, ela o pensa — e o pensa cantando. 



 
 

5 

 

O QUE É PERRECHÉ? 

Assim como na toada Perrechéologia, o termo aparece em demais toadas e 

momentos do bumbá vermelho e branco. Na década de 1960, a expressão Perreché foi 

originada de uma rivalidade entre os bumbás, partindo de seu adversário, Boi Bumbá 

Caprichoso, atribuindo o termo aos residentes do bairro de São José, na Baixa da Xanda4. 

Essa atribuição, diga-se popularizada, é feita pelo fato de os moradores desse bairro 

viverem num local de grandes enchentes e por isso seus pés seriam rachados (Fernandes, 

2021, p. 64). O bairro está localizado em uma área compreendida como periférica, 

composta por "indivíduos situados nos escalões inferiores da sociedade, constituindo as 

classes subalternas, desassistidas, subinformadas e com mínimas condições de acesso" 

(Beltrão, 1980). Ainda que fosse usada no sentido de menosprezar moradores de uma 

região “pobre”, esses “pés-rachados, vai aparecer como a figura do trabalhador, ribeirinho 

humilde, de garra, que faz da lida na roça um símbolo da força do torcedor do boi 

Garantido” (Santos, 2024, p. 22). Tratava-se de um uso no seu sentido pejorativo como 

forma depreciativa, já que a rivalidade se valia de expressões ofensivas. 

Entre as décadas de 1980 e 1990, contudo, observa-se o início da transformação 

desse signo. Embora ainda marcado pelo estigma, “perreché” passa a ser aderido e 

gradualmente reapropriado pelos próprios torcedores do Garantido. Santos (2024, p. 56–

58) mostra como a galera encarnada começa a se reconhecer sob essa alcunha, 

deslocando-a do campo da ofensa para o da identificação interna. O que antes era insulto 

torna-se símbolo de união e solidariedade, funcionando como um marcador que aproxima 

e fortalece o coletivo, ressignificando a expressão. Nesse sentido, confirma-se o 

diagnóstico de Beltrão (1967, p. 37), quando observa que os agentes populares 

reelaboram sentidos comunicacionais, criando formas de expressão que desafiam a ordem 

 
4 Dona Xanda foi Alexandrina, filha de Dona Germana e mãe de Linfolfo Monteverde (fundador do Boi 
Garantido), mulher negra que fundou a comunidade após a abolição. Herdando as terras da mãe, Dona 
Xanda se destacou por acolher famílias negras, indígenas e ribeirinhas, consolidando a área como lugar de 
moradia e convivência. O bairro passou a se chamar Baixa da Xanda justamente em homenagem a essa 
liderança: “Xanda” era o apelido de Alexandrina, e “baixa” designava a parte baixa da cidade onde a 
comunidade se formou. Assim, o nome do bairro guarda a memória da figura que garantiu sua origem e 
permanência. Recentemente, a Baixa da Xanda foi reconhecida formalmente como comunidade 
remanescente de quilombo, pelo patrimônio cultural imaterial e ancestral que representa. Esse 
reconhecimento foi oficializado em 6 de junho de 2025 pela Fundação Cultural Palmares e marcou a Baixa 
como o primeiro quilombo certificado no município de Parintins. 



 
 

6 

simbólica dominante. A alcunha passa a ser menos o lugar da humilhação e mais o da 

reversão semântica, um prenúncio da ressignificação plena. 

Nos anos 2000, esse movimento se intensifica. “Perreché” deixa de ser apenas 

defensivo e passa a ser afirmado como bandeira de pertencimento. Santos (2024, p. 102) 

assinala que a expressão já circulava em faixas, cantos de torcida e performances 

coletivas, manifestando orgulho da identidade encarnada. É nesse momento que o termo 

ganha densidade política, pois sua apropriação reforça o que Boaventura de Sousa Santos 

(2007, p. 119–123) chama de gramática do tempo: a capacidade de transformar marcas 

negativas herdadas em narrativas afirmativas de identidade. A galera encarnada, portanto, 

projeta no “perreché” não apenas a memória da exclusão, mas a força de reescrever essa 

memória como resistência e coesão. 

A partir da década de 2010, o termo atinge sua plena consolidação. Já não se trata 

apenas de grito da torcida, mas de símbolo oficial da identidade do Garantido. “Perreché” 

aparece em toadas de grande alcance, como Batucada Perreché (2019) e Perreché da 

Puraca (2024), e torna-se emblema presente em produtos culturais, fortalecendo o 

vínculo entre a galera e o próprio bumbá. Santos (2024, p. 150–152) demonstra como 

essa incorporação reflete o protagonismo das torcidas, cuja ação não se limita à 

arquibancada, mas redefine os signos de pertencimento. Esse processo pode ser 

interpretado em chave decolonial a partir de Mignolo (2008, p. 290): a desobediência 

epistêmica que recusa os significados impostos pela hegemonia adversária e recria 

sentidos a partir das margens. Ao reivindicar “perreché”, os encarnados invertem a lógica 

da estigmatização, transformando a palavra em signo positivo de afirmação. 

Assim, a trajetória de “perreché” exemplifica a potência daquilo que Beltrão 

(1980) conceitua como folkcomunicação: a criação simbólica que nasce dos grupos 

marginalizados e encontra na linguagem o espaço de sua resistência. O percurso do termo, 

da ofensa ao emblema, mostra como as torcidas do Garantido transformaram uma alcunha 

depreciativa em bandeira de orgulho, consolidando-a como um dos elementos mais 

vigorosos da identidade encarnada. 

 
TOADA PERRECHEÓLOGIA NA PERSPECTIVA FOLKCOMUNICACIONAL   
 

Tudo depois dessa noite vai ser diferente 
Tem sabor Garantido nesse pirão de gente 



 
 

7 

Nesse tumulto, eu vou além da exaustão 
É o Garantido, boi do povo, boi do povão 
Tece o tapete encarnado na minha fantasia 
A perpetuar minha perrechéologia 
Meu boi, vem meu boi, vem meu boi 
Boi, boi-boi-boi-boi 
O controle da emoção já foi 
Foi no tremor da batucada do meu boi 
Feito criança, mergulhado na doçura 
Eu vou pra baixa tomar banho de cultura 
Na batida forte, tum, arrepia 
Quando meu boi pula, eu pulo 
Quando meu boi gira, eu giro 
Corações entrelaçados 
Eu vou apofiar com o Garantido, olha o boi 
Boi, boi-boi-boi-boi 
O controle da emoção já foi 
Boi, boi-boi-boi-boi 
O controle da emoção já foi 
Tudo depois dessa noite vai ser diferente 
Tem sabor Garantido nesse pirão de gente 
Nesse tumulto, eu vou além da exaustão 
É o Garantido, boi do povo, boi do povão 
Tece o tapete encarnado na minha fantasia 
A perpetuar minha perrechéologia 
Meu boi, vem meu boi, vem meu boi 
Boi, boi-boi-boi-boi 
O controle da emoção já foi 
Foi no tremor da batucada do meu boi 
Feito criança, mergulhado na doçura 
Eu vou pra baixa tomar banho de cultura 
Na batida forte, tum, arrepia 
Quando meu boi pula, eu pulo 
Quando meu boi gira, eu giro 
Corações entrelaçados 
Eu vou apofiar com o Garantido, olha o boi 
Boi, boi-boi-boi-boi 
O controle da emoção já foi 
Boi, boi-boi-boi-boi 
O controle da emoção já foi 
(Reis et. al, 2025.) 

 

O conceito de folkcomunicação, formulado por Luiz Beltrão na década de 1960, 

nasce como esforço de compreender a circulação de informações e expressões culturais 

em comunidades populares, para além das mediações hegemônicas da comunicação de 

massa. Beltrão define esse campo como “o conjunto dos processos de intercâmbio de 

informações e manifestações de opinião, ideias e atitudes da massa, através de agentes e 

meios ligados direta ou indiretamente à cultura popular” (Beltrão, 1980, p. 53). Essa 



 
 

8 

formulação rompe com a visão da cultura popular como um mero resíduo folclórico, 

destituído de agência, e reconhece nela um sistema ativo de produção, circulação e 

apropriação de mensagens, que opera segundo lógicas próprias e preserva relativa 

autonomia em relação aos meios massivos. Em outra formulação, o autor enfatiza que “a 

comunicação folclórica é a transmissão de ideias, hábitos e costumes de um grupo para 

outro, de uma geração para outra, através de processos tradicionais, de boca a boca, pela 

imitação ou pela participação coletiva” (Beltrão, 1967, p. 16). A obra de Beltrão permite 

compreender que tais práticas comunicativas não apenas expressam a cultura popular, 

mas são estruturantes de sua sobrevivência e reinvenção. 

Esse olhar foi ampliado por José Marques de Melo, que incorporou uma dimensão 

funcional ao conceito, explicitando que tais práticas cumprem cinco funções essenciais: 

informativa, expressivo-lúdica, integradora, normativa e mítica. Ao fazer essa 

sistematização, Marques de Melo trouxe um instrumental analítico que nos permite 

identificar, no interior das manifestações, as formas específicas de articulação entre 

linguagem, sociabilidade e memória cultural. 

Ao observar a toada Perrechéologia, essas dimensões emergem com clareza. 

Logo nos primeiros versos — “Tudo depois dessa noite vai ser diferente / Tem sabor 

Garantido nesse pirão de gente” —, a função informativa se manifesta de forma direta. 

Trata-se de uma enunciação que situa o ouvinte, transmitindo um dado essencial sobre a 

singularidade daquele momento, mas não como simples relato: há aí um registro de 

pertencimento, um “nós” que comunica para “nós mesmos”, reafirmando laços de 

identidade. Como observa Marques de Melo (2008, p. 66), nas manifestações populares 

“a informação se articula com a vida cotidiana, respondendo às necessidades do grupo e 

reforçando seu senso de unidade”. É exatamente isso que ocorre aqui: a informação é 

inseparável da afirmação identitária. 

A função expressivo-lúdica aparece no verso “O controle da emoção já foi / Foi 

no tremor da batucada do meu boi”. Nesse trecho, a comunicação se dá pela celebração 

estética, pelo prazer do som e do movimento, que, segundo Marques de Melo (2008, p. 

70), “não é mera recreação: é forma de expressão simbólica que traduz sentimentos, 

emoções e modos de ver o mundo”. O lúdico não é apenas um adorno: é um modo de 

comunicar e de intensificar o pertencimento. 



 
 

9 

O refrão responsorial “Boi, boi-boi-boi-boi” opera como função integradora. Ele 

não apenas convida, mas exige a participação coletiva, transformando público e 

intérpretes em um só corpo sonoro. Marques de Melo (2008, p. 72) descreve que “a 

integração é alcançada quando a comunicação popular envolve os membros da 

comunidade não apenas como receptores, mas como agentes de um mesmo processo 

expressivo”. Aqui, a estrutura musical e a repetição ritualizada criam um espaço de 

comunhão simbólica. 

A função normativa se manifesta no uso de expressões e símbolos próprios do 

universo do Garantido — como o verbo “apofiar” ou a afirmação “boi do povo” — que 

reafirmam códigos internos e valores partilhados. Marques de Melo (2008, p. 73) observa 

que o caráter normativo da comunicação popular reside em “reforçar tradições, prescrever 

condutas e perpetuar padrões simbólicos reconhecidos pela comunidade”. Nesse caso, 

trata-se de manter viva uma gramática cultural específica, que delimita a identidade do 

grupo. 

Já a função mítica é evidente nas imagens como “tapete encarnado” e “pirão de 

gente”. São figuras que reatualizam narrativas fundadoras e condensam memórias 

coletivas, permitindo que o presente da festa se inscreva na continuidade de uma história 

compartilhada. Como escreve Marques de Melo (2008, p. 74), “o mito, nas manifestações 

populares, é força estruturante que garante a coesão e a permanência de valores culturais 

no tempo”. 

No nível da linguagem, o neologismo “perrechéologia” é um exemplo eloquente 

do processo descrito por Beltrão, segundo o qual “o povo cria e recria signos para nomear 

o mundo segundo sua própria visão de realidade” (1967, p. 45). A junção de “perreché” 

— termo local para designar o torcedor vibrante — com o sufixo “-logia” produz uma 

autoafirmação: o ato de torcer, viver e performar o boi é elevado à condição de saber 

sistematizado, digno de nomeação. É aqui que se abre espaço para pensar, a partir dessa 

toada, o que podemos chamar de folkepistemologia. 

Se a folkcomunicação é o campo dos processos comunicativos populares, a 

folkepistemologia, inspirada no caso concreto dessa toada, pode ser compreendida como 

o campo de produção e validação de saberes no interior da cultura popular. Trata-se de 

reconhecer que, nessas práticas, não há apenas comunicação, mas também produção de 



 
 

10 

conhecimento — conhecimento sobre si, sobre o território, sobre as regras e ritmos que 

regem a vida coletiva. 

Essa perspectiva dialoga com Stuart Hall (1997), ao mostrar que a identidade 

cultural não é fixa, mas se constrói no jogo entre tradição e mudança, em que os sujeitos 

negociam continuamente seus pertencimentos. Também se aproxima da noção de culturas 

híbridas de Néstor García Canclini (1992), que revela como práticas populares 

incorporam, transformam e ressignificam elementos advindos da modernidade midiática 

sem perder suas lógicas próprias. 

No plano das práticas cotidianas, a Perrechéologia também remete às “artes de 

fazer” analisadas por Michel de Certeau (1980): modos criativos e táticos com que os 

grupos populares se apropriam de linguagens, códigos e espaços para inscrever sua 

presença e afirmar sua autonomia simbólica. O canto coletivo, a reiteração de símbolos 

locais e a produção de neologismos são precisamente formas dessa astúcia criadora, que 

transforma a vida cotidiana em lugar de invenção simbólica e resistência cultural. 

Do ponto de vista político-epistemológico, a categoria de folkepistemologia 

encontra ressonância na proposta de Walter Mignolo (2008) de uma “desobediência 

epistêmica”, pois reivindica a legitimidade de sistemas de saber não subordinados às 

epistemologias dominantes. Essa perspectiva converge ainda com Boaventura de Sousa 

Santos (2007), que defende a necessidade de reconhecer as “epistemologias do Sul” como 

formas válidas e potentes de produção de conhecimento. Ao nomear sua própria prática 

como Perrechéologia, o povo se inscreve nesse movimento de insurgência epistêmica, 

declarando que sua experiência não é mera expressão estética, mas também um saber 

legitimado. 

Nesse sentido, a toada atua como artefato epistemológico: ela organiza 

informações, codifica normas, inscreve memórias e integra experiências de modo a 

produzir uma narrativa sobre o mundo que é simultaneamente estética e cognitiva. Assim 

como a folkcomunicação resiste à homogeneização midiática, a folkepistemologia resiste 

à epistemologia dominante, afirmando que há modos de conhecer e validar saberes 

enraizados nas práticas culturais. 

Além disso, a circulação dessa toada em espaços distintos — desde a rua e a Baixa 

do São José até o grande espetáculo mediado por transmissões televisivas — revela a 

capacidade da cultura popular de transitar entre circuitos comunicativos sem perder a 



 
 

11 

densidade de seu significado. Esse trânsito opera como uma tradução intercultural, que 

preserva a gramática simbólica interna enquanto dialoga com públicos mais amplos. A 

folkepistemologia, nesse ponto, não se limita a produzir saberes para consumo interno, 

mas também estabelece pontes, negocia sentidos e expande a presença desses saberes no 

espaço público nacional e global. 

Essa dinâmica demonstra que o conhecimento popular não é estático nem fechado. 

Ao contrário, ele se adapta, reinterpreta e reinventa a partir do diálogo com outras formas 

de comunicação e de epistemologia. Essa plasticidade, longe de diluir sua essência, 

reforça sua vitalidade e sua capacidade de resistência cultural. É justamente essa 

capacidade de articular tradição e inovação que permite que manifestações como 

Perrechéologia se mantenham relevantes e mobilizadoras, mesmo diante da pressão de 

modelos midiáticos hegemônicos. 

Portanto, ao pensarmos a folkcomunicação como dimensão da folkepistemologia, 

abrimos caminho para uma compreensão mais complexa das culturas populares: não 

apenas como portadoras de mensagens, mas como agentes plenos na produção e na 

validação de saberes. Isso significa reconhecer que, na arena simbólica do boi-bumbá, 

não se disputa apenas o espetáculo, mas também a autoridade de narrar, interpretar e 

conceituar a própria realidade. Perrechéologia é, assim, uma aula pública de 

epistemologia popular: um enunciado coletivo sobre quem somos, como vivemos e como 

pensamos — e, sobretudo, sobre o direito de dizer e legitimar esse pensamento com a 

força da própria voz. 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

A análise da toada Perrechéologia, apresentada pelo Boi Garantido no Festival de 

Parintins de 2025, evidencia que a cultura popular amazônica é também um território 

fértil de produção epistemológica. Longe de se limitar ao entretenimento ou à repetição 

de formas estéticas consagradas, a obra se apresenta como acontecimento comunicacional 

que mobiliza afetos, territorialidades, memórias e saberes encarnados. Ao fundir o termo 

“perreché” — antes marcado por conotações pejorativas — ao sufixo “-logia”, consuma-

se um gesto de reapropriação simbólica e de subversão epistemológica: o vivido popular 

é elevado ao estatuto de conhecimento legítimo, sensível e situado. 



 
 

12 

Essa perrechéologia não se reduz a metáfora poética; constitui-se como verdadeira 

folkepistemologia, expressão de um saber que se corporifica nas performances coletivas, 

nas tradições reinventadas e nas táticas simbólicas do povo vermelho. Sua força reside no 

fato de que não apenas é cantada para o povo, mas cantada pelo povo — momento em 

que, “tomando do levantador” a voz do boi, a comunidade deixa de ser objeto e assume-

se como sujeito epistêmico. Tal passagem revela a densidade política do ato de cantar e 

reforça a centralidade da participação ativa na produção de sentido. Aqui se confirma o 

que Michel de Certeau (1980) chamou de “artes de fazer”: práticas criativas que 

transformam linguagens e rituais em estratégias de afirmação coletiva. 

Com base na teoria da folkcomunicação de Luiz Beltrão, complementada pelas 

dimensões funcionais propostas por José Marques de Melo, foi possível compreender que 

Perrechéologia opera como meio autônomo de produção e difusão de saberes. Trata-se 

de uma pedagogia da emoção, do pertencimento e da experiência compartilhada, que 

escapa aos modelos formais da racionalidade moderna sem, contudo, abrir mão de rigor 

ou validade. Ao validar a emoção como critério de verdade e a comunidade como 

instância legítima de conhecimento, essa toada inscreve a cultura popular amazônica no 

campo da produção epistemológica, em diálogo com a ecologia de saberes de Boaventura 

de Sousa Santos (2007), que reivindica o reconhecimento de formas de conhecimento 

historicamente silenciadas. 

O depoimento do compositor Bruno Bulcão acrescenta profundidade a essa 

leitura, ao revelar que a gênese da obra nasce da escuta atenta ao coletivo, do engajamento 

afetivo e da fusão entre técnica e vivência: “se eu não me emociono, eu paro”. Assim, a 

Perrechéologia se apresenta como um processo formativo que se constrói nos rituais da 

Baixa do São José, nos ensaios, nas batucadas e nas interações orais, reafirmando que o 

saber popular se aprende e se transmite no corpo e na festa. É nesse ponto que Stuart Hall 

(1997) ajuda a compreender a identidade como processo em constante construção, 

negociada entre memória e reinvenção. 

Do mesmo modo, a obra dialoga com a noção de culturas híbridas de Néstor 

García Canclini (1992), pois circula simultaneamente no circuito popular e no midiático, 

preservando seus códigos internos enquanto alcança públicos mais amplos. A 

hibridização, longe de diluir a autenticidade da experiência, reforça a vitalidade de seus 

símbolos. Nesse trânsito, manifesta-se também o gesto de desobediência epistêmica 



 
 

13 

destacado por Walter Mignolo (2008): uma insurgência que desestabiliza hierarquias do 

saber e reivindica que os modos populares de conhecer e dizer o mundo tenham validade 

própria. 

Dessa forma, reconhecer a perrechéologia como saber é também afirmar a 

legitimidade de epistemologias enraizadas no cotidiano, na memória e no afeto, que 

coexistem e tensionam os paradigmas modernos. Mais do que resistir à homogeneização 

cultural, Perrechéologia oferece alternativas concretas de pensamento e enunciação, 

transformando a toada em escrita sensível da história: uma escrita feita de som, corpo e 

voz coletiva. Como lembra Boaventura (2007), trata-se de ampliar o cânone 

epistemológico, abrindo espaço para que outros saberes falem e sejam reconhecidos. 

Portanto, se Beltrão nos mostrou que o povo comunica, a experiência da 

Perrechéologia ensina que o povo também pensa e sistematiza — à sua maneira, em suas 

formas próprias de validação. Que a comunicação e as ciências humanas permaneçam 

atentas a essas vozes que cantam e pensam — e que, ao fazê-lo, nos convidam a pensar 

de outras maneiras, encarnadas, coletivas e profundamente potentes. 

 
REFERÊNCIAS 
 
BELTRÃO, Luiz. Folkcomunicação: um estudo dos agentes populares de difusão da 
informação. 2. ed. São Paulo: Paulinas, 1967. 
______. Folkcomunicação: a comunicação dos marginalizados. São Paulo: Cortez, 1980. 
 
CANCLINI, Néstor García. Culturas híbridas: estratégias para entrar e sair da 
modernidade. Tradução de Heloisa Pontes. São Paulo: EDUSP, 1992. 
 
CERTEAU, Michel de. A invenção do cotidiano: 1. artes de fazer. Tradução de Ephraim 
Ferreira Alves. Petrópolis: Vozes, 1980. 
 
FERNANDES, Aires Manuel dos Santos. Tem evento na cidade: o festival folclórico e as 
transformações urbanas em Parintins. Tese (Doutorado em Sociedade e Cultura na Amazônia) 
– Universidade Federal do Amazonas, Manaus, 2021. 
 
HALL, Stuart. A identidade cultural na pós-modernidade. Tradução de Tomaz Tadeu da Silva 
e Guacira Lopes Louro. 11. ed. Rio de Janeiro: DP&A, 1997. 
 
MELO, José Marques de. Comunicação e folkcomunicação: a emergência dos estudos 
culturais no Brasil. São Paulo: Paulus, 2001. 
 
MIGNOLO. Walter D. Desobediência epistêmica: a opção descolonial e o significado de 
identidade em política. In Cadernos de Letras da UFF – Dossiê: Literatura, língua e 
identidade. no 34, p. 287-324, 2008 
 



 
 

14 

REIS, Alessandra et al. Toada Perrechéologia. Parintins: Boi Bumbá Garantido, 2025. 3'13 min. 
 
SANTOS, Boaventura de Sousa. A gramática do tempo: para uma nova cultura política. 2. 
ed. São Paulo: Cortez, 2007. 
 
SANTOS, Arnoldo Araújo dos. A batalha do povo perreché contra o povo da francesa: o 
protagonismo das torcidas no Festival Folclórico de Parintins. 2024. Dissertação (Mestrado 
em Ciências Humanas) – Universidade do Estado do Amazonas, Manaus, 2024. 
 
 


	RESUMO
	REFERÊNCIAS

