
 
 

1 

BOIS DE MATRACA DITANDO A RITUALÍSTICA NO SÃO JOÃO 
DO MARANHÃO1 

 
 

Maria Gezilda e Silva Nascimento2 
Antônio Jorlan Soares de Abreu3 

 
 
 
RESUMO 
Os grupos de Bumba Meu Bois, são as grandes atrações maranhenses durante o São João 
do Maranhão. Contudo os grupos de sotaque de Matraca, ditam o ritmo das toadas na 
capela São Pedro e na Avenida São Marçal. Neste trabalho o objetivo é apresentar as 
percepções obtidas a partir da observação in loco, dos grupos de Matraca dentro da Capela 
São Pedro e suas manifestações em homenagem ao padroeiro São Marçal no bairro do 
João Paulo. A metodologia utilizada foi a observação sem participação. Na 
fundamentação há o registro dos elementos folk, que se traduzem pela força e 
manifestação cultural que a festa representa. Quanto aos resultados, aparecem modulados 
pela percepção dos pesquisadores. 
 
PALAVRAS-CHAVE Cultura; Folkcomunicação; Folkturismo; Religiosidade; 
Sincretismo religioso. 
 
 
INTRODUÇÃO 
 

 Os grupos de Bumba Meu Bois (BMB) do Maranhão compõem a qualidade de 

uma arquitetura arquétipo denominado de Complexo Cultural, por sua composição de 

encenação teatral, canto, dança, artesanato e religiosidade. 

 Esses grupos têm um contexto histórico de representação cultural, que se fortalece 

e se reinventa há mais de dois séculos (Nunes, 2011). Sua existência está pautada em suas 

crenças, tanto que a maioria dos grupos folclóricos de BMB são considerados de Bois de 

Promessa (Pacheco, 2000; Sanches, 2000, Cano, 2018).  

 
1 Trabalho apresentado para o GT 2: Folkcomunicação e Culturas Populares, integrante da programação da 
22ª Conferência Brasileira de Folkcomunicação – Folkcom 2025, realizado de 29 a 31 de outubro de 2025. 
 
2 Instituto Federal do Maranhão-IFMA. Mestra em Biblioteconomia-UFCA Contato: 
maria.nascimento@ifma.edu.br. 
 
3 Instituto Federal do Maranhão-IFMA. Doutor e Mestre em Ciências da Comunicação-UNISINOS, Mestre 
em Turismo-UFPR. Contato: antonio.abreu@ifma.edu.br. 

mailto:maria.nascimento@ifma.edu.br


 
 

2 

 Mas, afinal o que é este Boi de Promessa? São festas de Boi que foram prometidas 

aos santos, como agradecimento ao alcance de uma graça. Em geral, o fiel promete que 

tendo a graça alcançada irá colocar o Boi durante um ano, dois anos. Contudo, toma gosto 

pela brincadeira e decide colocar por enquanto vida ele/ela tiver. É assim que nasce um 

Boi de Promessa. 

 Essa brincadeira no Maranhão, assumiu um lugar de destaque e também de 

resistência. Pois, os grupos são em sua maioria, Bois pertencentes às pessoas da raça 

negra e povos originários. E que por algum tempo foram impedidos de manifestar sua 

alegria, sua devoção, sua fé, sua celebração no centro da capital São Luís, por ser 

considerada uma arruaça. 

 Nunes descreve no Dossiê de Registro do Complexo Cultural do Bumba Meu Boi 

do Maranhão. 
 
Ao longo de, pelo menos, dois séculos, o Bumba passou por várias fases. 
De vítima de preconceito no século XIX, por ser considerado brincadeira 
de “arruaceiros”, essa expressão cultural desfruta, atualmente, de grande 
prestígio junto à sociedade maranhense (2011, p. 23). 
 

 O folclore do BMB, como bem citou Nunes, tem passado por fases. Fases essas 

que implicam necessariamente em manter-se atuante e resistente, é uma resistência 

pautada em rejeição, aceitação, diálogos mal resolvidos, dissidências/cisões que 

resultaram na criação de novos grupos, com sotaques distintos e personagens 

representativos. 

 No entorno desta brincadeira folclórica, a religiosidade, como comentado acerca 

do Boi de Promessa, é algo intrínseco ao comportamento e a sua existência. Tanto que 

nos barracões mantêm-se um altar com as imagens de santos católicos e encantados 

(Abreu & Assunção, 2025). 

 Os credos no BMB vivem em harmonia, como prega no livro dos Salmos 133:1. 

“Oh! Quão bom e suave é que os irmãos vivam em união!”. Essa união que tanto se 

discute nas narrativas que circulam o convívio em sociedade e os meios de comunicação, 

e que falta em muitos dos espaços, onde em sua maioria reside a intolerância religiosa e 

os atos de violência e discriminação. 

 O objetivo deste trabalho é apresentar as percepções/inferências que os 

pesquisadores obtiveram ao acompanhar in loco, as manifestações ocorridas na Capela 



 
 

3 

São Pedro (29/06) e na Avenida São Marçal (30/06) ambas no ano de 2025, a partir do 

método de pesquisa, observação sem participação, Martino (2018, p. 138) esclarece que 

“Neste tipo de pesquisa, a pesquisadora se limita a olhar, sem interagir deliberadamente 

ou participar das atividades”. 

 O artigo registra em sua composição, devido a quantidade de páginas propostas 

pelo evento, uma apresentação a respeito do sotaque de matraca e o sincretismo religioso 

e ao final expõe algumas considerações. 

 

SOTAQUE DE MATRACA 
 

 Aos sons das matracas, nos mais variados tamanhos e modelos, uma quantidade 

considerável de pessoas acompanha os grupos de BMB de sotaque homônimo. Reis 

(2008, p. 24) afirma que “Neste ritmo o destaque maior são as matracas”. 

 Sotaque de Matraca ou Sotaque da Ilha, como também é denominado e/ou 

conhecido, Sousa explica que. 

 
Um dos mais populares existentes no Maranhão, o sotaque da Ilha 
ou Matraca é originário da Ilha de São Luís, mais precisamente 
dos povoados rurais e colônias de pescadores [...]. É um sotaque 
cheio de vigor, que tem na figura do cantador ou amo (o que canta 
balançando um maracá e tocando um apito) o carisma de um 
verdadeiro comandante. (2021, p. 73, grifos do autor) 
 

 O turista que chega à cidade para conhecer o folclore junino, no primeiro instante 

fica com o olhar atento e fixo, no segundo momento já se insere na brincadeira e solicita 

auxílio dos nativos, para também juntar-se ao batalhão de pessoas que carregam o 

instrumento. 

 Além das matracas, apito e maracá, Azevedo Neto (2008, p. 39) evidencia que 

“Os pandeirões repetem as batidas delas. Os tambores-onça marcam e o maracá passeia 

sobre o som. Mas as matracas sim, é que fazem seu peso”. Assim é o Sotaque de Matraca 

ou da Ilha. Quase que impossível, conhecer, ver, ouvir e não sentir arrepios, e não 

procurar um instrumento e juntar-se aos incontáveis matraqueiros que participam da 

brincadeira. 

 A festa que nasceu no seio da comunidade marginalizada, ganha destaque e tornar-

se um dos símbolos do São João do Maranhão, lá quem dita o ritual são as Matracas. Esta 



 
 

4 

observação é a pura essência do trabalho de Beltrão (1980), a folkcomunicação. 

Corroborando com este diálogo Souza (2021) especifica que “Qualquer pessoa, seja ela 

da comunidade de origem do boi ou não, se estiver de posse de uma matraca e souber 

acompanhar, tem a permissão de tocar” (p. 73 grifos do autor). 

 

HIBRIDISMO RELIGIOSO 
 

 A manifestação do Bumba Meu Boi no Maranhão constitui um espaço simbólico 

onde o sagrado e o profano dançam juntos, revelando a face mais plural da religiosidade 

brasileira. Entre ladainhas católicas, promessas pagas aos santos juninos, é possível 

visualizar a incorporação de santos/entidades nos brincantes de boi. 

 A chegada na Capela São Pedro na noite do dia 28/06 para o dia 29/06, advindos 

da Casa das Minas (terreiro mais antigo do Maranhão), é uma demonstração clara do 

hibridismo religioso. Os grupos de matraca e demais sotaques mais antigos, desenvolvem 

essa ritualística há vários anos, dançam na Casa de Matriz Africana e seguem 

aproximadamente seiscentos metros, festejando, batendo os tambores e as matracas, para 

também reverenciar São Pedro. 

 Carvalho (2000, p. 11) deixa claro que no “Dia de São Pedro -, na Capela e largo 

do santo padroeiro, [...], durante a madrugada e manhã, os conjuntos de boi dos diversos 

sotaques prestaram a sua homenagem com grande participação popular”. E Cano 

complementa. 
 
No Maranhão, especificamente, além da dimensão lúdica, o bumba meu 
boi apresenta um acentuado caráter religioso que pode ser observado 
tanto na devoção a Santo Antônio, São João, São Pedro e São Marçal, 
em suas práticas do catolicismo popular, quanto nos terreiros e rituais 
afro-religiosos (2018, p. 67-68). 
 

 Destacando aqui, a chegada na Capela São Pedro, pelos brincantes do Boi, tendo 

o boi artefato, guiado pelo miolo (brincante que carrega a carapaça do Boi), que sobem 

as escadarias de joelhos (levando consigo a estrutura do Boi), ciceroneados por um 

caboclo de fita ou de pena e auxiliados por demais brincantes, ao adentrar o templo 

católico, diante do altar onde encontra-se a imagem de São Pedro, torna-se evidente uma 

espécie de transe, deitam-se diante da imagem, erguem as mãos em sinal de devoção e 

agradecimento, seus corpos tremem e configuram-se como em incorporação. 



 
 

5 

 A cena segue por longos minutos, o espaço da Capela está completamente lotado, 

homens e mulheres de idade já avançada, com terços nas mãos, passam as contas entre os 

dedos e seus lábios pronunciam cantos e orações. Outros se aproximam da imagem para 

tocá-la e em seguida com a mão que tocou a imagem, levam as suas cabeças e o peito 

esquerdo, visivelmente emocionados e depois fazem o sinal da cruz. 

 Outra quantidade de homens e mulheres de diversas idades, quase todos usando 

as câmeras fotográficas de seus smartphones, registrando o momento e tirando selfies. 

Contudo, não foi possível identificar expressões de reprovação e/ou falas, manifestações 

de intolerância ou discriminação religiosa.  

 Claramente visível um momento em que a ritualística e devoção de fé ditam as 

regras e é possível afirmar que naquela festividade, está estabelecido um hibridismo 

religioso, demonstrando que o espaço físico do grupo é também um território simbólico 

de fé compartilhada. Essa coexistência religiosa é mais do que tolerância: é convivência 

harmoniosa. 

 Os autores Abreu & Assunção (2025) corroboram essa perspectiva ao observar 

que a religiosidade se manifesta nas celebrações em honra aos santos católicos e também 

nos rituais vinculados às religiões afro-brasileiras, como o candomblé, umbanda e 

encantados. A festa, portanto, torna-se expressão de um sincretismo que está longe de ser 

simples mistura: é uma fusão estratégica de identidades que se fortalece na fé e na 

ancestralidade. 

 No bairro do João Paulo, na avenida São Marçal, estes mesmo grupos que estavam 

na Capela e na Casa, encontra-se em formato de grandes batalhões, seguidos por um trio 

elétrico, percorrendo o trajeto da Avenida que leva o nome do padroeiro dos brincantes 

de Boi, São Marçal, contendo uma estátua de 5mt do bispo paramentado e ao seu lado um 

palco montado para recepcionar os brincantes.  

 A concentração tem início nas proximidades do quartel do exército, onde fica uma 

bifurcação de ruas com uma pequena rotatória, contendo nela uma espécie de obelisco 

com uma outra imagem do bispo, tendo sob seus pais duas cabeças de bois. Essa 

pluralidade é, de certo modo, a própria alma do Maranhão: diversa, mestiça, devota e 

festiva. A promessa feita ao santo é cumprida com o boi na rua, mas é também um ato de 

afirmação cultural, de pertencimento e de resistência diante das pressões da modernidade. 

 



 
 

6 

CONSIDERAÇÕES 
 Este exercício de análise observacional crítica acerca da manifestação cultural, 

envolto nesse hibridismo religioso no Bumba Meu Boi contribui significativamente para 

o aprofundamento das discussões sobre religiosidade popular no Brasil, especialmente 

nos campos da folkcomunicação, da antropologia da religião e dos estudos culturais. 

 O trabalho contribui para o entendimento da fé como prática social, incorporada 

às dinâmicas culturais e não restrita à liturgia institucional. Ao tempo em que evidencia 

o sincretismo como forma de resistência histórica, articulando tradição e reinvenção nos 

territórios populares. 

 A discussão busca ampliar a compreensão da ritualística como linguagem 

comunicacional e identitária, em que o Boi é suporte, símbolo e sujeito de fé e ação 

política. Essa análise favorece e exige uma discussão comparativa com outras festas 

populares brasileiras, a exemplo do Congado, do Maracatu e do Reisado. Ao tempo que 

também coloca em debate os desafios da patrimonialização, que muitas vezes esvazia ou 

simplifica os sentidos espirituais dessas práticas. 

 Ao reconhecer o hibridismo religioso como uma chave de leitura do Bumba Meu 

Boi, esta reflexão fortalece o compromisso da academia com uma abordagem respeitosa, 

plural e profundamente conectada aos saberes do povo. 

 

REFERÊNCIAS 
 
ABREU, Antônio Jorlan Soares de.; ASSUNÇÃO, Andrey da Silva. Bumba meu boi 
maranhense e seus elementos folk. São Luís: Edifma, 2025. 
 
AZEVEDO NETO, Américo. O bumba meu boi no Maranhão. São Luís: Pitomba!, 2019. 
 
BELTRÃO, Luiz. Folkcomunicação: a comunicação dos marginalizados. São Paulo: Cortez, 
1980. 
 
CANO, Maria da Conceição Salazar. Entre santos e encantados: o universo religioso e o princípio 
da dádiva no bumba meu boi do Maranhão. Revista Pós Ciências Sociais, v. 15, n. 30, p. 67–90, 
12 Set 2018. Disponível em: https://periodicoseletronicos.ufma.br/ 
index.php/rpcsoc/article/view/9683. Acesso em: 11 jul 2025. 
 
CARVALHO, Michol Maria de. Descobrindo e/ou Redescobrindo o Bumba-meu-boi. Boletim 
da Comissão Maranhense de Folclore, n. 17, p.11-12, 2000. Disponível em: chrome-
extension://efaidnbmnnnibpcajpcglclefindmkaj/https://cmfolclore.ufma.br/arquivos/d0560ebe30
48bfcd7232ff48dad5a842.pdf. Acesso em: 11 jul 2025. 
 
LIMA, Zelinda Machado de Castro. O Bumba-Meu-Boi como conheci. São Luís: 



 
 

7 

Fecomércio/MA, Sesc, 2019. 
 
MARTINO, Luís Mauro Sá. Métodos de pesquisa em comunicação: projetos, ideias, práticas. 
Petrópolis-RJ: Vozes, 2018. 
 
NUNES, Izaurina Maria de Azevedo. (org.). Complexo cultural do bumba meu boi do 
Maranhão. São Luís: IPHAN, 2011. 
 
REIS, José Ribamar Sousa dos. O abc do bumba-meu-boi do Maranhão. São Luís: Fort 
Gráfica, 2008. 
 
SOUSA, Arinaldo Martins de. Dando nome aos bois: a apropriação do bumba-meu-boi 
maranhense e sua invenção como artefato político. São Luís: Edufma, 2021. 


	RESUMO
	INTRODUÇÃO

