
 
 

1 

FOLKCOMUNICAÇÃO E DECOLONIALIDADE NA REDE 
VEREDAS DE ARTISTAS E EDUCADORES DECOLONIAIS1  

 
 

Jessica Allana Grossi2 
Karina Janz Woitowicz3 

 
 
 
RESUMO: 
Os fundamentos epistemológicos da Folkcomunicação e da Decolonialidade apresentam 
possibilidades de diálogo e aproximações. A Decolonialidade, ao problematizar os 
subalternizados/colonizados e os sistemas geradores de opressão, encontra os grupos 
marginalizados da Folkcomunicação e suas práticas informais de resistência. Para discutir 
este aspecto, o artigo traz como exemplo, através da pesquisa quantitativa e uma breve 
análise qualitativa, uma iniciativa realizada pelo veículo de jornalismo cultural Nonada 
Jornalismo - organização de cultura, jornalismo e educação pelo viés decolonial, que 
consiste na disponibilização de em um mapa de fontes (Rede Veredas). O objetivo é 
demonstrar, através da iniciativa do Nonada, que os artistas e educadores decoloniais 
reproduzem em seus discursos elementos que se identificam com a folkcomunicação. 
 
PALAVRAS-CHAVE: 
Folkcomunicação; Decolonialidade; Nonada Jornalismo; Cultura. 
 
 
INTRODUÇÃO: CONTEXTO E BASES CONCEITUAIS 
 

A Folkcomunicação, teoria desenvolvida pelo pernambucano Luiz Beltrão nos 

anos 1960, encontrou um cenário de pesquisas em comunicação centradas no norte global, 

mais precisamente nos Estados Unidos e na Europa. Naquela época, haviam três 

elementos já estabelecidos teoricamente pelo conhecimento hegemônico. Colonialidad 

del saber, colonialidad del ser e colonialidad del poder (Villanueva, 2018) e todas as 

 
1 Trabalho apresentado para o GT – 1 Diálogos e Fundamentos Teóricos da Folkcomunicação, integrante 
da programação da 22ª Conferência Brasileira de Folkcomunicação – Folkcom 2025, realizado de 29 a 31 
de outubro de 2025. 
  
2 Universidade Estadual de Ponta Grossa. Mestranda em Jornalismo, Graduada em Jornalismo. Contato: 
jessicaallanagrossi@gmail.com. 
 
3 Professora do Curso de Jornalismo e do Programa de Pós-Graduação em Jornalismo da Universidade 
Estadual de Ponta Grossa. Doutora em Ciências Humanas. Bolsista de Produtividade em Pesquisa CNPq. 
Contato: karinajw@uepg.br.  



 
 

2 

teorias científicas hegemônicas da comunicação de massa do período descendem destes 

três eixos. 

É também nos anos 60 que as pesquisas que questionam a dominação social, 

econômica e cultural ganham fôlego, culminando na Teoria da Dependência desenvolvida 

nos anos 1970 por teóricos da America Latina (Mattelart, 2017). A formulação de um 

pensamento crítico, aliada à busca por alternativas para romper com o poder hegemônico, 

constituem esforços importantes mobilizados pelos teóricos da época, a exemplo dos 

conceitos de mediações (Martín-Barbero, 2003) e de frentes culturais (González, 2016), 

elaborados na década seguinte. 

Conforme Restrepo (2015, p. 24), os estudos culturais elaborados na América 

Latina contemplam vozes e perspectivas “marginais”: “as diferenças de classe, raciais, de 

gênero, geracionais, institucionais e de lugar contam e são significativas em termos 

intelectuais e políticos”. 

Entre o final dos anos 1990 e início dos anos 2000, um coletivo de intelectuais 

latino-americanos, conhecido como Grupo Modernidade/Colonialidade (M/C) aprofunda 

o pensamento crítico formulado a partir da região e centra suas análises na perspectiva 

pós-colonial. Segundo Luciana Ballestrin (2013, p. 89, o grupo “atualiza a tradição crítica 

de pensamento latino-americano, oferece releituras históricas e problematiza velhas e 

novas questões para o continente”. Teóricos como Walter Mignolo, representante deste 

movimento responsável pelo chamado ‘giro decolonial’ discutem a colonização 

epistemológica que interessa às ciências (Veiga; Morais, 2021) e a forma de se adquirir 

conhecimento. Para o autor, “la descolonialidad es la necesaria respuesta tanto a las 

falacias y ficciones de las promesas de progreso y desarrollo que conlleva la modernidad, 

como a la violencia de la colonialidad” (Mignolo, 2014, p. 24). 

A epistemologia decolonial, portanto, alinha-se ao reconhecimento de sistemas e 

de relações de poder e de violência que incidem sobre os sujeitos, promovendo o repensar 

sobre a sociedade, a cultura e o fazer científico. Conforme defende Villanueva (2018), é 

necessário um confronto do pensamento hegemônico que vem de uma forma imposta e 

um questionamento sobre o modo de estabelecer o conhecimento hegemônico. 

O olhar sobre as hegemonias no processo de construção do conhecimento por um lado e, 

por outro, a valorização dos saberes populares, pode ser entendido como um dos pontos 

de conexão entre o pensamento decolonial e a folkcomunicação, que contribui para lançar 



 
 

3 

outras perspectivas para o campo da comunicação. Em seu livro Folkcomunicação: a 

comunicação dos marginalizados, Luiz Beltrão fala sobre a comunicação de massa e 

crítica a visão, imposta à época, de que a comunicação é feita através do emissor, que fala 

enquanto o receptor apenas escuta, em um processo unilateral (Beltrão, 1980). Para o 

pesquisador, toda comunicação é composta por um diálogo e essa foi a base para o 

surgimento da Folkcomunicação como uma alternativa às pesquisas de comunicação de 

massa. 

Os agentes-comunicadores de Luiz Beltrão, por estarem excluídos do sistema 

comunicacional formal, elaboram meios e processos de comunicação através das suas 

vivências, experiências e necessidades (Beltrão, 1980). Eles integram um sistema 

complexo de comunicação direcionado à comunidade em que participam e essa forma de 

comunicação não poderia ser compreendida pelas teorias de comunicação de massa 

hegemônicas criadas por pesquisadores que olhavam os Estados Unidos e a Europa como 

modelos. 

Na teoria beltraniana (Beltrão, 2004), ganha espaço o caráter de contestação 

presente nas mensagens dos grupos em situação de marginalidade, que na formulação do 

autor podem ser identificados como grupos rurais, urbanos e culturalmente 

marginalizados. Quanto a esta última definição, mais apropriada aos propósitos deste 

artigo, os grupos “constituem-se de indivíduos marginalizados por contestação à cultura 

e organização social estabelecida [...]” (Beltrão, 1980, p. 103). 

Além da comunicação, a decolonialidade se relaciona também com a educação 

devido ao seu caráter de emancipação. É através da educação que podemos alcançar a 

libertação dos oprimidos (Freire, 1968). Ou, para usar a expressão que orienta o presente 

estudo, dos colonizados. Pensando nesta questão, este artigo traz como exemplo, através 

da pesquisa quantitativa e uma breve análise qualitativa, uma iniciativa realizada pelo 

veículo de jornalismo cultural Nonada Jornalismo - Organização de cultura, jornalismo e 

educação pelo viés decolonial. 

O objetivo do artigo, além de realizar a discussão teórica sobre as aproximações 

entre a Folkcomunicação e a Epistemologia Decolonial, é também demonstrar, através da 

iniciativa do Nonada, que os artistas e educadores decoloniais reproduzem em seus 

discursos elementos da folkcomunicação, mesmo que não se reconheçam como agentes 

folk comunicadores ou se declarem como tais. 



 
 

4 

 

REDE VEREDAS DE ARTISTAS E EDUCADORES DECOLONIAIS 
 

IMAGEM 1. Banco de fontes da Rede Veredas 

 

 
Fonte: Print de tela da Rede Veredas 

 

O site Nonada Jornalismo foi fundado em 2010 e desde então é uma organização 

sem fins lucrativos que articula cultura, jornalismo e educação como pilares para suas 

reportagens culturais e projetos culturais. A concepção do veículo de cultura é a mais 

ampla e plural possível, tendo como destaque nas suas pautas de cobertura nacional os 

povos originários, cinema, literatura, políticas culturais, culturas populares, comunidades 

tradicionais, memória e patrimônio, além de abordar as mudanças climáticas. 

Dentro do site Nonada4, existe o Nonada Lab onde são postados os projetos 

socioculturais e educacionais do veículo de jornalismo cultural. Estes projetos são 

 
4 Disponível em: https://www.nonada.com.br/  



 
 

5 

especializados em educação e cultura, em diversos formatos. São projetos com data de 

início e data de finalização, que são inscritos em editais. Atualmente há 11 projetos 

publicados no site e um deles é o Rede Veredas de Artistas e Educadores Decoloniais5. 

Trata-se de um banco de fontes para pautas sobre cultura e educação com viés decolonial. 

Na Imagem 1, a seguir, é possível observar o modo de consulta às fontes e a representação 

do trabalho em rede promovido pela iniciativa. 

No subtítulo Sobre, o veículo de comunicação diz que a Rede Veredas é uma rede 

de artistas e educadores “interessadas e interessados em uma perspectiva centrada no sul 

global, com interseccionalidade em questões de gênero, raciais, geográficas e outras 

questões sociais e identitárias” (Nonada, 2025). 

Artistas e educadores(as) inscritos(as/es) têm seu trabalho divulgado no mapa e 

também integram um grupo de whatsapp. Ao todo, foram encontradas 135 fontes 

decoloniais que integram o mapa. Como linha editorial, o Nonada Jornalismo declara que: 

 

Desde 2010, busca ecoar com viés decolonial as múltiplas vozes que 
formam a cultura brasileira, com enfoque em pautas sobre processos 
artísticos, políticas culturais, comunidades tradicionais, culturas 
populares, censura e direitos humanos, memória e patrimônio. 
(Nonada, 2025). 

 

Para se inscrever na Rede Veredas é necessário que o(a) artista ou educador(a) 

insira seus dados de atuação como região, um pequeno currículo e também responda a 

seguinte pergunta: “Conte um pouco sobre o que é decolonialidade para você e como 

aborda essa temática no seu trabalho”. Para a observação da base de dados, buscou-se 

identificar nas respostas se haviam elementos da folkcomunicação, com base nos 

fundamentos explicitados no trabalho de Beltrão (1980): 1) A comunicação precisa ser 

um resultado artesanal do agente-comunicador; 2) A difusão acontece horizontalmente; 

3) Linguagem e canal familiar à audiência. 

Para tal, contabilizamos as palavras utilizadas nos discursos, em busca de 

expressões relacionadas à folkcomunicação que remetem a temas, agentes e práticas. A 

palavra cultura foi utilizada 47 vezes nos seguintes contextos: valorizar nossa cultura e 

nosso território; cultura afrocentrada; culturas oprimidas; contracultura; produzir cultura. 

 
5 Disponível em: https://nonada.com.br/redeveredas/  



 
 

6 

A palavra povo foi utilizada 34 vezes nas 135 respostas. O seu contexto de 

utilização foi em relação aos seguintes aspectos: diversidade; propiciar protagonismo aos 

grupos sociais silenciados; singularidade daqueles que passaram por processos 

colonizadores. 

Sobre a prática, citada 28 vezes nos discursos, e o processo, citado 27 vezes, os(as) 

artistas e educadores(as) decoloniais ressaltaram que: é necessário estar atento às práticas; 

práticas de ensino; prática de desconstrução; processo criativo; processo de letramento; 

singularização de processos. 

Também merece destaque a identificação dos sujeitos com base em determinados 

marcadores sociais. No mapa de fontes do projeto, constam 29 citações referentes a 

pessoa negra, 29 a indígena e 25 menções a mulher. Este aspecto indica que a arte e a 

educação promovida pelos(as) integrantes da Rede Veredas está sendo direcionada a estes 

sujeitos, fortalecendo o protagonismo de grupos historicamente marginalizados. 

A atuação das fontes está associada às seguintes respostas, que indicam suas áreas 

temáticas e de pertencimento: contações de histórias com protagonismo negro e 

referências negras para a infância; população negra; narrativas negras diaspóricas, de 

povos originários e da diversidade de gênero; literaturas indígenas e africanas; parceria   

com artistas diversos, negros, mulheres, indígenas; protagonismo do povo preto e 

indígena, a partir de suas considerações e fazeres; opressão a minorias; mulheres trans 

marginalizadas; mulheres na América Latina. 

 

RESULTADOS: EXPERIÊNCIAS DE AGENTES CULTURAIS 
 

Os dados quantitativos possibilitam uma leitura qualitativa através dos princípios 

elencados no trabalho de Beltrão. É possível perceber que a comunicação realizada por 

esses agentes-comunicadores que, através da arte e educação, mobilizam suas 

comunidades, é resultado de um trabalho artesanal. O texto a seguir ilustra as escolhas 

em torno do trabalho de formação e o caráter de engajamento com as lutas sociais no 

discurso de uma produtora cultural dedicada à valorização da cultura negra (Makeda): 

 

De maneira ativista, abordo essa perspectiva em meu trabalho como 
artista e produtora cultural a partir da valorização e disseminação da 
tradição do pensamento, culturas e práticas negras, seja divulgando 



 
 

7 

obras artísticas que denunciam o silenciamento e apagamento de 
manifestações culturais negras, seja evidenciando amplamente 
sonoridades (como o Afrobeat, o Afro House e o Kuduro) que não 
fazem parte da doxa que naturaliza alguns estilos musicais, enquanto 
que exotifica esses outros, ou ainda, como produtora cultural, 
questionando narrativas universalizantes em espaços que atuo como 
agente de capacitação e formação, possibilitando a formulação de novas 
perguntas e, por consequência, a possibilidade de novas respostas. 
(Makeda, Rede Veredas, 2025) 

 

É possível também perceber que a difusão do trabalho decolonial acontece 

horizontalmente através dos artistas e educadores, como dito, por exemplo, pela artista 

preta Andrea Mendes, em discurso em terceira pessoa. 

 

Nas práticas curatoriais multidisciplinares, vem desenvolvendo 
dispositivos de aprendizado coletivo com foco em processos de difusão 
e produção de conhecimento em uma perspectiva decolonial. Em 2016 
fundou o Coletivo de Artistas Pretas inCorporações, reunindo artistas 
negras emergentes da região sudeste, com o objetivo de potencializar 
as produções, pesquisas e processos criativos visando promover a arte 
contemporânea feminina. (Andrea Mendes, Rede Veredas, 2025) 

 

Sobre a linguagem e o canal familiar à audiência é possível aferir que educadores 

e artistas, através do seu discurso, divulgam termos específicos conhecidos pelos grupos 

que atuam e utilizam os canais que mais se aproximam das populações a que se destinam. 

É o caso, por exemplo, da atuação de Ademas Pereira da Costa, mais conhecido como 

Dimas. 

 
Do nosso chão, desse barro, que dá forma e liberta a escrita das amarras 
caligráficas, de qualquer pretensão totalizante para a história. Ser 
decolonial é perceber as divindades nas pequenas coisas, os 
mensageiros do tempo nas histórias vividas por cada pessoa. E é assim 
que venho trabalhando, pela redescoberta, pelo desvio das linhas da 
história. Para não se contar uma história única, para não se correr o 
perigo de aceita-la como versa de cambona Chimamanda, fiz a minha 
cidade de terreiro para buscar com nela o que se fez esquecimento pelo 
poder da especulação imobiliária em Niterói. (Dimas, Rede Veredas, 
2025) 

Os exemplos mencionados constituem parte das experiências registradas no mapa 

de fontes da Rede Veredas e contribuem para ilustrar o modo como os(as) agentes - 

pessoas que pertencem a determinado grupo e utilizam a cultura e a comunicação como 

forma de fortalecimento de comunidades e coletivos - atuam como líderes folk, 



 
 

8 

valorizando saberes populares e fortalecendo a relação com uma audiência interessada 

em questionar as formas hegemônicas de pensar e de viver. 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 
 

Os folkcomunicadores, segundo Beltrão (1980) podem acessar canais “indiretos 

e industrializados”, viabilizando processos de comunicação em diferentes fluxos. No caso 

do Nonada Jornalismo, um site voltado à cultura com viés decolonial, pode-se dizer que 

o espaço possibilita interações com diferentes grupos e culturas. A criação de um banco 

de fontes Decoloniais de todo o Brasil auxilia não só a propagar a Epistemologia 

Decolonial, sustentada na ideia de que o Sul Global importa e produz conhecimento, mas 

também a disseminar grupos rurais marginalizados, grupos urbanos marginalizados   e   

grupos   culturalmente   marginalizados   através   dos agentes-comunicadores que 

trabalham com a divulgação artística, com a produção de arte e com a educação formal e 

informal. 

Neste momento, há 135 fontes decoloniais registradas na base de dados da Rede 

e pudemos perceber, através da análise do conteúdo coletado, que as fontes estão 

alinhadas com os três fundamentos da folkcomunicação aqui destacados: horizontalidade 

da comunicação; comunicação como um processo artesanal; linguagem e canal familiar 

à audiência. 

A inserção destes agentes em um banco de fontes divulgado na internet possibilita 

que elas sejam localizadas e difundidas, o que antes poderia acontecer de forma mais 

limitada devido à sua marginalização geográfica, econômica ou cultural. 

Também devemos considerar que, assim como Quijano aponta em seu conceito 

de patrón colonial de poder, a matriz colonial de poder acarreta em “controle da 

economia, da autoridade, do gênero e da sexualidade, e do conhecimento e da 

subjetividade” (Mignolo, 2017, p.5). Uma das formas de se desvencilhar da dominação 

do sistema é justamente incorporar elementos voltados à valorização das resistências 

presentes nas práticas cotidianas, em sintonia com os pressupostos da folkcomunicação. 

 

REFERÊNCIAS 
 



 
 

9 

BALLESTRIN, L. América Latina e o giro decolonial. Revista Brasileira de Ciência 
Política, vol. 11, 2013. p. 89-117. Disponível em: 
http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0103-33522013000200004. 
Acesso em 10 jul. 2025. 
 
BELTRÃO, Luiz. Folkcomunicação: teoria e metodologia. São Bernardo do Campo: 
Umesp, 2004. 
______. Folkcomunicação: a comunicação dos marginalizados. Cortez Editora: 1980. 
280 p. 
 
FREIRE, Paulo. A Pedagogia do Oprimido. 11ª edição. Editora Paz e Terra. 1968.  
 
GONZÁLEZ, Jorge A. Sociologia das culturas subalternas. Curitiba: Appris, 2016. 
 
MARTÍN-BARBERO, Jesús. Dos meios às mediações: comunicação, cultura e 
hegemonia. 4ª ed. Rio de Janeiro: Editora UFRJ, 2006. 


