
 
 

 

1 
 

A FESTA DA SANTA CRUZ DO QUILOMBO DO CAFUNDÓ SOB 

A PERSPECTIVA DA TAXIONOMIA DA FOLKCOMUNICAÇÃO1 
 

 

Rafael Alves Sobrinho Filho 2 

 

 

 

RESUMO 

O objetivo deste trabalho é demonstrar por meio de observação etnográfica, entre as 

diversas atividades realizadas durante a Festa da Santa Cruz, que ocorre anualmente, no 

Quilombo do Cafundó, em Salto de Pirapora, interior paulista, aquelas que podem ser 

enquadradas na taxionomia da Folkcomunicação criada por Beltrão (1980) e atualizada 

ao longo dos anos por Marques de Melo (1979, 2006, 2008) e com a contribuição de 

pesquisadores como Gobbi e Fernandes (2013). Além do encontro de exemplos práticos 

da aplicação dessa divisão taxionômica, busca-se como resultado, a contribuição para a 

valorização e divulgação da cultura afro-brasileira por meio das festas populares. 

 

PALAVRAS-CHAVE: Folkcomunicação; festas populares; Festa da Santa Cruz; 

Quilombo do Cafundó; cultura popular. 
 

 

INTRODUÇÃO 

 

 Para Munanga (1996, p. 58), quilombo é “uma palavra originária dos povos de 

línguas bantu (kilombo, aportuguesado: quilombo) [...] cujos membros foram trazidos e 

escravizados nesta terra”. O autor ainda detalha que inicialmente os quilombos brasileiros 

eram formados por escravizados que revoltados com sua situação de sofrimento, 

“organizaram-se para fugir das senzalas e das plantações”. 

 Com o passar dos anos, a temática quilombola passou a fazer parte de “aulas, 

debates, pesquisas e projeções que alimentaram o anseio de liberdade de jovens através 

de entidades, escolas, universidades e da mídia”. Isso, juntamente com outros fatores, 

fizeram com que os quilombos se tornassem “sinônimo de povo negro, sinônimo de 

 

 
1 Trabalho apresentado para o GT Alfa (Online) - Mídias e culturas populares, integrante da programação 

da 22ª Conferência Brasileira de Folkcomunicação – Folkcom 2025, realizado de 29 a 31 de outubro de 

2025. 

 
2 Mestrando no Programa de Pós-Graduação em Comunicação e Cultura da Universidade de Sorocaba. 

Membro do Grupo de Pesquisa Comunicação Urbana e Práticas Decoloniais. E-mail: 

rafaelalves_2006@yahoo.com.br.   



 
 

 

2 
 

comportamento do negro e esperança para uma melhor sociedade”, conforme explicado 

por Nascimento (B., 2021, p. 166).  

 Baseado em Marques de Melo (2008, p. 76-77) é possível afirmar que as festas 

populares, nas quais se enquadra a Festa da Santa Cruz, cada vez mais têm se 

caracterizado como “processos comunicacionais [...] na medida em que agentes 

socialmente desnivelados [...] produzem mensagens coletivas”. E esse “perfil 

eminentemente comunicacional” das festas populares propicia grandes interações 

socioculturais.  

 

O QUILOMBO DO CAFUNDÓ 

 

 O Quilombo do Cafundó, hoje instalado na região metropolitana de Sorocaba/SP, 

é um dos mais antigos quilombos ativos no Brasil. Ele “existe desde 1888, quando o casal 

Joaquim e Ricarda Congo recebeu a alforria e herdou as terras do ‘senhor’. Hoje o 

território possui 218 hectares, onde vivem 120 quilombolas”, Regina (2023). O quilombo, 

assim como muitos outros, enfrentou por décadas, a perseguição e as ameaças de 

latifundiários, relacionadas aos processos de grilagem de terras. 

 Dentre os fatos mais recentes ocorridos no quilombo, destaca-se que 2022 foi 

marcado pela participação inédita do quilombo do censo demográfico nacional. Em 2023, 

o quilombo recebeu a visita do rei de Angola, Tchongolola Tchongonga Ekuikui 6º, que 

esteve no Brasil pela primeira vez. Já em 2024, o nome do quilombo e o seu dialeto, a 

cupópia, alcançaram patamares ainda maiores na esfera musical, com o lançamento do 

álbum Cupópia: A fala Ancestral. Com 10 faixas, a obra pode ser acessada no YouTube 

ou Spotify. 
 

 

UM POUCO DE ETNOGRAFIA 

 

Marques de Melo (2008, p. 80) comenta sobre a utilização do método da 

observação, que “destina-se a registrar as festas populares, descrevendo-as e analisando-

as monograficamente enquanto processos comunicacionais”.  



 
 

 

3 
 

 Seguindo a ideia de Geertz (2008), Rovida (2023, p. 141) afirma que “nas 

pesquisas de campo, formatadas pela descrição densa”, busca-se evidenciar os “sentidos 

produzidos coletivamente pelos sujeitos que fazem parte dos fenômenos ou cenas 

observados”. Para isso, o autor deste trabalho esteve presente na festa por mais de uma 

vez, em média das 10h às 22h. Ou seja, o autor observou os rituais, o que segundo Geertz 

(2008) se enquadra no tipo de etnografia que ele defende. 

 A observação dos diversos momentos da festa e das atuações dos atores que a 

integram, juntamente com a participação prática nas atividades, fez com que o 

pesquisador proponente deste artigo visualizasse os atos por diversas perspectivas, 

dialogando com o pensamento de Magnani (2002, p. 14-15) que defende ser “justamente 

essa dimensão que a etnografia ajuda a resgatar. A incorporação desses atores e de suas 

práticas permitiria introduzir outros pontos de vista sobre a dinâmica”. 

  

A FESTA DA SANTA CRUZ E A TAXIONOMIA DA FOLKCOMUNICAÇÃO 

 

 A Folkcomunicação é uma teoria criada por Luiz Beltrão, na sua tese defendida 

em 1967, que se debruçou no estudo da comunicação dos grupos marginalizados. De 

acordo com o autor, ela trata-se do “conjunto de procedimentos de intercâmbio de 

informações, ideias, opiniões e atitudes dos públicos marginalizados urbanos e rurais, 

através de agentes e meios direta ou indiretamente ligados ao folclore” (Beltrão, 1980, p. 

24). De acordo com Beltrão (1980), os grupos marginalizados são as pessoas que estão a 

margem de duas culturas sendo grupos diversos que são excluídos e que utilizam meios 

não convencionais para se comunicar e obter a informação que necessitam.  

 Baseado nos conceitos da Folkcomunicação, é possível afirmar que o Quilombo 

do Cafundó se enquadra nos três grupos, rurais, urbanos, e culturalmente marginalizados, 

conforme apresentados por Beltrão. Rurais pela área onde se encontram, urbanos devido 

à pouca distância da metrópole e culturalmente por pertencerem, defenderem, praticarem 

e disseminarem uma cultura que tanto sofre preconceitos: a africana. 

 A festa da Santa Cruz ocorre há mais de 150 anos. Através dela os quilombolas 

agradecem as bênçãos alcançadas durante o ano e homenageiam os santos protetores do 

quilombo. A comemoração começa às 11h do sábado e vai até às 6h da manhã de 

domingo. Durante a festividade, ocorrem: procissões; reza de terço; troca do mastro que 



 
 

 

4 
 

carrega a bandeira da Santa Cruz; intervenções culturais de samba, jongo, capoeira e 

umbigada; barracas de comidas e bebidas; apresentações de quilombolas em volta da 

fogueira com tambores e cantos no dialeto cupópia; e um bailão.  

  Marques de Melo (2013) reduz os gêneros folkcomunicacionais anteriormente 

definidos por Beltrão, de cinco para quarto, ao unir o gênero oral com o musical e alterar 

a nomenclatura do gênero escrita para visual. O autor define gênero como sendo uma 

“forma de expressão determinada pela combinação de canal e código” e os sintetizam da 

seguinte forma: Folkcomunicação oral (canal auditivo - códigos verbal/musical); 

Folkcomunicação visual (canal ótico - códigos linguístico/pictórico); Folkcomunicação 

icônica (canais ótico/táctil - códigos estético/funcional) e Folkcomunicação cinética 

(múltiplos canais - códigos gestual/plástico). 

            Esses gêneros são subdivididos em dois grupos: formato e tipo. Segundo Marques 

de Melo (2013, p. 1023-1024) formato é a “estratégia de difusão simbólica determinada 

pela combinação de intenções (emissor) e de motivações (receptor)”, e tipo é a “variação 

estratégica determinada pelas opções simbólicas do emissor, bem como por fatores 

residuais ou aleatórios típicos da recepção”. 

 Dentro do gênero Folkcomunicação Oral existe o formato Reza, que segundo 

Gobbi e Fernandes (2013, p. 18) engloba os tipos “bendito”, um canto religioso que 

acompanha as procissões, e “ladainha”, uma “oração formulada por uma série de 

evocações curtas e respostas repetitivas”. Baseado nesses conceitos é possível afirmar 

que duas atividades da festa se enquadram nos tipos “bendito” (Procissão de Ogum) e 

“ladainha” (Procissão de São Benedito e Nossa Senhora Aparecida). A Procissão de 

Ogum, marca o início das atividades e abre a festa. Durante a procissão, os visitantes e 

moradores do quilombo carregam folhas da planta conhecida popularmente como 

“espada de Ogum” ou “espada de São Jorge”, fazem orações e cantam canções afro-

brasileiras ao som de atabaques, que, geralmente, de cima de uma caminhonete ou trator, 

guiam o grupo. Na Procissão de São Benedito e Nossa Senhora Aparecida, ao escurecer, 

os homens partem para um lado do quilombo, carregando a imagem do santo, enquanto 

as mulheres seguem para o outro, com a santa. A caminhada ocorre por ruas de terras, 

iluminadas apenas por velas, em direção à casa da pessoa mais velha do quilombo. A 

procissão se assemelha ao tipo “ladainha” pois durante todo o trajeto, quem puxa a 



 
 

 

5 
 

procissão entoa orações curtas, que são repetidas, diversas vezes pelas demais pessoas, 

frases por frases. 

De acordo com Gobbi e Fernandes (2013, p. 20-21), o gênero Folkcomunicação 

icônica agrega o formato Devocional, onde se manifesta o tipo “imagem de santo (em 

diversos materiais, destinados aos cultos católicos e afro-brasileiros)”. Esse tipo pode ser 

observado nas procissões, dentro da capela e nas casas dos moradores. Ainda no mesmo 

gênero, no formato Decorativo, existe o tipo “ornamentos domésticos (santos, bandeirolas 

e objetos oriundos de festas populares com fins de decoração)”, nele acredita-se 

enquadrar a loja de lembrancinhas da festa, onde são vendidas entre outras coisas, 

imagens de santos e vestimentas afro-brasileiras, que também dialogam com o formato 

Utilitário, que agrupa o tipo “vestuário (compreende trajes  e peças típicas que indicam a 

profissão e/ou religião dos seus usuários)”. 

Gobbi e Fernandes (2013, p. 21-22) apontam que dentro do gênero 

Folkcomunicação cinética existe o formato Agremiação, que abarca os tipos 

“comunidade de base” e “mutirão”. Já o formato Celebração acolhe os tipos: 

“Candomblé”; “missa crioula”; “procissão”; e “Umbanda”. No formato Distração, 

encontramos os tipos: “capoeira” e “quermesse”. O tipo “comunidade de base” fica 

evidenciado pela comunidade que é formada em volta da festa, seja a dos moradores, 

organizadores ou visitantes. O tipo “mutirão” pode ser observado na Troca do Mastro. 

Após a procissão de Ogum, dezenas de homens, devido ao grande peso, se reúnem de 

forma voluntária em um mutirão para a troca do mastro de bambu, que carrega, na ponta, 

a bandeira da Santa Cruz.  

 Os tipos “Candomblé” e “Umbanda” podem ser vistos na procissão que abre a 

festa e nas demais saudações e reverências que são feitas aos orixás e entidades. Após a 

“procissão” de São Benedito e Nossa Senhora, ocorre uma espécie de “missa crioula” 

onde é realizado um terço comandado geralmente por um líder de terreiro. No decorrer 

da festa, é possível observar, no formato Distração, os tipos “capoeira” pois ocorrem 

apresentações de grupos e coletivos que a representam, e “quermesse”, pois os moradores 

e pessoas externas autorizadas, montam barracas para venderem comidas e bebidas 

típicas da região. 



 
 

 

6 
 

 Gobbi e Fernandes (2013, p. 22) assinalam o formato Festejo que contém o tipo 

“festa da padroeira”, onde se enquadra o objeto de estudo. Já o formato Dança, reúne os 

tipos “batuque”, “jongo” e “samba”. Todos eles podem ser identificados na festa. No 

início da noite, ao redor de uma fogueira, os moradores e visitantes do quilombo realizam 

batuques e apresentações de jongo, samba e danças características como a umbigada. 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS  

 

  Acredita-se que este estudo sobre o Quilombo do Cafundó e a Festa da Santa 

Cruz sob a luz da Folkcomunicação, uma teoria que possui “aplicabilidade em várias 

frentes e em fenômenos comunicacionais” conforme Gobbi e Fernandes (2013, p. 28), se 

faz relevante como contribuição para uma valorização e divulgação das festas populares 

e da cultura afro-brasileira do interior de São Paulo, bem como para o universo da 

pesquisa, já que os estudos “das manifestações da cultura popular tem feito com que 

ocorra uma ampliação do acervo cognitivo produzido pela academia” Gobbi e Fernandes 

(2013, p. 28). O objetivo do artigo também foi de reforçar a importância e evolução dos 

quilombos, no intuito de desmitificar concepções simplistas sobre essas comunidades, 

que ainda permeiam o senso comum.  

 

REFERÊNCIAS 
 

BELTRÃO, Luiz. Folkcomunicação: a comunicação dos marginalizados. São Paulo: Cortez, 

1980. 

 

GEERTZ, Clifford. A interpretação das culturas. Rio de Janeiro: LTC, 2008.  

 

GOBBI, Maria Cristina. FERNANDES, Guilherme Moreira. José Marques de Melo e os 

estudos científicos da Folkcomunicação. Revista Internacional de Folkcomunicação, v. 11, n. 

22, p. 10-28, 2013. 

 

MAGNANI, José Guilherme Cantor. De perto e de longe: notas para uma etnografia urbana. 

Revista Brasileira de Ciências Sociais, v. 17, n. 49, p. 11-29. São Paulo: jun. 2002. 

 

MARQUES DE MELO, José. Mídia e cultura popular: história, taxionomia e metodologia da 

Folkcomunicação / José Marques de Melo. - São Paulo: Paulus, 2008. 

______. Taxionomia da Folkcomunicação: gêneros, formatos e tipos. XXVIII Congresso 

Brasileiro de Ciências da Comunicação, Rio de Janeiro, INTERCOM/UERJ, 6-9 setembro de 

2005. 



 
 

 

7 
 

______. Taxionomia da Folkcomunicação. In MARQUES DE MELO, José. FERNANDES, 

Guilherme Moreira (org). Metamorfose da Folkcomunicação: antologia brasileira. São Paulo: 

Editae Cultural, 2013. 

 

MUNANGA, Kabengele. Origem e histórico do quilombo na África. Revista USP, São Paulo, 

n. 28, Dossiê Povo Negro – 300 anos, p. 53-63, 1996.  

 

NASCIMENTO, Beatriz; RATTS, Alex (org). Uma história feita por mãos negras: relações 

raciais, quilombos e movimentos. Rio de Janeiro: Zahar, 2021. 

 

REGINA, Taís. A história de resistência do Quilombo Cafundó. Portal Outras Palavras, 2023. 

Disponível em: https://outraspalavras.net/descolonizacoes/a-historia-de-resistencia-do-

quilombo-

cafundo/#:~:text=Outra%20tradi%C3%A7%C3%A3o%20que%20permeia%20o,conquistas%2

0cultivadas%20durante%20o%20ano. Acesso em: 27 dez. 2024. 

 

ROVIDA, Mara. A pesquisa de campo na comunicação: a pesquisa etnográfica nos estudos e 

práticas socioculturais. In DRIGO, Maria Ogécia; MARTINEZ, Monica (Orgs). Experiências 

com pesquisa em comunicação. Sorocaba: Eduniso, 2023, p. 127-156. 

https://outraspalavras.net/descolonizacoes/a-historia-de-resistencia-do-quilombo-cafundo/#:~:text=Outra%20tradi%C3%A7%C3%A3o%20que%20permeia%20o,conquistas%20cultivadas%20durante%20o%20ano
https://outraspalavras.net/descolonizacoes/a-historia-de-resistencia-do-quilombo-cafundo/#:~:text=Outra%20tradi%C3%A7%C3%A3o%20que%20permeia%20o,conquistas%20cultivadas%20durante%20o%20ano
https://outraspalavras.net/descolonizacoes/a-historia-de-resistencia-do-quilombo-cafundo/#:~:text=Outra%20tradi%C3%A7%C3%A3o%20que%20permeia%20o,conquistas%20cultivadas%20durante%20o%20ano
https://outraspalavras.net/descolonizacoes/a-historia-de-resistencia-do-quilombo-cafundo/#:~:text=Outra%20tradi%C3%A7%C3%A3o%20que%20permeia%20o,conquistas%20cultivadas%20durante%20o%20ano

