
 
 

1 

A COLAGEM COMO FERRAMENTA DE 
AUTORREPRESENTAÇÃO E EMPODERAMENTO DE 

MULHERES NEGRAS1 
 

 
Maria Gizele do Carmo de Brito2 

 
 
RESUMO 
Este trabalho investiga os impactos da colonização na construção das identidades negras, 
destacando os efeitos da ideologia do branqueamento e da democracia racial, que promoveram o 
apagamento e a negação da subjetividade negra. A memória, como ferramenta de resistência e 
construção identitária, é explorada a partir de um olhar subjetivo, ancestral e feminino. A colagem 
é proposta como meio de materialização dessas memórias, possibilitando narrativas visuais que 
rompem com apagamentos históricos. Através de uma experiência com duas mulheres negras, o 
processo revelou fragmentos afetivos da infância, reafirmando a colagem como instrumento de 
empoderamento e autorrepresentação. 
 
PALAVRAS-CHAVE 
Colagem; empoderamento; autorrepresentação; mulheres negras.  
 
 
INTRODUÇÃO 
 
 A colonização usurpou a subjetividade das pessoas escravizadas, reduzindo a 

identidade a um único ser: o “negro”. Essa imposição unificou culturas, linguagens, 

histórias e pertencimentos de uma população negra. Partindo dessa violência que foi a 

escravidão, e avançando historicamente após a “falsa abolição”, a identidade de pessoas 

negras continuaram a serem definidas pelas hegemonias brancas. Lélia Gonzalez (2020, 

p. 168) apresenta duas tendências ideológicas que definem a identidade negra na 

sociedade brasileira: por um lado, a noção de democracia racial e, por outro, a ideologia 

do branqueamento, resultando em um tipo de duplo nó.3   

 
A noção de democracia racial, desenvolvida por Gilberto Freyre nos 
anos 1930, constituiu a visão pública e oficial dessa identidade. Assim, 

 
1 Trabalho apresentado para o GT 4 - Futuros Ancestrais, integrante da programação da 22ª Conferência 
Brasileira de Folkcomunicação – Folkcom 2025, realizado de 29 a 31 de outubro de 2025. 
 
2 Mestranda do Curso de Pós-Graduação em comunicação da UFC, e-mail: magidocarmo@gmail.com 
 
3 Marilena Chaui (1998, p. 207) afirma: “O duplo nó consiste em afirmar e negar, proibir e consentir alguma 
coisa ao mesmo tempo. Os lógicos afirmaram que o duplo nó conduz à impossibilidade da decisão; os 
psiquiatras o consideram causa maior da esquizofrenia, e os antipsiquiatras o consideram a prática típica 
da família e da ciência médica.”  

mailto:magidocarmo@gmail.com


 
 

2 

negros são cidadãos como quaisquer outros e, como tais, não estão 
sujeitos a preconceito ou discriminação. As imagens do Carnaval e 
futebol brasileiros são largamente utilizadas (especialmente no 
exterior) como “provas concretas” da “harmonia racial” brasileira. O 
que predomina na “democracia racial” brasileira é o preconceito de não 
ter preconceito. Antes da noção de democracia racial, a ideologia do 
branqueamento serviu como justificativa para uma política 
desenvolvida pelos governos brasileiros para branquear a população do 
país ao encorajar uma massiva imigração europeia, sobretudo no 
período 1890-1930. (Gonzalez, 2020, p. 168-169) 

 
Após analisarmos historicamente a noção de identidades negras, com base nas 

definições impostas pela hegemonia branca, seja pela ideia de democracia racial, seja pela 

ideologia do branqueamento, percebemos que, em ambos os casos, o ser “negro” é 

violentamente colocado em um lugar de negação. A democracia racial atua por meio de 

discursos que negam a existência do racismo e das discriminações, enquanto a ideologia 

do branqueamento promove o apagamento das identidades negras. Esses discursos, ao 

longo do tempo, contribuíram para a consolidação do racismo estrutural, a reprodução de 

estereótipos e a dificuldade e/ou negação da apropriação identitária por parte da 

população negra. As mulheres negras, nesse contexto, sofreram múltiplas formas de 

violência e opressões que atravessaram a construção de suas identidades. Neusa Santos 

Souza, em seu livro Tornar-se negro, compreende que: 

 
Saber-se negra é viver a experiência de ter sido massacrada em sua 
identidade, confundida em suas perspectivas, submetida a exigências, 
compelida a expectativas alienadas. Mas é também, e sobretudo, a 
experiência de comprometer-se a resgatar sua história e recriar-se em 
suas potencialidades. (Souza, 2021, p.46) 

 
A construção de nossas identidades parte da compreensão do que, historicamente, 

nossos ancestrais vivenciaram. Entender essas repressões históricas e olhar criticamente 

para elas é fundamental para desenvolvermos uma consciência crítica sobre a estrutura 

social. No entanto, esse olhar não está voltado para a compreensão de nós mesmos, já que 

somos, vítimas das violências e apagamentos a que fomos historicamente submetidos. 

Patricia Hill Collins (2019) define a jornada para a autodefinição com uma importância 

política, afirmando que “nesse processo, nós, mulheres negras, partimos rumo a uma 

compreensão de que nossa vida pessoal foi fundamentalmente moldada por opressões 

interseccionais de raça, gênero, sexualidade e classe”. No entanto, durante esse processo 



 
 

3 

“a substituição de imagens negativas por imagens positivas pode ser igualmente 

problemática caso a função dos estereótipos como imagens de controle não seja 

reconhecida”. 

 

A MEMÓRIA COMO MOVIMENTOS DE IDENTIDADE 
 
 Joyce Prado (2021), em seu texto Aprendendo a escrever em imagens, traz a 

definição da palavra “passado” segundo o dicionário, e a contrapõe a uma definição preta 

possível do mesmo termo. De acordo com o dicionário, “passado” é o tempo remoto, 

antigo: o passado da humanidade. Já na perspectiva preta, “passado” significa uma 

constante em resgate e construção - essencial para a equação entre sujeito e identidade. 

Resgatar memórias, no processo de construção de nossas identidades, é um movimento 

que pertence ao campo das subjetividades. Registramos em nossa mente experiências de 

alegria, tristeza, dor ou afeto por meio de memórias sensoriais e imagéticas, perspectivas 

que revelam fragmentos de quem somos. Esse movimento constitui um caminho de 

apropriação de si, a partir das lembranças pessoais. Devemos considerar, também, as 

formas como acessamos essas memórias: muitas delas estão nas histórias que ouvimos ao 

longo da vida, contadas por familiares e ancestrais, que compartilham suas vivências por 

meio da oralidade. 

  
A nossa história é muito oral, geralmente, temos poucos registros de 
onde viemos, dos nossos ascendentes, quase nunca fotos, então, o que 
sabemos sobre nossa história e ancestralidade, habitualmente, é contada 
por meio de história oral. Como conseguimos sistematizar isso para que 
não se perca? Porque conforme o tempo vai passando detalhes vão se 
perdendo e histórias vão deixando de ser contadas. Como guardamos 
isso? (Pérez, 2024, p. 44) 

 

Geovanna Pérez (2024) propõe uma reflexão sobre onde construímos e 

registramos a memória negra, e descreve a memória como “poder de adquirir, guardar e 

evocar aquilo que já se foi vivido, experimentado, visto e sentido, por si mesmo ou pelo 

outro, de forma individual ou coletiva, intangível ou materializado”. A autora afirma que 

é necessário tomarmos posse do protagonismo de nossa história, ocupando esse lugar e 

reivindicando nossas histórias e nossas memórias. Ela propõe trazer a memória que está 

no campo do intangível para o campo do materializado. Ou seja, como essas memórias 



 
 

4 

compartilhadas pelos ancestrais e nossas memórias para a construção de nossas 

identidades podem ser materializadas? 

 
A COLAGEM COMO VIÉS DE IDENTIDADE 
 
 Aqui, apresento um caminho para a materialização da memória na construção da 

identidade, do empoderamento e da autorrepresentação, por meio da colagem. 

 
O termo colagem — inicialmente collage, derivado do verbo francês 
coller, colar — circula no vocabulário do campo da arte há pelo menos 
um século. Seu uso tem origem “oficial” com a apresentação de obras 
de George Braque e Pablo Picasso. Em 1912, com o trabalho Fruteira e 
copo, Georges Braque desafiou os princípios tradicionais da 
composição ao inserir na tela da pintura um material da vida cotidiana, 
um pedaço de papel de parede, resultando assim na fragmentação do 
objeto representado. (Nery, 2023, p. 57) 
 

Compreendo a colagem como uma manifestação artística, uma vez que ela 

constrói representações por meio de texturas, formas, imagens e recortes, partindo de 

fragmentos. Aqui, proponho seu uso como ferramenta de materialização da memória para 

a construção da identidade de mulheres negras, resultando em uma forma de expressão 

que empodera e representa nossas histórias. Inspirada na artista visual Alexia Ferreira, 

residente em Fortaleza, Ceará, traz em suas colagens a representação de pessoas negras, 

recriando imagens que possibilitam outras formas de existência e visibilidade, distantes 

do olhar hegemônico. Em suas obras, Alexia propõe uma reconstrução de corpos negros 

a partir da colagem, criando novas narrativas visuais que rompem com estereótipos e 

apagamentos. 
 

Figura 1 - Autoestima Sem O Olhar Do Outro 



 
 

5 

 
Fonte: Alexia Ferreira  (2022) 

 
A construção da colagem foi realizada com a participação de duas mulheres 

negras, ambas provocadas pela mesma pergunta disparadora: “O que representa a sua 

memória e identidade de mulher negra?” 

 
Figura 2 - Colagem Dhara Amorim 

 
Fonte: Elaborado pela autora (2025) 

 
Figura 3 - Colagem Yara Gomes 

 
Fonte: Elaborado pela autora (2025) 

 
 



 
 

6 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 
 

Após finalizadas as colagens, foi comparado o que ambas as imagens têm em 

comum, quais os recortes que se repetem, mas levando em consideração a subjetividade 

nas construções de ambas. Também foi perguntado o que ambas sentiram ao reunir e 

visualizar essas imagens mesmo que fragmentadas, mas em sua construção das escolhas 

que fizeram. Ambas as respostas partiram de lembranças da infância e revelaram como 

essas memórias moldaram a construção de quem são hoje. Em cada colagem, foi possível 

perceber a presença de elementos simbólicos como: uma artista, uma escrita, um livro, 

uma música (todas de autoria feminina); uma lembrança de infância; um objeto com valor 

afetivo; e uma personagem de filme ou série (também feminina). 

Como resultado, o processo de construção da colagem empodera nossas histórias 

ao permitir a visualização do todo formado pelos fragmentos que constituem quem 

somos. Ele também nos convida a uma reflexão profunda sobre nós mesmas. Quando 

voltamos o olhar para a infância, para as memórias visuais e sonoras ouvidas dos 

ancestrais, e nos permitimos materializar essas lembranças por meio da colagem, 

construímos uma narrativa própria, capaz de representar visualmente quem somos. 

 
REFERÊNCIAS 
 
CARNEIRO, Casa Sueli. Tessituras e estratégias: memórias negras organizadas. São Paulo: 
Oralituras, 2024. 
 
CHAUÍ, Marilena. Repressão sexual: essa nossa (des)conhecida. 9. ed. São Paulo: Brasiliense, 
1998. 
 
COLLINS, Patricia Hill. Pensamento feminista negro: saberes, resistência e solidariedade. 
Tradução de Jamille Pinheiro Dias. São Paulo: Boitempo Editorial, 2019. 
 
GONZALEZ, Lélia. Por um feminismo afro-latino-americano. Rio de Janeiro: Zahar, 2020. 
 
INSTITUTO BRASILEIRO DE GEOGRAFIA E ESTATÍSTICA – IBGE. Estatísticas de 
gênero: indicadores sociais das mulheres no Brasil. Rio de Janeiro: IBGE, 2024. Disponível 
em:https://agenciadenoticias.ibge.gov.br/media/com_mediaibge/arquivos/9ac298aaf120341803
6ae00bf1272e92.pdf. Acesso em: 15 jul. 2025. 
 
MARTINS, Renata (org.). Empoderadas: narrativas incontidas do audiovisual brasileiro. 
São Paulo: Editora Oralituras, 2021. 
 

https://agenciadenoticias.ibge.gov.br/media/com_mediaibge/arquivos/9ac298aaf1203418036ae00bf1272e92.pdf
https://agenciadenoticias.ibge.gov.br/media/com_mediaibge/arquivos/9ac298aaf1203418036ae00bf1272e92.pdf


 
 

7 

NERY, Karina Silveira. Colagem e apropriação fotográfica na arte contemporânea 
brasileira: “Imagens curam imagens”. 2023. Dissertação (Mestrado em Artes Visuais) — 
Universidade Federal do Rio Grande do Sul, Porto Alegre, 2023. 
 
SOUZA, Neusa Santos. Torna-se negro. São Paulo: Editora Unesp, 2021. 
 


	RESUMO
	INTRODUÇÃO

