
 
 

1 

MOVER-SE ATENTO PELAS ESTRADAS DO TEMPO: 
Ancestralidade como Princípio Estético Sonoro e Orientador de Projetos de 

Vida na Diáspora Africana na América1 
 
 
 

Vítor Henrique Guimarães Lima2 
 

 
RESUMO 
A partir do entendimento de cosmotécnica e cosmopolítica de Yuk Hui (2020) e de 
vestígios de Christina Sharpe (2023), este texto-reflexão se dedica à investigação das 
formas de agenciamento da ancestralidade na música, e como esse processo também dá 
dicas da feitura e regulação de projetos de vida negros – cosmopolíticos – nos contextos 
de Diáspora. Parte-se do entendimento de que a escravidão transformou a categoria “raça” 
num dispositivo indissociável das operações e tensões da vida sociopolítica, e que a 
imaginação e a criação (da estética) negra, a partir desse novo momento, passam a 
carregar intencionalidades diferentes das observadas na África pré-colonial, através de 
rememorações e invenções de si reelaboradas, como traz Anne Lafont (2023). 
 
PALAVRAS-CHAVE 
Cosmotécnicas; cosmopolítica; sonoridades afrodiaspóricas; ancestralidade; movimento. 
 
 
CAMINHOS COSMOPOLÍTICOS 
 
 O filósofo chinês Yuk Hui (2020) defende que vivemos o fim da globalização 

unilateral, o que significa dizer que presenciamos uma crise da globalização que sempre 

trouxe consigo “a universalização de epistemologias particulares” (p. 23). Isso dá espaço 

para questionar o entendimento antropológico universalista da tecnologia, entendendo-a 

como “uma multiplicidade de cosmotécnicas” (p. 25). O autor define o termo como: 

 
A unificação do cosmos e da moral por meio das atividades técnicas, 
sejam elas da criação de produtos ou de obras de arte (...). Que tipo de 
moralidade, qual cosmos e a quem ele pertence e como unificar isso 
tudo variam de uma cultura para a outra de acordo com a dinâmicas 
diferentes (Hui, 2020, p. 39). 
 

 
1 Trabalho apresentado para o GT 4: Futuros Ancestrais, integrante da programação da 22ª Conferência 
Brasileira de Folkcomunicação – Folkcom 2025, realizado de 29 a 31 de outubro de 2025. 
 
2 Programa de Pós-Graduação em Comunicação / Universidade Federal Fluminense (PPGCOM/UFF). 
Doutorando em Comunicação, Mestre em Cultura e Territorialidades, Graduação em Geografia. Contato: 
vitorhgmrs@gmail.com 



 
 

2 

 Há uma série de desafios no que diz respeito à elaboração de estudos 

contemporâneos que envolvem, de alguma forma, tensionamentos étnico-raciais e 

epistemes que permitam qualquer abordagem semelhante à cosmotécnica proposta por 

Yuk Hui. Ao introduzir sua análise sobre os rituais fúnebres do lumbalú na Colômbia, 

Raquel Souza (2020) nos atenta que o aparecimento mais atual das produções narrativas 

pelas perspectivas próprias dos grupos étnicos não representa uma novidade, e sim revela 

que estes foram discursivamente invisibilizadas tanto pelo Estado quanto pela academia 

ao longo da história. No Brasil, até mesmo como produto das políticas de cotas raciais e 

sociais nas últimas décadas, abordagens decoloniais, descoloniais e anticoloniais têm 

ganhado cada vez mais aderência nesses espaços. Porém, isso não garante a superação de 

nada: o racismo epistêmico segue em vigor e, tal como qualquer outro racismo com 

qualquer outro adjetivo, encontra suas formas de se aprimorar para manter firmes e 

intactos os princípios que fundamentam suas narrativas. 

 Como sinalizado por Hui, existe uma carga moral muito bem estabelecida na 

avaliação cosmotécnica – parte compositora do escopo de uma cosmopolítica, ainda nos 

termos do mesmo autor –, e a moral iluminista e etnocêntrica fez-se prevalecer desde o 

período colonial. A crise da globalização é uma crise moral do Ocidente que grita por 

soluções que dificilmente serão encontradas sem um olhar atento ao passado3. 

 Vale ressaltar, entretanto, que os aspectos neoliberais e capitalistas da 

materialização e reprodução da vida – e da morte – frequentemente transformam algumas 

dessas soluções em armadilhas. Em muitos dos casos, as armadilhas se apresentam na 

ordem teórica, conceitual; no âmbito acadêmico em geral4. Em outros, e é este o tema 

que trago neste trabalho, nem mesmo o vislumbre de alternativas de entendimento de 

certos temas – epistemologias, cosmotécnicas – se torna possível. Ter um ponto de partida 

moral, técnico e epistêmico já estabelecido muitas vezes significa não imaginar que há 

 
3 Ideia presente em todo o trabalho do intelectual e ativista indígena brasileiro Ailton Krenak. 
 
4 Aguwu (2015) faz uma crítica à predominância de europeus nas contribuições acadêmicas no campo da 
música, chamando atenção também ao fato de que muitas vezes até mesmo estudiosos africanos bebem das 
matrizes técnicas e conceituais do pensamento eurocêntrico para fazerem as suas próprias contribuições. 
Ao mesmo tempo, o autor também ressalta a importância de evitar qualquer ímpeto de essencialização 
africana (de africanidades) ao falar sobre a produção musical; Souza (2020), a partir de contribuições do 
filósofo Achile Mbembe, expande esse cuidado para além das expressões culturais do campo da música. 



 
 

3 

outros possíveis. Defendo que essa imaginação é, por si só, um movimento de 

ancestralidade. 

 Neste texto-reflexão, num primeiro momento, falo sobre pensar e imaginar uma 

história negra para além da razão eurocêntrica e das marcas da escravidão. Para realizar 

esse exercício, é necessário fazer um movimento complexo, que demanda de 

pesquisadores – e de qualquer pessoa marginalizada interessada a fazê-lo – duas 

disposições que geralmente lhes são condicionadas ou corrompidas: atenção e tempo. A 

atenção se põe como uma tragédia necessária, que inibe a plenitude da existência, e que 

serve como recurso de autopreservação frente à hostilidade gestada na escravidão colonial 

– uma das pedras fundamentais do capitalismo e, portanto, de tudo o que estrutura as 

dinâmicas sociais contemporâneas, da autoestima artística à autoestima política.  

 Já o tempo é posto tanto como recurso (e um recurso escasso para as populações 

periféricas e marginalizadas que por vezes se veem induzidas a transformar suas práticas 

cotidianas em commodities a serem consumidas pela lógica de mercado do capitalismo) 

quanto como, de forma mais abstrata, enquanto um espaço navegável, repleto de 

vestígios, no entendimento de Christina Sharpe (2023), que precisamos aprender a 

reconhecer. Vestígios de ancestralidade. É um “tempo-que-é-espaço”, e um espaço que é 

santuário, como pontuado por bell hooks (2019). 

 Em seguida, minhas palavras divagam sobre os aspectos sonoros dos vestígios 

ancestrais dispostos nesses santuários. Explico parte da trajetória que me levou a esse 

tema de pesquisa e cito, em especial, reflexões que surgiram quando tive contato com os 

trabalhos de Amiri Baraka5 e Hannif Abdurraqib6. Essa divagação poderá, eu espero, 

preparar o terreno para que o leitor se sinta mais interessado pelos artistas e expressões 

musicais que apresentarei posteriormente – um improviso ao qual me dei ao luxo, ou uma 

licença poética artística-acadêmica. 

 Enquanto terminava de fabular este texto-reflexão, o lançamento do novo álbum 

do músico brasileiro Dom Salvador me chamou a atenção. Trata-se de “Dom Salvador 

 
5 Em “Black Music: free jazz e consciência negra, 1959 – 1967” (2024). 
 
6 Em “Um pequeno demônio na América” (2024). 
 



 
 

4 

JID024”, lançado em 11 de julho de 2025, que é o 24º álbum da gravadora Jazz Is Dead7. 

Na segunda faixa, intitulada “Não Podemos o Amor Parar”, é cantado que “Tem o tempo 

pra sentir / Tem o tempo pra tocar / Tem o tempo pra lutar”. Entendi essa música como 

um chamado que eu deveria responder e, desta forma, dedico a segunda metade desse 

texto a algumas expressões musicais da Diáspora Negra que nos permitem enxergar o 

Tempo por esses “estados de espírito”. Não faço isso (apenas) por conveniência: acredito 

no poder da poética improvisada em se transformar em instrumento pedagógico potente. 

 

MOVER-SE PELO TEMPO ATENTO AOS VESTÍGIOS DA 
ANCESTRALIDADE 
 
 É precisamente a partir do momento do rapto de africanos para a escravização na 

América8 que se torna necessário pensar e imaginar a história dos povos negros em 

Diáspora para além da colonização. Seria um equívoco – uma armadilha – não reconhecer 

a tragédia da escravidão como um evento definidor dos caminhos e da experiência negro-

diaspórica e celebrar de forma positivista as manifestações culturais da vida negra na 

Diáspora. Sharpe (2023) especula sobre métodos em que possa “rastrear as maneiras 

como resistimos, rompemos e perturbamos” a imanência e a iminência estética e material 

da morte negra, num esforço de entender “como imaginamos formas de conhecer esse 

passado” e, por fim, entendendo que vivemos no vestígio, isto é, ocupando e sendo 

ocupados “pelo presente contínuo e mutável dos desdobramentos ainda não resolvidos da 

escravidão” (p. 34). Estes vestígios são, enfim, vestígios da ancestralidade. 

 Por outro lado, é também uma armadilha persistir em narrativas que aprisionam 

as narrativas e trajetórias da vida negra a essa inegável tragédia. Não é essa a intenção 

nem mesmo de Sharpe. Os mesmos vestígios que revelam os males da colonialidade e da 

escravidão também dão dicas sobre como a imaginação, a inovação e a criação foram 

 
7 Gravadora fundada em 2017 por Adrian Younge, Ali Shaheed Mohammad (ambos assinam a produção 
dos álbuns), Andrew Lojero e Adam Block, fazendo referência a uma frase comumente utilizada no 
jornalismo musical e pixada em muros de cidades estadunidenses. Na autodefinição presente no site da 
gravadora, eles posicionam seu propósito como “um tributo ao passado e um fôlego para o futuro. Uma 
lembrança de que o espírito do jazz – a inovação, a rebelião, a alma – nunca deixou de estar presente e de 
evoluir. Nós somos crate diggers e mantenedores da cultura”. Crate diggers é uma palavra usada para 
definir pesquisadores, produtores, curadores e artistas musicais que realizam a pesquisa de músicas a partir 
de discos de vinis encontrados em lojas, sebos e vendedores independentes. 
 
8 Neste texto, qualquer referência a “América” diz respeito ao continente americano como um todo. Quando 
necessário me referir ao país Estados Unidos, assim o farei pelo nome ou pelo gentílico “estadunidense”. 



 
 

5 

dispositivos cosmotécnicos fundamentais na sobrevivência do povo negro na Diáspora, 

como nos faz refletir Lafont (2023). Olhar para o passado de uma maneira não-míope, 

isto é, que entenda seus vestígios históricos de forma mais aproximada, não-distante, de 

modo a entendê-los como parte do cotidiano presente: movimentar-se atento pelo tempo 

é um exercício indispensável necessário para se conectar com a ancestralidade. 

 Se podemos usar o recurso da espiralidade do tempo defendido por Leda Maria 

Martins (2021) para encurtar essa distância, podemos achar em hooks (2019) pistas para 

enxergar com mais clareza os vestígios desse passado ancestral. O lá se torna um ali, que 

eventualmente pode (e preferencialmente deve) se tornar um aqui. Presentificar o que se 

passou se torna uma manobra de enfrentamento aos parâmetros da razão eurocêntrica. 

 

“CADA ESPAÇO É UM SANTUÁRIO” 
 
 Esta frase, presente no texto “Uma estética da negritude: estranha e opositiva”, de 

bell hooks (2019, p. 212), é uma ótima chave para este exercício de investigação de 

vestígios ancestrais no passado. Vejam: o entendimento de ancestralidade não pode ser 

reduzido a pessoas ou a símbolos associados à religiosidade na Diáspora. Aqui, a entendo 

também como as práticas socioculturais, os códigos e significações; quem e o que veio 

antes. Martins (2019) nos diz que a ancestralidade age como princípio-máter que 

relaciona tudo o que existe, fonte transmissora de energia; que em tudo vibra energia vital 

/ axé. Nesse entendimento, ancestralidade é pulsão. 

 

 Por isso mesmo é possível olhar para o Espaço e para o Tempo como santuários 

repletos de vestígios ancestrais que nos ajudam a entender dois lados: um que representa 

os esforços coloniais de condicionar a vida negra (o que não se limita ao período colonial), 

e outro que representa tanto a capacidade de elaboração de projetos de vida que desafiam 

essa colonialidade quanto a própria imaginação criativa artística afrodiaspórica. 

 Dessa forma, mover-se atento pelo Tempo torna-se um movimento que 

fundamenta uma postura política forjada a partir do sequestro e tráfico de africanos para 

a escravidão na América e na Europa e que, concomitantemente, inaugura um novo 



 
 

6 

momento de imaginação e produção ética, técnica e estética negra (Gonzalez, 2021; 

Agawu, 2016; Lafont, 2023)9. 

 Isto é amplamente documentado e teorizado por pensadores negros de diversas 

regiões do mundo, em diversas camadas da vida: Lélia Gonzalez fala das amefricanidades 

como uma categoria de análise social, geográfica e política que nos permite entender a 

forma como algumas práticas sociais foram traduzidas na América. Édouard Glissant e 

Kamau Brathwaite10 se referem, respectivamente, à Relação11 e à unidade submarina12 

para definirem a complexa rede de experiências e conhecimentos compartilhados pelos 

povos na Diáspora, que permite inclusive o entendimento do surgimento de processos de 

formação identitária, social e (cosmo)política a partir da errância, entrando em 

consonância com o desafio à universalização exposto por Hui (2021). Lafont (2023)  

reflete sobre o lugar das artes na resistência negra no lado oeste do Atlântico; Patricia 

Donatien (2006) afirma que, apesar da influência crescente da Europa e dos Estados 

Unidos na zona caribenha por volta dos anos 2000 (já considerando o poder 

comunicacional da internet), ainda hoje o impacto cultural mais profundo na região seguia 

sendo o das culturas africanas, indianas e ameríndias. 

 Todas essas reflexões servem como ferramentas – e ancestralidade em si mesmas 

– para pensar, observar, reconhecer e imaginar múltiplas experiências, com semelhanças 

e diferenças, que reconhecem a escravidão como um momento de ruptura na História do 

mundo moderno, sem deixá-la como definidora única das narrativas e trajetórias negras. 

Se nos propusermos a enxergar o Tempo como um espaço, e se todo espaço é um 

santuário, então conseguiremos encontrar caminhos diversos para, de fato, nos 

aproximarmos da ancestralidade que nos alimenta. 

 

 
9 Cabe enfatizar a lembrança de Lafont (2023) de que essas expressões (e modos de vida) “não eram tanto 
ressurgência inalteradas de práticas africanas precisamente identificadas (...) quanto invenções em eco a 
tradições antigas aptas a ressurgir e a se metamorfosear” (p. 100). 
 
10 Segundo Cooper (2011), “Brathwaite também invoca a cultura ameríndia como uma cosmologia que é 
parte integrante de nossa compreensão do legado complexo da catástrofe e da criatividade que herdamos 
nas Américas” (p. 15). 
 
11 Em “Poética da Relação” (2021). 
 
12 Em “Contradictory Omens” (1974). 



 
 

7 

ASPECTOS SONOROS DO SANTUÁRIO 
 
 Dos vários caminhos que podem levar alguém a buscar alguma conexão com a 

ancestralidade, a minha confluência foi pela pesquisa acadêmica e pela música. Durante 

a graduação em Geografia, me interessei pela presença dos ambulantes no espaço urbano 

do Rio de Janeiro. Durante a pesquisa, que se estendeu ao mestrado em Cultura e 

Territorialidades, entendi que eu não poderia entender de forma integral como os 

ambulantes estão inseridos na cultura urbana carioca sem buscar a compreensão do que a 

prática do comércio significava em sociedades da África pré-colonial. Essa virada norteou 

a minha pesquisa e, mais profundamente, a minha forma de buscar entender a disposição 

das coisas no mundo. Foi neste momento que tive contato com os textos “Decolonizing 

Management and Leading Change through African Philosophy” (Osiri et al., 2021) e 

“Valores civilizatórios afro-brasileiros e Educação Infantil: uma contribuição afro-

brasileira” (Trindade, 2010), que serviram como base para a elaboração dos princípios 

estéticos e civilizatórios que trago no escopo da pesquisa de doutorado intitulada 

“Enredamentos polifônicos da música afrodiaspórica”, iniciada em 2025. Os princípios 

são, a saber: ancestralidade, oralidade, corporalidade, circularidade e sociabilidade. 

 A música entra num momento posterior. Embora eu já escrevesse sobre música 

há mais de dez anos para veículos independentes do jornalismo musical, após algumas 

interações e observações percebi que não apenas o meu conhecimento, mas também as 

narrativas do jornalismo musical em geral sobre música eram limitadas. Isto é, são 

privilegiadas trajetórias e gêneros musicais de territórios específicos, e uma visão 

tecnicista sobre música que não dá conta de todas as intencionalidades possíveis na 

produção musical. É o que nos diz, por exemplo, Amiri Baraka, no texto “O Jazz e a 

crítica branca” (2023), publicado originalmente em 1967: 

 
[O jazz, como Música Preta,] e suas fontes eram secretas, no que 
concernia ao resto dos Estados Unidos, da mesma forma que a vida real 
do homem negro neste país era secreta para o branco estadunidense (...). 
A música Preta é essencialmente a expressão de uma atitude, ou um 
acervo de propósitos acerca do mundo e, apenas secundariamente, uma 
postura sobre a maneira de fazer música (...). Geralmente, a principal 
preocupação do crítico se dava pela apreciação da música, mais do que 
com a compreensão do propósito que a produziu. Tal diferença 
significava que o potencial crítico de jazz tinha apenas que apreciar a 
música, ou o que ele pensava ser a música, e que não era necessário 



 
 

8 

entender, ou mesmo se preocupar, com os propósitos que a produziram, 
exceto, talvez, como uma consideração meramente sociológica (...). A 
maior falha nessa abordagem da Música Preta é que ela despoja a 
música de sua intenção social e cultural de maneira muito ingênua. 
Procura definir o jazz como uma arte (ou uma arte popular) que não 
surgiu de nenhum corpo inteligente da filosofia sociocultural. (Baraka, 
2023, p. 28-29).  
 

 Quando leio a coletânea de ensaios de Hanif Abdurraqib em “Um pequeno 

demônio na América” (2024), percebo uma paixão fascinada e fascinante pelos artistas 

que ele comenta de forma tão profunda. Nessa profundidade há uma intensa curiosidade 

que se transforma numa investigação cuidadosa e sincera sobre a vida e o trabalho desses 

artistas, mas também de uma forma pessoal e sensorial, sempre ressaltando o quanto eles 

fazem parte da sua própria vida. Ele não se refere apenas a Don Shirley, Beyoncé, Merry 

Clayton e outros, mas a tantos ímpetos, dúvidas, improvisos, desejos, angústias, alegrias 

– todo um repertório psíquico e gestual que ele chama de movimentos – que se revelam, 

em sua escrita, como vestígios da ancestralidade. Enxergo em mim a mesma paixão, a 

mesma curiosidade, e também a mesma urgência de transformar em registros o quanto 

descobrir a ancestralidade presente nas práticas musicais da Diáspora mudaram a mim 

mesmo, a minha autoestima, as minhas intenções no mundo13. 

 Percebo, por fim, ao cabo de anos de pesquisa e escuta atenta a trabalhos de 

artistas negros de todo o globo, que há certos princípios estéticos que orientam a produção 

sonora musical comunicacional, a organização da autoregulamentação social e política 

da população negra nos contextos da Diáspora, e em muitos casos as duas coisas de forma 

simultânea. A ancestralidade é o princípio que pulsa infinitamente energia para os outros. 

 

 
13 Ao terminar a leitura do livro de Hanif Abdurraqib, principalmente na forma como ele o finaliza – ao 
contrário de todas as aberturas de secções do livro, em que ele escreve “sobre os momentos em que me 
obriguei a dançar”, o último texto do livro fala de um episódio de agonia e depressão, de extrema 
vulnerabilidade, que ele define como “um momento em que ele não se obrigou a dançar”. Parte fundamental 
da minha identificação com a intenção criativa- e a pessoa – é o grau de vulnerabilidade que ele expõe, 
reconhecendo inclusive que em determinado momento de sua vida estar em movimento era muito mais do 
que lhe seria saudável. Há, nesse sentido, a revelação de uma característica marcante da diferença da 
experiência entre pessoas brancas e pessoas não-brancas: a impossibilidade da plenitude a partir do não-
direito à mediocridade, o que significa dizer que pessoas não-brancas não têm o direito (e são 
constantemente lembradas disso) de realizarem trabalhos medianos – elas devem dar o melhor de si, custe 
o que custar, ainda que isso não garanta o reconhecimento do tempo gasto e do trabalho realizado. Isto é 
um vestígio, uma marca da ortografia dos vestígios de Christina Sharpe, e também é sobre contemplação. 



 
 

9 

SENTIR, TOCAR, LUTAR 
 

O Sentir está associado a um momento de contemplação, algo indispensável na 

jornada de observação dos vestígios. Tem a ver com o reconhecimento de afetos e 

afetações, das perdas e ausências, das vontades e desejos; tem a ver com a validação de 

experiências e realizações. A possibilidade de criação de memórias, das invenções e 

renovações, das rebeliões éticas e estéticas só é possível a partir desse momento em que 

o exercício contemplativo se coloca; é a partir dele que se vincula indivíduo e coletivos 

numa narrativa costurada. Dessa forma, o tempo de sentir não se limita à contemplação. 

Esse sentir é dinâmico: ele é a aproximação do passado e do presente pela rememoração, 

é a conexão entre o sagrado e o profano que gera, enfim, o movimento. O tempo de sentir 

de fato se desdobra em fazer, em atuar na tessitura social – numa performance cinética 

que mobiliza epistemes e tem impactos políticos. 

Este sentir pode estar relacionado ao luto, como nos rituais afrocolombianos de 

lumbalú, que, de forma coletiva, lamentam e celebram a memória do falecido de algum 

membro da comunidade de San Basilio de Palenque. Isso se dá através dos gualíes / 

chingulos (cantos mais vibrantes, dedicados às crianças) e dos alabaos (cantos mais 

melancólicos, dedicados aos mais velhos). Noutra direção, o sentir pode apontar à 

celebração, à alegria, à brincadeira, em manifestações que vão do carnaval brasileiro ao 

Junkanoo de Bahamas, dos paredões de soundsystems jamaicanos e radiolas paraenses 

aos dos bailes funk. E transcendendo esta aparente dicotomia entre lamento e alegria, 

podemos trazer ainda o exemplo das mas de Guadalupe: durante o carnaval, grupos 

(gwoup-a-mas) vão às ruas caracterizados de formas específicas referenciando segmentos 

sociais específicos que fazem parte da composição histórica local, como os africanos 

escravizados, os indígenas que ocupavam as ilhas antes da colonização, os colonizadores, 

os indianos trazidos para o trabalho pós-Abolição e por aí vai. O que interlocutores de 

Mariana Renou (2023) pontuam é que os integrantes dos gwoup-a-mas não chamam seus 

trajes de fantasia, visto que eles não estariam se fantasiando, e sim passando pelo processo 

de mofwazé, isto é, metaformofose, se transformando temporariamente naquele segmento 

que eles representam no momento. 

O tocar envolve uma série de elementos que não dizem respeito apenas ao 

princípio estético da ancestralidade. Ele está muito relacionado também ao princípio da 



 
 

10 

corporalidade. Afinal, tocar invoca a imagem da emissão de som. Neste texto, não cabe 

divagar sobre outros princípios estéticos, mas vale pontuar que a ancestralidade, enquanto 

um princípio que dá pulsão aos outros, que irradia energia vital para a manifestação desses 

outros, se faz presente de diversas formas. 

 Há um certo tipo de reverência dos atores sociais envolvidos na produção musical 

(da criação à performance) a práticas, técnicas, pessoas, lugares e entidades que estão, de 

alguma forma, localizadas no passado. A instrumentação percussiva presente em quase 

toda a experiência afrodiaspórica na América ilustra bem tanto um senso de continuidade 

de conhecimentos e práticas musicais africanas (a exemplo do arranjo instrumental dos 

grupos de marimba de chota, dos instrumentos musicais afroperuanos resgatados por 

Nicomedes Santa Cruz e da atualização do maracatu de baque solto no manguebeat 

encabeçado pelo Nação Zumbi na década de 1990). Esse passado pode ser recente ou 

distante – o que importa menos se acionamos a visão espiralar do tempo de Martins 

(2021). São elementos que foram e ainda são importantes na manutenção dos projetos de 

vida negros neste passado. Tocar demanda, necessariamente, conhecer, como nos lembra 

Sandro Mattos (2019)14 ao falar sobre os pontos em terreiros de umbanda, e sobre a 

importância dos Ogãs, Curimbeiros e Atabaqueiros na irradiação de energia durante os 

rituais da religião. E uma das chaves mais importantes deste texto-reflexão é justamente 

a de que a invocação desse passado ancestral, principalmente na forma de conhecimento, 

de repertório de saberes (epistemológicos, orais, organizacionais, políticos, gestuais), é 

um dos mais importantes dispositivos cosmopolíticos que temos. 

O tempo de lutar se refere ao movimento de reivindicar estes estímulos (sentir) e 

o ritmo (tocar) como dispositivos cosmotécnicos em prol da construção de um projeto de 

vida cosmopolítico legítimo que reconhece a tragédia da escravidão, suas chagas e seus 

impactos duradouros (e até permanentes), mas sem esquecer que esses dispositivos 

podem ser úteis na construção de um projeto outro de plenitude. A pluralidade sonora da 

 
14 Ao tratar sobre a música nos rituais de umbanda no Brasil, o autor cita os Ogãs, que ele define como 
“médiuns que possuem uma função especial, ou seja, buscar e manipular energias necessárias aos trabalhos 
especiais por intermédio da música (canto e toque)” (p. 55). O autor ressalta que é necessário que os Ogãs 
tenham em mente que “não basta saber cantar e tocar um instrumento, pois também se faz necessário 
conhecimento sobre a religião e as forças que esta utiliza” (Ibidem). Diferentemente do Ogã natural, há a 
figura do Curimbeiro ou Atabaqueiro, que aprende, ao longo da vida, as técnicas necessárias para a 
execução dos diversos toques adotados no ritual, estabelecendo uma certa hierarquia. São agentes 
fundamentais na execução dos pontos, que são cânticos que atendem a funções específicas ao longo da 
ritualística da umbanda, se referindo a diferentes entidades – ancestrais – desta cosmologia. 



 
 

11 

Diáspora se mostra, portanto, como um rico repertório que pode ser acessado, sentido, 

tocado a qualquer momento e, daí, entendido e utilizado como ferramenta (cosmo)política 

de afirmação da existência (e) da estética negra. 

O gwoka, expressão musical guadalupense, se manifesta pelos cantos, pela dança 

e pelos instrumentação percussiva, mas também pela definição e reforço de relações e 

afinidades sociais-afetivas que se faz pelo compartilhamento dos elementos supracitados 

(cânticos, toques percussivos, dança) e da comida15 no espaço do swaréz-lewòz – uma 

roda onde os membros de uma comunidade executam músicas de gwoka. Os cantos são 

feitos exclusivamente na linguagem crioula francesa – da mesma forma que os rituais de 

lumbalú afrocolombianos são entoados pela linguagem palenquera. Uma das marcas do 

gwoka é a técnica do bouladjél, que consiste numa emulação gutural do som de 

instrumentos percussivos, originado durante a vigência do Code Noir, conjunto de normas 

atribuídas à população negra sob comando francês no período colonial e que tinha como 

uma delas a proibição de instrumentos de percussão. A reprodução do bouladjél foi e até 

hoje é uma forma de desafio à colonialidade do poder e, principalmente, de preservação 

das práticas e da memória ancestral. 

 
NO PASSADO, OS PRÓXIMOS PASSOS 
 
 Se o tempo é um local de inserção do conhecimento emoldurado a partir de uma 

cosmopercepção (Gonzalez, 2021; Glissant, 2021; Martins, 2021; Hui, 2023), então 

mover-se atento pelo tempo significa, necessariamente, buscar vestígios e identificar 

expressões - pessoas, práticas, técnicas, objetos, rituais, lugares, saberes, eventos 

históricos e modos de vida – que são ancestrais. 

 Agawu (2016) demanda certas responsabilidades ao falar sobre música no 

continente africano e até mesmo nas influências desta nas expressões musicais da 

Diáspora. Ele propõe falar sobre características que são verdadeiramente africanas, e não 

unicamente africanas. Isso demanda atenção a alguns riscos, mas também é um convite a 

reflexões mais profundas sobre o que e como produzimos na academia quando o assunto 

é música negra – estética artística negra, de uma forma geral. É tendo isso em mente que 

farei, nos próximos anos, um exercício de investigação – atenta – de como a música acaba 

 
15 Para mais, ver: ROOTS OF GUADELOUPE CULTURE: GWOKA! (2009) 



 
 

12 

por dar indícios dos projetos de vida negra na Diáspora, ainda que em diferentes formas. 

A variedade de exemplos que o trabalho de Lafont (2023) me inspira a seguir me 

debruçando na pesquisa de alguns dos exemplos citados aqui (o landó peruano, o gwoka 

guadalupense, o lumbalú colombiano). Também me inspiram a propriedade imaginativa 

de Amiri Baraka e os vastos repertórios de autores como bell hooks e Hanif Abdurraqib, 

e como eles acionam estes repertórios para elaborarem suas reflexões e contribuições para 

o pensamento sobre estética e Arte negras – a constante produção de beleza cotidiana, 

dos espaços-santuários que tanto podem nos ensinar. Todas essas expressões invocam a 

ancestralidade, a rememoração “fantásmica” de modos de viver aplicada em territórios 

do lado de cá do Atlântico e do Pacífico. Ora, se existem cosmotécnicas que são acionadas 

na formação de uma cosmopolítica (e o contrário também é verdade), então há uma 

relação intrínseca entre as técnicas de produção sonora e os modos de produção e 

reprodução dos projetos de vida16. É nesse caminho que pretendo contribuir com esta 

pesquisa. 

 

REFERÊNCIAS 
 
ABOUT — JAZZ IS DEAD. JAZZ IS DEAD. Disponível em: 
https://www.jazzisdead.com/about. Acesso em: 14 jul. 2025. 
 
ABDURRAQIB, Hanif. Um pequeno demônio na América: notas em homenagem à 
performance negra. São Paulo: WMF Martins Fontes, 2024. 432 p. 
 
AGAWU, Kofi. The african imagination in music. Nova York: OUP Us, 2016. 388 p. 
 
BARAKA, Amiri. Black Music: Free jazz e consciência negra 1959-1967. São Paulo: 
sobinfluência edições, 2023. 
 
BRATHWAITE, Kamau. Contradictory omens: cultural diversity and integration in the 
Caribbean. Mona, Jamaica: Savacou Publications, 1977. 
 
COOPER, Carolyn. “A UNIDADE É SUBMARINA”: circuitos da cultura no caribe 
“transterritorial”. Revista Brasileira do Caribe, p. 13-31. 2011 Disponível em: 
https://cajapio.ufma.br/index.php/rbrascaribe/article/view/656. Acesso em: 26 jun 2025. 
 
DONATIEN, Patricia. La spiritualité dans l'art contemporain caribéen. Cercles, Rouen, v. 15, 
n. , p. 135-150. 2006. Disponível em 

 
16   Nas palavras de Lafont (2023), “a arte emana de uma sociedade coesa por trás de um estilo de vida que 
se mostra, tanto para os membros da comunidade quanto para os estrangeiros, como o estandarte de um 
conjunto de princípios sociais e políticos adquiridos e transmitidos por uma estética comum que religa os 
indivíduos, os identifica e os distingue” (p. 107) 



 
 

13 

https://www.academia.edu/346285/La_spiritualit%C3%A9_dans_lart_contemporain_carib%C3
%A9en. Acesso em 01 jul. 2025. 
 
GLISSANT, Édouard. Poética da Relação. Rio de Janeiro: Bazar do tempo, 2021. 
 
GONZALEZ, Lélia. 2020. Por um Feminismo Afro-Latino-Americano: Ensaios, Intervenções 
e Diálogos Rio Janeiro: Zahar. 375 pp. 
 
HOOKS, bell. Anseios: raça, gênero e políticas culturais. Editora Elefante, 2019, 448 p. 
 
HUI, Yuk. Tecnodiversidade. São Paulo: Ubu Editora, 2020. 224 p. 
 
LAFONT, Anne. A arte dos mundos negros: história, teoria, crítica. São Paulo: Bazar do Tempo, 
2023. 208 p. 
 
MARTINS, Leda Maria. Performance do tempo espiralar: poéticas do corpo-tela. Rio de 
Janeiro: Cobogó, 2021. 256 p. 
 
MATTOS, Sandro da Costa. A música na Umbanda. Porto Alegre: Legião, 2019. 152 p. 
 
OSIRI, J. Kalu et al. Decolonizing Management and Leading Change through 
African Philosophy. Glocalism, [S.L.], v. 2021, n. 1, p. 1, 2021. 
 
RENOU, Marina Vitor. O gwoup a po Voukoum: "mas", carnaval, política e modos de existir 
em Guadalupe, Caribe. Revista de Antropologia da UFSCar, [S. l.], v. 15, n. 2, p. 91–116, 2024. 
DOI: 10.14244/rau.v15i2.455. Disponível em: 
https://www.rau2.ufscar.br/index.php/rau/article/view/455. Acesso em: 20 ago. 2025. 
 
ROOTS OF GUADELOUPE CULTURE: GWOKA! Disponível em: 
https://ziloka.wordpress.com/2009/09/06/roots-of-guadeloupe-culture-gwoka. 2009. Acesso em: 
15 jul. 2025. 
 
SOUZA, Raquel Santos. Lumbalú’ Más Allá de los Tambores: do Transcender Espiritual à 
Insurgência em San Basilio de Palenque. Dissertação (Mestrado em Integração Contemporânea 
da América Latina). Programa de Pós-Graduação em Integração Contemporânea da América 
Latina. Universidade Federal da Integração Latino-Americana. 2021. 84 p. 
 
SHARPE, Christina. No vestígio: negridade e existência. São Paulo: Ubu Editora, 2023. 256 p. 
 
TRINDADE, Azoilda Loretto da. Valores civilizatórios afro-brasileiros e Educação Infantil: 
uma contribuição afro-brasileira. In: BRANDÃO, Ana Paula; TRINDADE, Azoilda Loretto da 
(orgs.). Modos de brincar: caderno de atividades, saberes e fazeres (A cor da cultura, v.5). Rio de 
Janeiro: Fundação Roberto Marinho, 2010. p.11-15. Disponível em: 
https://reaju.files.wordpress.com/2018/07/valores-civilizatc3b3rios-afrobrasileiros-na-
educac3a7c3a3o-infantil-azoilda-trindade.pdf. Acesso em: 15 ago. 2025. 
 
TROPICS TELEVISION. GUADELOUPE. LES 7 RYTHMES DU GWO KA. Disponível 
em: https://www.youtube.com/watch?v=97lwwgLLddk. 2021. Acesso em: 5 maio. 2025. 

https://www.academia.edu/346285/La_spiritualit%C3%A9_dans_lart_contemporain_carib%C3%A9en
https://www.academia.edu/346285/La_spiritualit%C3%A9_dans_lart_contemporain_carib%C3%A9en

	RESUMO
	CAMINHOS COSMOPOLÍTICOS
	MOVER-SE PELO TEMPO ATENTO AOS VESTÍGIOS DA ANCESTRALIDADE
	“CADA ESPAÇO É UM SANTUÁRIO”
	ASPECTOS SONOROS DO SANTUÁRIO
	SENTIR, TOCAR, LUTAR
	NO PASSADO, OS PRÓXIMOS PASSOS
	REFERÊNCIAS

