
 
 

1 

FIGURA TÍPICA “ARTESÃS INDÍGENAS” DO BOI 

GARANTIDO/2025: 

Um Olhar Folkcomunicacional1 
 

 

Onan Ferreira da Silva2 

Adelson da Costa Fernando3 

 

 
 

RESUMO 

Tendo em vista a magnitude do Festival Folclórico de Parintins, apresentamos como 

proposta nesse estudo uma análise de um dos atos da apresentação de espetáculo do Boi-

Bumbá Garantido na terceira noite da festa do ano de 2025 que marca sua 58ᵅ edição. O 

momento proposto trata-se da Figura Típica Regional intitulada; “Artesãs Indígenas”, 

este marcado pela toada, alegoria e momento cênico coreográfico. Por meio da 

Folkcomunicação de Luiz Beltrão (1980), buscamos analisar essa apresentação do bumbá 

no qual revela processos comunicativos pertencentes aos grupos indígenas, tendo como 

exaltação indígenas mulheres que vivem do artesanato.  
 

PALAVRAS-CHAVE: Artesanato; Artesãs Indígenas; Folkcomunicação; Boi-Bumbá 

Garantido; Parintins. 
 

 

INTRODUÇÃO 

 

 Os bois-bumbás Garantido e Caprichoso cada vez mais se aproximam da realidade 

vivida pela sociedade atual. O Festival Folclórico de Parintins se solidifica como uma das 

maiores manifestações de cultura popular brasileira nos mais de 50 anos de realização. 

No ano de 2025, o Boi Garantido defendeu o tema “Boi do Povo, Boi do Povão”, e levou 

para a arena do bumbódromo um momento especial para a comunidade indígena, 

especialmente as mulheres que vivem do artesanato; são figuras femininas que carregam 

consigo saberes e costumes de seus povos e que repassam esses valores às futuras 

gerações. 

 
1 Trabalho apresentado para o GT 2 – Folkcomunicação e Culturas Populares, integrante da programação 

da 22ª Conferência Brasileira de Folkcomunicação – Folkcom 2025, realizado de 29 a 31 de outubro de 

2025. 

 
2 Universidade Estadual Paulista. Mestrando em Comunicação, graduado em Comunicação Social - UFAM. 

E-mail: onanferreira02@gmail.com. 

 
3 Universidade Federal do Amazonas. Pós-doutor em Jornalismo – UEPG/PR. Doutor em Ciências da 

Religião PUC Góias. Vice-presidente da REDE FOLKCOM. E-mail: acostaf@ufam.edu.br. 

mailto:onanferreira02@gmail.com


 
 

2 

 Para a composição desses atos, os bois contam com a genialidade dos 

compositores, artistas de ponta, dançarinos que formam um lindo espetáculo capaz de 

encantar milhares de visitantes. Percebe-se que essas apresentações são compostas pelas 

alegorias, o brilho, luzes e ritmos, envolvendo de fato a parte lúdica e dinâmica do evento; 

porém, busca-se por meio da ótica folkcomunicacional evidenciar nessa pesquisa os 

processos comunicativos apresentados na figura típica regional apresentada pelo referido 

bumbá, concorrendo um dos itens do Festival Folclórico. 

 Por meio da teoria da Folkcomunicação analisamos a toada, alegoria e dança como 

ferramentas folk para discussão do artesanato indígena, sendo trabalhada na terceira noite 

do Festival Folclórico de Parintins pelo Boi-Bumbá Garantido, como item de número 15, 

figura típica regional. O momento retrata a realidade de indígenas mulheres que repassam 

seus saberes ancestrais por meio do artesanato. Um costume enraizado na cultura indígena 

que atravessa gerações, é um ato de resistência dessas mulheres que transferem seus 

valores com a arte de tecer, pintar, confeccionar e moldar. 

 

FOLCLORE E COMUNICAÇÃO POPU LAR  

 Verificando a relação estreita entre folclore (Benjamin, 2007) e comunicação 

popular, fez-se uma incursão nos estudos de Luiz Beltrão (1980), o qual foi criador da 

teoria que definiu o conceito de Folkcomunicação como: “o conjunto de procedimentos 

de intercâmbio de informações, ideias, opiniões e atitudes dos públicos marginalizados 

urbanos e rurais, através de agentes e meios ligados direta e indiretamente ao folclore” 

(Beltrão, 1980). 

 Podemos também de acordo com Hohlfeldt (2002), entender a Folkcomunicação 

não apenas como o estudo da cultura popular e o folclore, mas o estudo dos procedimentos 

comunicacionais pelos quais as manifestações da cultura popular ou do folclore se 

expandem, sociabilizam-se, convivem com outras cadeias comunicacionais, sofrem 

modificações por influência da comunicação massificada e industrializada ou se 

modificam quando apropriadas por tais complexo (Hohlfeldt, 2002). 

 Na teatralização durante a apresentação no Bumbódromo, a figura típica se 

transforma em um tributo ao vivo as próprias manifestações dos povos da Amazônia, 

sendo compartilhados tradições, costumes e crenças. Tudo é representado, é o próprio 

espelho da realidade, celebrando indígenas, caboclos e negros numa exaltação regional. 



 
 

3 

Em uma reportagem de Larissa Monteiro no site Amazonas Cultura, com o título “Figura 

Típica Regional no Festival de Parintins: vozes e saberes dos amazônidas”, ela relata que: 

 

O verdadeiro espetáculo ocorre na sinergia entre os itens: enquanto o 

Apresentador (Item 1) conduz a narrativa, a Figura Típica (Item 15) 

dialoga organicamente com outros elementos cênicos que surgem 

“misteriosamente” – seja a Cunhã- Poranga representado a força e 

beleza da sua ancestralidade indígena, o Pajé com sua espiritualidade 

ancestral ou outro item do Bloco B (Cênico/Coreográfico).  Esta não é 

uma apresentação estática, mas um ecossistema performático onde cada 

componente ilumina aspectos diferentes da mesma verdade cultural. 

(Reportagem, 12/07/2025). 

 

 Quando a figura típica regional entra em cena, ela não está ali como mero enfeite, 

mas pra dar conta de uma manifestação, uma história sendo contada a exemplo de 

resistência e ancestralidade. Esta é a essência que carrega e responsabiliza as cores, sons, 

movimentos e performances de cada item 15 que entra na arena do Bumbódromo. 

 

Figura 1: Desenho digital da figura típica regional 

 

Fonte: Revista Boi-Bumbá Garantido 2025 

 

 Portanto, destacamos a teoria da Folkcomunicação detentora de funções presentes 

no processo de comunicação, acatando múltiplas formas de expressões utilizadas pelos 

grupos sociais. Dentro do contexto da figura típica regional apresentada pelo Boi-Bumbá 

Garantido, temos o artesanato como expressão de um coletivo de mulheres que utilizam 

dessa ferramenta para repassar valores e costumes. 



 
 

4 

 

ARTESANATO: UMA FERRAMENTA DE COMUNICAÇÃO DE SABERES 

 

 O artesanato, enquanto expressão de produção manual e criativa configura-se 

como uma importante ferramenta de comunicação de saberes; uma das questões que 

queremos discutir é o artesanato não apenas como técnica ou produção estética, mas como 

um veículo de transmissão de conhecimentos, traduções e identidade cultural, ou seja, o 

artesanato funciona como um sistema simbólico de comunicação, onde o objeto 

produzido carrega consigo valores, histórias e saberes que transcendem a função utilitária. 

Através de sua prática, a (o) artesã (o) se torna um mediador entre o passado e o presente, 

entre diferentes gerações, comunicando uma herança que é o tanto material quanto 

imaterial. 

 O artesanato é uma das formas mais antigas e universais de produção humana. Ao 

longo da história, foi um dos principais meios de sustento e sobrevivência, mas, além 

disso, também representou um mecanismo de construção e transmissão de saberes. 

Tradicionalmente, os conhecimentos artesanais eram passados de geração em geração, 

não apenas como técnicas de produção, mas também como um meio de preservação e 

comunicação de valores culturais e sociais. Neste estudo analisamos o artesanato como 

uma ferramenta de comunicação de saberes, destacando o papel que ele desempenha na 

transmissão de conhecimentos práticos, estéticos e simbólicos. 

 O artesanato é intrinsicamente ligado à identidade cultural e social de povos e 

comunidades. Ele envolve técnicas e materiais que são típicos de cada região, refletindo 

não apenas a utilidade do objeto produzido, mas também o contexto histórico, geográfico 

e sociocultural de quem produz. A cada peça artesanal, há uma história sendo contada, 

uma tradição sendo perpetuada. De acordo com Gell (1998), as obras de arte, incluindo 

os objetos artesanais, podem ser vistas como formas de comunicação que não dependem 

necessariamente da palavra, mas que, por meio de sua forma, cor, textura e utilidade, 

transmitem um conteúdo simbólico. Isto porque no dizer de Breguez “cada traço, forma 

ou cor é carregado de sentimentos, modos de pensar e agir que expressam informações, 

opiniões e visões de vida social, cultural, econômica ou política da sociedade” (Breguez, 

2007, p. 99).  



 
 

5 

  Em muitas comunidades tradicionais na Amazônia, o artesanato não é apenas 

uma atividade de subsistência, mas um ritual que envolve a transmissão de conhecimentos 

entre gerações. As técnicas artesanais são muitas vezes ensinadas por mestres artesãos 

aos mais jovens, transmitindo não apenas a habilidade prática, mas também o valor 

simbólico do que está sendo produzido. Ao ensinar uma técnica artesanal, o mestre 

artesão comunica o valor da paciência, do respeito à natureza, da história cultural e das 

conexões sociais. 

 O conceito de comunicação de saberes (Morin, 2000) pode ser entendido como o 

processo pelo qual práticas, conhecimentos e tradições são compartilhados entre 

indivíduos ou grupos. Nesse contexto, o artesanato se configura como um meio não verbal 

de comunicação. Como aponta Lévi-Strauss (1962), as práticas artesanais podem ser 

analisadas como “linguagens” em que a forma do objeto carrega significados que são 

compreendidos dentro de uma determinada cultura. 

 O saber transmitido pelo artesanato pode ser dividido em várias dimensões: a) 

técnica: A habilidade de transformar matéria-prima em objetos úteis ou decorativos é um 

saber transmitido de forma prática. Desde o processo de escolha dos materiais até a 

execução das etapas de produção, o artesão transmite conhecimentos que são aplicáveis 

ao cotidiano; b) estético: A estética dos objetos artesanais está profundamente ligada aos 

padrões culturais, aos mitos e às simbologias de uma determinada comunidade. Cada 

detalhe – como os desenhos em cerâmica, as cores de uma tapeçaria ou a forma de uma 

peça em metal – tem um significado que se comunica por meio da tradição; c) simbólico: 

em muitos casos, o artesanato também é um veículo de comunicação simbólica. Os 

objetos artesanais podem ter significados religiosos, espirituais ou mágicos, 

representando valores, crenças ou cosmologias de uma determinada cultura. 

 Isto quer dizer também que o artesanato está intimamente ligado à construção da 

identidade cultural (Dias, 2007). Ele não apenas reflete a cultura, mas também a define e 

reitera. Ao produzir e consumir objetos artesanais, os indivíduos afirmam sua conexão 

com uma determinada tradição e com os saberes ancestrais que são passados adiante. O 

ato de criar ou adquirir um objeto artesanal carrega em si o reconhecimento de um 

pertencimento cultural, de uma história que resiste ao tempo. 

 Sobretudo, além disso, em um contexto de globalização e de homogeneização 

cultural, o artesanato surge como uma forma de resistência e afirmação cultural; ele 



 
 

6 

permite que comunidades e grupos marginais se comuniquem e compartilhem seus 

saberes sem depender das vias tradicionais de comunicação de massa. Nesse sentido, o 

artesanato se torna uma ferramenta crucial de resistência cultural, mantendo vivos saberes 

que poderiam ser esquecidos ou distorcidos pelas dinâmicas do mercado globalizado. 

 
O artesanato popular é uma expressão folkcomunicacional das mais 

importantes porque expressa arte, técnica e comunicação. Pode-se 

definir artesanato como o conjunto de processos manuais de produzir 

objetos pelo artesão, durante a elaboração plástica. O artesão é quem 

domina a técnica manual de criar objetos de uso frequente na 

comunidade onde vive, sem equipamento industrial repetitivo, com uso 

de material disponível que pode ser extraído da natureza (metal, 

madeira, argila, etc.) ou retalhos, sucata, refugo industrial, sobra 

aproveitável (Breguez, 2007, p. 99). 

 

 É nessa seara que colocamos nossa pesquisa como aporte folkcomunicacional de 

mulheres que comunicam seus saberes por meio do artesanato. Marlei Sigrist (2012), 

identifica as características do artesanato como: “objetos produzidos manualmente, com 

ou sem auxílio de instrumentos, que têm as feições locais/regionais, reveladores de 

costumes, pensamentos, ideias e ideologia da comunidade” (Sigrist, 2012, p. 192). 

Aprofundando ainda mais este conceito de artesanato, buscamos com Cristina Schimdt 

(2012), no qual relata que: 

 

o artesanato é uma forma muito recorrente de demonstração do 

cotidiano. Por meio dele são registradas cenas do dia-a-dia, histórias, 

mitologias, tecnologias. Com as mãos, são registrados os anúncios do 

momento em madeira, metal, vidro, tecido, papel ou barro. Também 

plástico, fios, borracha, linhas, alimentos são usados como meio para 

essa produção. É a vida expressa em materiais e formas diversas. É a 

comunicação realizada entre seus interlocutores por meio de canais 

próprios à sua localidade. (Schimdt, 2012, p. 203). 

 

 É nítido também que as mulheres artesãs detém características de líderes-folks ou 

agentes comunicadores, pois possuem o entendimento dessas práticas do artesanato, e 

correspondem com aquilo que Melo (2007) aplica sobre esse indivíduo que conhecendo 

as técnicas, terá o domínio para argumentar, fazendo com que seu grupo veja no 

artesanato as mensagens dos modos de vida. Elas geram seus próprios meios de expressão 

e dominam práticas seculares de seu grupo.  



 
 

7 

  Beltrão (2001) nos ensina que “o artesanato em geral é o meio (canal) que o povo 

utiliza para expressar suas ideias e/ou opinar sobre fatos e acontecimentos” (Beltrão, 2001 

apud Breguez, 2007, p. 102). Com isso, nos certificamos do entendimento que o 

artesanato pode ser tomado como ferramenta folkcomunicacional e das indígenas 

mulheres como agentes folkcomunicacionais (Renó, 2007); porém, lembremos do 

objetivo dessa pesquisa em analisar o momento apresentado como item do julgamento 

pelo Boi Garantido em 2025, a figura típica regional: “Artesãs Indígenas”. 

 

FOLKCOMUNICAÇÃO E A FIGURA TÍPICA REGIONAL DAS “ARTESÃS 

INDÍGENAS” 

 

Oniwasab’ I 

Numiã kura, Aminsa, Assai 

Yanomami, Wat'Amã 

Tecelã Sateré-Mawé 

Em suas mãos o tucum e o Arumã 

Jamais vão se calar 

 

Ceramistas Baniwa 

Moldam no barro 

A força do povo indígena 

Na plumária Hiskariana 

Os cocares ganham vida na arte milenar 

 

Das mulheres de fibra e coragem 

Que adornam e vibram os maracás 

Ohpekõ diâ Mahsa Numiã 

 

Artesãs indígenas 

Ensinam suas filhas 

A extrair a fibra da palha do Buriti 

A geometria do casco do jabuti 

 

Em cada pele um grafismo 

Contando uma história 

Em cada trançado 

Resistência e memória 

 

É o poder das sementes que brilham 

Nas mãos da Artesãs 

Mestras do boi Garantido 

As parentas que fazem 

A arte que vem do coração da Floresta 

E encanta os olhos do mundo. 



 
 

8 

(Matos et. al. 2025). 

 

 Para execução da apresentação do Boi Garantido, cada ato é pensado pela 

Comissão de Artes (grupo responsável pelas artes musicais, alegóricas e cênicas), os 

detalhes e os aspectos que irão compor cada momento. O primeiro passo é a composição 

da toada da figura típica regional. Durante o Festival de Parintins, o item 15 (figura típica 

regional), apesar de um momento folclórico representando histórias frequentes da região, 

protagoniza a representação de vivência dos personagens amazônicos. Ou seja, este item 

mostra não só a beleza artística, como também o cotidiano do povo, seus costumes, 

saberes e crenças.  

 A Folkcomunicação, conceito desenvolvido por Luiz Beltrão (1967), refere-se às 

formas de comunicação oriundas do povo e destinadas ao povo, muitas vezes alheias aos 

meios massivos convencionais. Nesse contexto, a toada – gênero musical característico 

do boi-bumbá – emerge como expressão significativa da cultura popular amazônica, 

articulando tradição, religiosidade e resistência social. Mais que mero entretenimento, a 

toada revela-se como canal de informação, preservação de memória e afirmação 

identitária. 

 A toada é a base musical do espetáculo do boi-bumbá em Parintins, 

protagonizados pelos bois Garantido e Caprichoso; sua estrutura musical e poética remete 

tanto à herança indígena quanto às influências afro-brasileiras e caboclas, evidenciando a 

hibridez cultural amazônica (Cardoso, 2013). Os temas das toadas variam entre o sagrado 

e o profano, o mítico e o cotidiano, sempre refletindo as vivências coletivas. 

 A partir da perspectiva folkcomunicacional, a toada cumpre funções informativas, 

formativas e identitárias. As letras, muitas vezes compostas de forma coletiva, abordam 

elementos históricos, ecológicos e sociais da região amazônica, como o respeito à 

floresta, a luta dos povos originários e os saberes tradicionais. A circulação da toada, tanto 

oral quanto midiática, permite a amplificação de vozes historicamente marginalizadas, 

promovendo uma comunicação de base, horizontal, que desafia os padrões da grande 

mídia. 

 Ao analisar a riqueza e complexidade da toada “Artesãs Indígenas” – com sua 

dança, indumentária e coreografias – percebe-se o fortalecimento do senso de 

pertencimento comunitário: é um ato de resistência frente à homogeneização cultural, 



 
 

9 

pois reafirma a diversidade e a especificidade amazônica. Ao ser apropriada pelas rádios 

convencionais e comunitárias, pelas plataformas digitais, redes sociais e pela festa dos 

dois bois-bumbás, a toada consolida-se como um canal de mediação entre o local e o 

global. 

Figura 2 Alegoria apresentada na arena do bumbódromo  

 

Fonte: Widger Frota, 2025 

 

   A toada enquanto veículo folkcomunicacional (Melo, 2008), ultrapassa a 

dimensão estética para se constituir como prática social significativa; ela comunica o 

povo ao povo, perpetua memórias e mobiliza afetos. Em um contexto de apagamento 

cultural e ameaças às comunidades tradicionais, sua valorização é estratégica para o 

fortalecimento da identidade regional e a democratização da comunicação. 

 A toada é interpretada por Márcia Siqueira4, reforçando a ideia do empoderamento 

da indígena mulher. Essa toada é assinada pelos compositores Geandro Matos, Ulisses 

Rodrigues, José Carlos e Wanderson Rodrigues. A canção contempla o artesanato como 

expressão ancestral de resistência, cultura e identidade. 

 
4 É uma das vozes mais emblemáticas da música amazonense. Com mais de 38 anos de carreira, ela tem 

encantado o público com sua voz potente e interpretações vibrantes do folclore amazônico. É interpret de 

algumas toadas do boi-bumbá Garantido, e conhecida como a rosa vermelha da Amazônia. 



 
 

10 

 Também é uma homenagem ao trabalho coletivo de organizações de indígenas 

mulheres. No início da toada, primeiramente são citadas quatro associações que atuam 

com a valorização do artesanato indígena na Amazônia: Numiã kura, Aminsa, Assai, 

Wat’Amã. Vale destacar que essas associações integram o projeto ‘Parentas que fazem’, 

citado da toada. 

 A figura típica regional de terceira noite do Bumbá Garantido, homenageia a 

artesã indígena, ressaltando o papel importante das mulheres originárias na preservação 

dos saberes tradicionais. As pessoas que trabalham com o artesanato na Amazônia são 

figuras bastantes frequentes nas comunidades da região norte. 

 

Figura 3: Indígena com vaso pintado 

 

Fonte: Widger Frota, 2025. 

 A composição musical utiliza expressões indígenas como: Yanomami, Sateré-

Mawé, Baniwa e Hiskariana, que representam os nomes dos povos indígenas. Entende-

se que cada um desses povos é responsável ou se destaca por um artesanato, como por 

exemplo, Sateré-Mawé pela tecelagem, Baniwa as cerâmicas de barro e os Hiskariana 

pela arte plumária. 



 
 

11 

 Observa-se também a utilização dessas palavras para além da própria comunidade, 

é uma forma educativa social de ensinar pessoas de fora do grupo indígena. Por isso, 

afirmamos a toada como ferramenta folkcomunicacional, pois é por ela que as 

informações são repassadas as pessoas não indígenas. 

 

Figura 4: Indígena e a cestaria 

 

Fonte: Widger Frota, 2025 

 

 Então, nota-se a toada como processo comunicativo dos valores indígenas como 

no trecho: em cada pele um grafismo/ contando a história/ em cada trançado/ resistência 

e memória. É possível analisarmos que essas práticas citadas servem como expressões 

transmissoras de mensagens dentro do contexto em que esse grupo social vive. 

 A toada é a maior expressão para o resultado da figura típica regional, pois ela 

também norteará o artista de ponta na concepção alegórica, como podemos ver nas fotos 

apresentadas nessa pesquisa, a alegoria é composta na sua maioria por mulheres 

aparentemente idosas detentoras dos saberes e costumes indígenas. 



 
 

12 

Figura 5: Corpo cêncico na alegoria 

 

Fonte: Widger Frota, 2025. 

 

 A escolha da artesã indígena como figura típica regional para o ano de 2025, é 

uma manifestação folkcomunicacional relevante. Ela insere numa dinâmica complexa da 

comunicação popular, memória oral e também hibridização cultural. Importante ressaltar 

os movimentos alegóricos que revelam a confecção de cestaria, tecelagem, pinturas, etc, 

momento visualmente rico para leituras de processos comunicativos presentes na 

alegoria. Os artistas de pontas responsáveis desse momento foram: Kemerson Guerreiro 

e Marlon Brandão. 

 Para além da realidade exposta nos módulos alegóricos, os movimentos cênicos 

dos brincantes na alegoria enriquecem com a dança toda a ritualização dos povos 

indígenas que com o tempo se perpetuaram na história desses grupos. 

. 



 
 

13 

Figura 6: Cunhã Poranga Isabelle Nogueira 

 

Fonte: Yasmin Cadore, 2025. 

  

Neste ato houve a aparição da Cunhã-Poranga Isabelle Nogueira, que finalizou o 

momento juntamente com o corpo cênico coreográfico com passos marcados e com uma 

dança simbolizando um ritual vivenciado somente por mulheres. Destaca-se também que 

essa escolha dialoga com os processos discutidos dentro da Folkcomunicação, ao colocar 

em evidência o protagonismo de sujeitos populares, como as artesãs, como mediadoras 

culturais que detém práticas ancestrais e expressões de identidade. 

 

ÚLTIMAS CONSIDERAÇÕES 

 

 A proposta de apresentação da pesquisa a respeito da figura típica regional 

“Artesãs Indígenas”, apresentando ferramentas folkcomunicacionais dentro da arena do 

bumbódromo para discussão da ancestralidade indígena por meio do artesanato como 

continuidade de uma cultura. O momento celebra o artesanato como expressão ancestral 

de resistência, cultura e identidade, homenageando o trabalho coletivo de mulheres 

indígenas da Amazônia. 



 
 

14 

 Ou seja, aqui queremos reiterar que o artesanato, em sua essência, é um elo entre 

o passado e o presente, entre os saberes ancestrais e as novas gerações; ele vai além da 

produção de objetos utilitários, sendo um meio de comunicação que transmite técnicas, 

símbolos e valores culturais. Como ferramenta de comunicação de saberes, o artesanato 

oferece um espaço para a preservação da memória coletiva e para a construção da 

identidade cultural. Assim, ele deve ser reconhecido não apenas como arte ou produção, 

mas como um sistema de comunicação fundamental para a manutenção das tradições e 

da diversidade cultural. 

 A toada, manifestação musical tradicional ligada ao Boi-Bumbá, especialmente 

nos contextos amazônicos como os de Parintins (AM), conclui-se como um relevante 

veículo de Folkcomunicação. Através de sua musicalidade, letras e performance, a toada 

comunica valores, narrativas, crenças e identidades coletivas, funcionando como meio de 

expressão autêntica das comunidades populares. Este artigo propõe uma reflexão sobre a 

toada como instrumento de mediação simbólica e resistência cultural, a partir das 

contribuições teóricas da Folkcomunicação. 

  Na oportunidade relacionamos com o tema do Congresso da Folkcom 2025 que 

tem como proposta: Raízes presentes, futuros ancestrais; na qual situamos o coletivo 

indígena como provedor dos costumes e transmissor dos valores culturais dos indígenas. 

Valida-se também o comprometimento a memória ancestral trabalhada na atualidade que 

rememora os costumes antigos projetando-os para uma geração futura. 

 Podemos discutir aqui o fato do artesanato como expressão comunicacional dentro 

do contexto dos povos originários, e que para todo o processo de execução do momento 

da figura típica do boi-bumbá é constituído por elementos folkcomunicacionais para a 

finalização do espetáculo. Música, escultura e dança carregam consigo o ato de 

comunicar. E quando o Garantido leva para a arena do bumbódromo possibilita a 

discussão e transmissão desses saberes, por vezes desconhecidos pelos próprios 

brasileiros. 

 

REFERÊNCIAS 
 

BELTRÃO, Luiz. Folkcomunicação – Um estudo dos agentes e dos meios populares de 

informação de fatos e expressão de ideias, Brasília. 1967. 

______. Folkcomunicação: a comunicação dos marginalizados. São Paulo: Cortez, 1980. 

 



 
 

15 

BENJAMIN, Roberto. Folclore. In: GADINI, Sérgio; WOITOWICZ, Karina (orgs.) Noções 

básicas de Folkcomunicação: uma introdução aos Principais conceitos e expressões. Ponta 

Grossaa, Editora UEPG, 2007 

 

BREGUEZ, Sebastião. Artesanato popular. In: GADINI, Sérgio; WOITOWICZ, Karina (orgs.) 

Noções básicas de Folkcomunicação: uma introdução aos Principais conceitos e expressões. 

Ponta Grossaa, Editora UEPG, 2007 

 

CARDOSO, Celeste de Souza. Cancioneiro das toadas do boi-bumbá de Parintins. Manaus: 

UEA, 2013. 

 

DIAS, Renata. Identidades culturais. In: GADINI, Sérgio; WOITOWICZ, Karina (orgs.) Noções 

básicas de Folkcomunicação: uma introdução aos Principais conceitos e expressões. Ponta 

Grossaa, Editora UEPG, 2007 

 

GELL, Alfred. Arte e agência: uma teoria antropológica. Clarendon Press, 1998. 

 

HOHLFELDT, Antônio. Novas tendências nas pesquisas da folkcomunicação: pesquisas 

acadêmicas se aproximam dos estudos culturais. Anais (...). XXV Congresso Brasileiro de 

Ciências da Comunicação (INTERCOM, 2002), Salvador (BA), 2002. 

 

MELO, José Marques de. Mídia e Cultura Popular: história, taxionomia e metodologia da 

Folkcomunicação. São Paulo: Paulus, 2008. 

 

MONTEIRO, Larissa. Figura Típica Regional no Festival de Parintins: vozes e saberes dos 

amazônidas. Amazonas Cultura, Manaus, 12 jul. 2025. Cultura.  Disponível em: 

https://www.amazonascultura.com.br/post/figura-t%C3%ADpica-regional-no-festival-de-

parintins-vozes-e-saberes-dos-amaz%C3%B4nidas.. Acesso em: 22 jul. 2025. 

 

MORIN, E. Os setes saberes necessários à educação do futuro. 2. Ed. Brasília: UNESCO, 

2000. 

 

LÉVI-STRAUSS, Claude. A crise moderna da antropologia. Revista de Antropologia, p. 19-26, 

1962. 

 

RENÓ, Denis Porto. Agentes folkcomunicacionais. In: LOPES FILHO et. al. (orgs). 

Folkcomunicação no limiar do século XXI. Juiz de Fora: Editora UFJF, 2012. 

 

SCHMIDT, Cristina, Artesanato: mídia popular e o lembrar comunitário. In: LOPES FILHO et. 

al. (orgs).  A Folkcomunicação no limiar do século XXI. Juiz de Fora: Editora UFJF, 2012. 

 

SIGRIST, Marlei. Folkcomunicação e artesanato: as identidades culturais locais e seus 

mecanismos de visibilidade midiática. In: LOPES FILHO et. al. (orgs). A Folkcomunicação no 

limiar do século XXI. Juiz de Fora: Editora UFJF, 2012. 

 

Toada:  

 

MATOS, Geandro et. al. Artesãs Indígenas. Boi Bumbá Garantido: Parintins, 2025. 3'36" min  

https://www.amazonascultura.com.br/post/figura-t%C3%ADpica-regional-no-festival-de-parintins-vozes-e-saberes-dos-amaz%C3%B4nidas
https://www.amazonascultura.com.br/post/figura-t%C3%ADpica-regional-no-festival-de-parintins-vozes-e-saberes-dos-amaz%C3%B4nidas

