
1 

 

 

 

 
NÃO VOU FUGIR DO MEU ODÚ: 

liderança feminina e desestigmatização do candomblé em 
representação teledramatúrgica1 

 
Júnia Mara Dias Martins2 

 

 
RESUMO 
Saberes ancestrais oriundos de religiões de matriz africana são historicamente 
depreciados e/ou invisibilizados pela grande mídia, espelhando o racismo estrutural da 
sociedade. Neste trabalho, recorrendo a textos de Edison Carneiro (1977), Abdias 
Nascimento (2016) e Cida Bento (2022), especialmente, analisamos a desestigmatização 
do candomblé performada pela personagem Inácia na novela Renascer (2024), enquanto 
iyalorixá negra e nordestina. Utilizando pesquisas bibliográfica e documental, de 
abordagem qualitativa e decolonial, concluímos que a teledramaturgia pode auxiliar na 
ampliação do debate de temas nevrálgicos e na desconstrução de estereótipos racistas. 

PALAVRAS-CHAVE 
Ancestralidade; Religião de matriz africana; Telenovela; Gênero; Raça. 
 

 
INTRODUÇÃO 
 

A telenovela se constitui como um dos produtos mais populares da América 

Latina, ocupando no Brasil um lugar de destaque, já que o país tem em seu território 

uma das maiores produtoras do mundo desse gênero narrativo: a Rede Globo. Com 

grande apelo popular, a teledramaturgia desempenha importante função social, cultural 

e política, uma vez que, entre outros fatores, alimenta discussões sobre temas 

cotidianos, expõe costumes, conflitos e modos de vida, influenciando comportamentos. 

Por outro lado, enquanto produto hegemônico, é comum que não haja nela uma 

reverberação positiva dos fazeres e saberes de grupos socialmente minorizados, pois os 

conteúdos  oferecidos  ao  público  pela  teleficção  estão  atrelados  aos  modelos 
 

1 Trabalho apresentado para o GT 4: Futuros Ancestrais, integrante da programação da 22ª Conferência 
Brasileira de Folkcomunicação – Folkcom 2025, realizada de 29 a 31 de outubro de 2025. 
 
2 Professora de Rádio, TV e Internet (DECOM-UERN), Diretora Regional Nordeste da Rede Folkcom. 
Doutora em Estudos da Mídia (PpgEM-UFRN), Mestra em Comunicação e Culturas Midiáticas 
(PPgCOM-UFPB), Especialista em Leitura (UESB), Graduada em Comunicação - hab. Rádio e TV 
(UESC). Contato: juniamartins@uern.br. 



2 

 

 

 
estruturantes da classe dominante (Fernandes; Brandão, 2010), entre eles, o preconceito 

racial. 

Enquanto construtora de uma “identidade nacional” (Ortiz, 1986), a telenovela 

elege certos símbolos para figurarem como representação da cultura brasileira, 

fomentando a unidade em meio à diversidade, formando opiniões e planeando 

determinados padrões, como o da beleza eurocentrada, em contraste com atributos 

fenotípicos e socioculturais de maior parte da sociedade brasileira, que se autodeclara 

negra3. Não se trata aqui, contudo, de um problema do negro no Brasil, mas sim, de um 

problema existente nas relações entre pessoas negras e brancas (Bento, 2022); as 

primeiras comumente representadas em discursos e linguagens estereotipados; as 

segundas, de forma arquetípica e iluminada. 

Entendendo a teledramaturgia como um campo de disputa política e simbólica, 

com representações que constroem e sedimentam o imaginário social, é importante 

quando narrativas televisivas fomentam um outro olhar sobre sujeitos e temas 

historicamente estigmatizados, como, por exemplo, a pessoa negra e as religiões de 

matriz africana; circunstância passível de ser verificada no remake da novela Renascer 

(2024)4, a partir da performance da personagem Inácia, por exemplo. Interpretada por 

Edvana Carvalho, Inácia traz, entre outras interseccionalidades, os atravessamentos de 

gênero, raça, religião e classe social, refletindo uma construção complexa de persona, 

sobretudo ao utilizar informações, ritos e mitos de origem africana como tecnologias 

ancestrais ancoradas nas práticas do candomblé. 

Para a tessitura deste texto, assistimos aos 197 capítulos de Renascer (2024) e 

destacamos algumas cenas elementares ao estudo, a fim de ilustrar o posicionamento de 

liderança feminina e religiosa perpetrado por Inácia. Esse viés documental 

acompanhado da pesquisa bibliográfica nos permitiu, ainda, estabelecer alguns 

comparativos com outras personagens negras presentes em novelas anteriores, vividas 

pelas atrizes Ruth de Souza e Taís Araújo. 

 
 

 

3 55,7% da população total, conforme os dados do Censo de 2022. 
4 Adaptação feita por Bruno Luperi, com direção de Walter Carvalho, Alexandre Macedo, Ricardo França 
e Mariana Betti. Direção geral de Pedro Peregrino, e artística de Gustavo Fernandez. 



3 

 

 

 
Além de intentar ampliar a literatura sobre mulheres pretas e pardas sob o viés 

da folkcomunicação, nosso objetivo é, também, popularizar a discussão científica sobre 

religiões de matriz africana e sua exibição nas mídias. Nesse sentido, a perspectiva 

decolonial se justifica pela tentativa de explorarmos possibilidades de construção de 

conhecimentos sustentados por epistemologias historicamente silenciadas, como as dos 

povos negros. Tais possibilidades são vislumbradas a partir da noção de encruzilhada 

enquanto “disponibilidade para novos rumos”, como “perspectiva transgressiva à 

escassez, ao desencantamento e à monologização do mundo” (Rufino, 2022, p. 13), 

estimulando, assim, a potência mobilizadora de outros caminhos discursivos a partir dos 

socialmente marginalizados. 

 
COLORISMO E RACISMO NA TELENOVELA 

 
Neste 2025, a Rede Globo de Televisão completou 60 anos. Ao longo de sua 

existência, lançou cerca de 340 telenovelas5; ocupou, em 2004, a posição de maior 

produtora de novelas do mundo (Guinness Book6); e mantém, ainda hoje, posto de 

destaque internacional na exportação de produções do gênero. Embora sediada num país 

em que maior parte da população se autodeclara negra, os conteúdos teledramatúrgicos 

da emissora não refletem, em seu elenco, a proporcionalidade dessa pigmentação 

epidérmica; além disso, as narrativas trazidas denotam constante colorismo, reforçam 

estereótipos relacionados às pessoas de pele mais escura, a mestiçagem como constructo 

de relações de poder, e a branquitude. 

O colorismo é passível de ser observado quando, dentro do próprio grupo 

racializado, a gradação do tom de pele se torna um marcador social de privilégio ou 

opressão (Devulsky, 2021). Já o pacto da branquitude pode ser vislumbrado quando “as 

organizações constroem narrativas sobre si próprias sem considerar a pluralidade da 

população com a qual se relacionam, que utiliza seus serviços e consome seus produtos” 

(Bento, 2022, p.34). Muitas delas dizem até prezar pela diversidade e equidade, e 

 

5 Disponível em: https://abre.ai/nsiv. Acesso em 02 jul. 2025. 
6 Disponível em: https://abre.ai/nsix. Acesso em 02 jul. 2025. 



4 

 

 

 
mencionam esses objetivos como parte da sua conduta, porém, continuam mantendo em 

seu quadro de funcionários, em grande maioria, pessoas brancas. Quando há 

incorporação de pessoas não-brancas, essas ocupam funções secundárias, raramente de 

liderança (Bento, 2022). Transpondo esse cenário para a teledramaturgia, constatamos 

que, historicamente, quando atrizes pretas ou pardas são escaladas nas novelas, é 

incomum ocuparem o papel de protagonistas, sendo frequentes a fetichização, a 

hipersexualização e o embranquecimento. 

Ao abordar a estética da brancura relacionada aos que chama de “artistas negros 

aculturados”, Abdias Nascimento afirma que “tudo o que sobrevive ou persiste da 

cultura africana e do africano como pessoa, no Brasil, é a despeito da cultura ocidental 

europeia dominante, do „branco‟ brasileiro, e da sociedade” que reina no país há 

séculos. O autor lembra que as pessoas negras são forçadas a “alienar a própria 

identidade pela pressão social, se transformando, cultural e fisicamente”, em pessoas 

brancas (Nascimento, 2016, p. 153). Com pensamento similar, Alessandra Devulsky 

(2021) acrescenta que “instituições, e até o próprio Estado, promoveram durante séculos 

uma associação sistemática da cultura negra à pobreza, ao incivilizado e ao ínscio, 

mesmo que o continente africano também seja sinônimo de abundância, de grandes 

civilizações promovedoras das ciências”. (Devulsky, 2021, p. 12) 

No contexto das telenovelas, acrescida à corriqueira atuação em papéis 

periféricos e/ou invisibilizados, é possível constatarmos a preponderância de um padrão 

estético eurocentrado – como cabelos crespos alisados ou ocultados, maquiagem e 

figurino que neutralizam certos traços fenotípicos racializados, ausência de peles mais 

retintas e de famílias afro-brasileiras completas. Muitas dessas características podem ser 

percebidas, por exemplo, na personificação de Preta, personagem de Taís Araújo na 

novela Da cor do pecado (2004), cujo nome já enfatiza a objetificação e sexualização 

do corpo da mulher afrodescendente. 

Taís foi a primeira protagonista negra na teledramaturgia da Globo7 no contexto 

urbano contemporâneo brasileiro. Performou uma jovem maranhense – sem sotaque 

 

7 Em 1994, na extinta Rede Manchete, Taís Araújo viveu a personagem Xica da Silva, no remake da 
novela homônima, exibida 20 anos antes. Com apenas 17 anos, ela atuou como protagonista, mas ainda 
imersa em enredo contextual de escravatura. Era ela uma mulher escravizada que se tornou rainha no 
século XVIII; história baseada na vida de Francisca da Silva de Oliveira, mulher negra nascida no Brasil 



5 

 

 

 
regional, feirante comercializadora de ervas, que viveu um romance inter-racial com 

Paco (Reynaldo Gianecchini), um jovem branco, botânico, de costumes módicos e 

herdeiro de uma fortuna. Temos, então, 

 
De um lado, uma vendedora de ervas medicinais que representa a 
sabedoria e a simplicidade da cultura popular, de outro, um botânico, 
representante do mundo acadêmico e da ciência formal. Indivíduos 
pertencentes a mundos distintos, porém, unidos pelo amor. Um perfeito 
conto de fadas moderno que terá de superar as investidas das 
personagens racistas „Bárbara‟ (Giovanna Antonelli), a noiva do galã, e 
do „doutor Afonso Lambertini‟ (Lima Duarte), pai de “Paco”. 
(Fernandes, 2009, p. 61) 

 
Embora as pessoas pretas e pardas representem 79% da população maranhense8, 

apenas outras duas personagens da trama eram mulheres negras (Fernandes, 2009). 

Ainda assim, mesmo não tratando diretamente do racismo, Da cor do pecado trouxe o 

preconceito racial como camada de alguns personagens, corroborando a discussão social 

sobre o tema e reforçando o papel exercido pela teledramaturgia na promoção da 

visibilidade de certos assuntos sensíveis e desafiadores à sociedade. 

Na Globo, essa suposta visibilidade apresentou outros contornos com a obra A 

cabana do Pai Tomás (1969), quando, pela primeira vez, uma mulher negra assumiu 

protagonismo, porém, ainda sob reprodução de contexto histórico segregacionista. 

Estamos falando de Ruth de Souza, atriz que deu vida à personagem Tia Cloé. Na 

novela, ela era a esposa de Pai Tomás (Sérgio Cardoso), um homem escravizado que 

liderava o movimento abolicionista. A história, inspirada no romance homônimo de 

Harriet Beecher Stowe, contou com desenvolvimento narrativo que abordava o conflito 

entre grandes proprietários de terra e pessoas escravizadas norte-americanas, 

plantadoras de algodão. Entre outros fatores, os papéis periféricos destinados à pessoa 

negra, a sua estigmatização e o uso de blackface revelaram um teor notadamente racista 

à obra: 

 
 

 

colonial, que foi posteriormente alforriada e viveu conjugalmente com seu comprador, João Fernandes de 
Oliveira, um poderoso contratador de diamantes da época. Disponível em https://abre.ai/nsoM. Acesso 
em: 01 jul. 2025. 
8 Disponível em: https://abre.ai/nsiz. Acesso em: 02 jul. 2025. 



6 

 

 

 
A agência de publicidade Colgate-Palmolive, responsável pelo 
patrocínio das novelas na década de 1960 no Brasil, influenciou 
diretamente na escolha do ator para o papel principal. A filial norte- 
americana da agência escolheu o ator Sérgio Cardoso para interpretar 
o escravo Tomás. Para viver um negro, Sérgio Cardoso pintava o 
rosto e o corpo de preto, usava peruca e punha rolhas no nariz. A 
técnica, conhecida como blackface, havia sido utilizada no início do 
cinema americano. (Memória Globo, 2021)9 – grifo nosso. 

 
Mesmo com todo o estímulo à estética da brancura, falta de representatividade, 

preconceito e estranheza da sociedade ao ver na telenovela uma protagonista preta, Ruth 

de Souza se tornou a primeira grande referência para artistas afro-brasileiros na 

televisão. Ela foi uma das atrizes reveladas pelo Teatro Experimental do Negro (TEN), 

companhia teatral liderada por Abdias Nascimento, surgida em 1944, no Rio de Janeiro, 

que tinha como objetivos: 

 
a. resgatar os valores da cultura africana, marginalizados por 
preconceito à mera condição folclórica, pitoresca ou insignificante; b. 
através de uma pedagogia estruturada no trabalho de arte e cultura, 
tentar educar a classe dominante „branca‟, recuperando-a da perversão 
etnocentrista de se autoconsiderar superiormente europeia, cristã, 
branca, latina e ocidental; c. erradicar dos palcos brasileiros o ator 
branco maquilado de preto (...); d. tornar impossível o costume de usar 
o ator negro em papéis grotescos ou estereotipados (...); e. 
desmascarar como inautêntica e absolutamente inútil a 
pseudocientífica literatura que a pretexto de estudo sério focalizava o 
negro, salvo raríssimas exceções, como um exercício esteticista ou 
diversionista. (Nascimento, 2016, p. 161) 

 
Ao que parece, mais de 80 anos depois, continuamos a buscar objetivos 

similares aos descritos por Abdias na criação do TEN, o que revela avanços parcos nos 

modos de representação e representatividade incorporados pela formação de elenco, 

discursos e narrativas dramatúrgicas exibidas pela televisão brasileira ao longo destas 

décadas. Esse cenário destoante parece ter sofrido certa reparação, contudo, na novela 

Renascer (2024), especialmente através da personagem Inácia, uma iyalorixá10 

interpretada por Edvana Carvalho. Ainda que no papel de empregada doméstica, Inácia 

traz, de forma explícita, objetos, vestes e ritos sagrados oriundos da sabedoria ancestral 

 

9 Disponível em: https://abre.ai/nsiA. Acesso em 03 jul. 2025. 
10 Do iorubá, mãe de santo. 



7 

 

 

 
herdada do seu povo. Ao demarcar, assim, as práticas da sua fé, a personagem 

desestigmatiza, em horário nobre, religiões de matriz africana como o candomblé. 

 
INÁCIA: LIDERANÇA FEMININA PROTAGONISTA DA RESISTÊNCIA 
ANCESTRAL 

 
Em 1993, a Globo lançou Renascer, uma novela com enredo central sediado nos 

arredores de Ilhéus, zona cacaueira sul baiana. Esta autora, nascida e criada naquela 

região em que a cultura do cacau, ainda hoje, traz subsistência para parte da sua família, 

foi uma das pessoas que ficou entusiasmada com a ideia do seu lugar de identidade 

aparecer em uma telenovela – produto que até então explorava cenários outros, com 

atrizes e atores do Sul e Sudeste refletindo uma cultura supostamente nacional. 

A expectativa por um produto fidedigno às características culturais mais 

basilares perpassava pela valorização do sotaque, das gírias, ambiências, modos de 

vestir e de se alimentar e, acima de tudo, da nossa pele preta, dos traços fenotípicos que 

nos fariam sentir espelhados na tela. Tal expectativa foi frustrada quando, a cada 

capítulo, a novela revelava um sotaque forçado e inexistente em nossa região, frequente 

em falas de um elenco majoritariamente branco, numa paisagem visual e territorial que 

relegava a cultura cacaueira a um plano de fundo secundário, sem exploração 

aprofundada dos seus vieses identitários inerentes. 

Em 2024, o remake de Renascer, lançado em tv aberta e, simultaneamente, no 

streaming (Globoplay), aparentemente contou com pesquisa mais robusta de perfis 

social, cultural, econômico e geográfico, apresentando paisagens sonoras e visuais bem 

elaboradas, assim como personagens com suportes psicológicos e antropológicos mais 

sofisticados. Essa soma de particularidades, acrescida de maior enegrecimento do 

elenco, constituiu um conjunto de características que proporcionou considerável 

identificação desta autora com a novela, motivando, dessa vez, uma sensação de 

pertencimento originada pelas peculiaridades da performance de cada personagem. 

Entre eles, destacamos Inácia. 



8 

 

 

 
Na novela original, Inácia (Chica Xavier)11 é uma mulher negra, empregada 

doméstica que reside na casa do patrão, José Inocêncio (Antonio Fagundes), sem 

vínculos afetivos profundos. Discreta, sem grandes conflitos internos, solteira e sem 

filhos, sua função é, basicamente, cuidar da casa e da família do patrão e, por vezes, 

aconselhá-lo. Em Renascer de 2024, Inácia, que também é empregada doméstica, tem 

sua própria casa, é casada com o indígena Chico (Mac Suara) e mãe de Ritinha (Mell 

Muzzillo), demonstrando condições trabalhistas mais dignas, além de envolvimento e 

influência nas relações familiares particulares, como mãe e mulher. A personagem traz 

atravessamentos emocionais complexos, suscitando protagonismo no decorrer de toda a 

novela, pois atua não somente como mãe, esposa, amiga, conselheira e cuidadora de 

casa, mas também como uma zeladora de santo visceralmente ligada às suas origens 

ancestrais. 

Ao longo da narrativa, o arco dramático de Inácia se relaciona com conflitos 

internos e externos, aprendizados e tomada de decisões, sendo uma delas a de professar 

sua própria fé, seguindo sua predestinação como iyalorixá, legado deixado por sua mãe: 

 
O arco dramático da personagem evidencia sua fé gradativamente, até 
chegar ao momento efetivo de sua reconexão espiritual (cap. 44). Isso 
porque Inácia retorna às raízes após afastamento da sua prática 
religiosa, ensinada por sua mãe, também zeladora, filha de Iemanjá. Em 
conversa com o Pe. Santo sobre o assunto, a iyalorixá traz a intolerância 
religiosa como um dos motivos do seu afastamento. Ao dialogarem 
sobre os Orixás, ela aponta: “O sinhô foi ensinado a ter medo deles. 
Assim como eu fui ensinada a sentir vergonha. Tem muita história por 
trás de nossos passos.” (Nascimento; Martins – no prelo) 

 
É nesse contexto de consciência relacionada ao preconceito histórico 

direcionado aos seus antepassados e respectivos costumes, que Inácia decide aceitar seu 

destino. Após conversa amistosa com o Pastor Lívio (Breno da Matta), segue em 

direção ao rio, onde resgata seus objetos religiosos e, imersa nas águas, profere: “Se 

esse é meu Odú12, não vou fugir dele a vida inteira (...). Prometo dedicar minha vida aos 

 

 

11 Na primeira fase da novela (1993), Inácia foi interpretada por Solange Couto; no remake, Edvana 
Carvalho interpreta a personagem em todas as fases. 
12 Do iorubá, destino. 



9 

 

 

 
Orixás e a quem deles precisar”13. É também ao Pr. Lívio que ela explica a sua visão 

sobre Deus14, esclarece que Iemanjá não é Nossa Senhora dos Navegantes, e sim uma 

divindade independente, e discorre sobre a redução dos cultos aos Orixás provocada 

pelo processo de escravização no Brasil15. Há, portanto, em parte da evolução do 

enredo, uma tentativa de desaprender o racismo por meio da própria história africana, da 

diáspora e do tráfico negreiro, como sugere Devulsky (2021). 

A presença do Padre Santo (Chico Diaz) e do Pastor Lívio16, com os quais Inácia 

mantém diálogos constantes, sendo por eles respeitada como liderança, demonstra o 

sincretismo religioso abordado na novela, sem precisar recorrer a estereotipismos ou 

ocultamentos relacionados às religiões de matriz africana. Inácia expõe claramente suas 

singularidades por meio das menções a Orixás; das canções que entoa em iorubá; da 

consulta ao oráculo de Ifá, com o jogo de búzios; do uso de vestes brancas e guias; além 

do desenvolvimento de rituais de cura, como aquele que desenvolve para salvar a vida 

de José Inocêncio (Humberto Carrão), ainda jovem17. As rezas e oferendas também são 

marcantes, como no momento em que, ajoelhada na mata, a zeladora derrama 

aguardente em um recipiente e suplica para que José Inocêncio não retire o facão 

fincado no jequitibá, ato que, na trama, provocaria a morte do seu patrão: 

 
Ossain, meu pai... lhe faço essa oferenda na esperança de que o senhor, 
que é o protetor das matas e o detentor do segredo das ervas, faça com 
que José Inocêncio ande em círculo, sem encontrar os caminhos que 
está buscando... que os passos dele caminhem numa direção contrária 
de onde as intenções dele querem lhe levar! (Menezes, 2024)18 

 
Em muitos momentos da novela, também, Inácia auxilia a jovem Teca (Lívia 

Silva)19 que, por vezes, incorpora uma entidade. “Na Bahia, esse estado especial chama- 

 

13 Disponível em: https://globoplay.globo.com/v/12431552. Acesso em 02 jul. 2025. 
14 Disponível em https://globoplay.globo.com/v/12431510. Acesso em 02 jul. 2025. 
15 Disponível em https://globoplay.globo.com/v/12431532. Acesso em 02 jul. 2025. 
16 Na novela original (1993), o personagem não existia como pastor, mas sim, como padre. 
17 Disponível em: https://globoplay.globo.com/v/12288985. Acesso em 03 jul. 2025. 
18 MENEZES, Gabriel. Renascer: Inácia salva a vida de José Inocêncio com intervenção divina. Site O 
Globo, 20/07/2024. Disponível em: https://abre.ai/nsip. Acesso em 02 jul. 2025. 
19 No remake, Teca, moradora de rua que vai morar na fazenda de José Inocêncio, é uma adolescente 
negra, com cabelos crespos e pretos. Na novela original, a personagem era interpretada por Paloma 
Duarte, de tez branca, cabelos lisos e claros. 



10 

 

 

 
se estado de santo, supondo os negros que, nesses momentos de transe religioso, o santo 

sobe à cabeça da iniciada” (Carneiro, 1936, p. 141-142 – grifos do autor). A situação 

vivida por Teca é algo inovador na teledramaturgia brasileira, que até então havia 

explanado, mais densamente, tradições de outras religiões em seus roteiros, todavia não 

do candomblé20. As cenas relacionadas ao candomblé normalmente são efetuadas de 

modo coerente, responsável e didático, revelando situações claramente atreladas à 

religião de matriz africana, ainda que pareçam sincretizadas com o espiritismo ou 

cristianismo. Nesse sentido, vale ressaltar que: 

 
O candomblé incorpora, funde e resume as várias religiões do negro 
africano e sobrevivências religiosas dos indígenas brasileiros, com 
muita coisa do catolicismo popular e do espiritismo. (...) Não se trata de 
uma vaga comunhão espiritual, simbólica e remota, como no 
catolicismo, nem de uma simples ligação passageira e acidental com os 
mortos, como no espiritismo. Os dois mundos se confundem no 
candomblé. Os deuses e os mortos se misturam com os vivos, ouvem as 
suas queixas, aconselham, concedem graças, resolvem as suas 
desavenças e dão remédio para as suas dores e consolo para os seus 
infortúnios. O mundo celeste não está distante, nem superior, e o crente 
pode conversar diretamente com os deuses e aproveitar da sua 
beneficência. (Carneiro, 1977, p. 37) 

 
A partir dessa relação das pessoas com os deuses e os mortos, Renascer (2024) 

traz as quatro características elementares, de origem dos cultos africanos, comuns aos 

candomblés do Brasil – a possessão pela divindade, o seu caráter pessoal, o oráculo e o 

mensageiro (Carneiro, 1977, p. 25-26). A possessão é, das quatro, a principal 

particularidade, dela são designadas as demais. Embora seja atributo do espiritismo e da 

pajelança, apresenta diferenças entre esses, pois, aquele engloba os mortos, e não as 

divindades; e essa, ainda que haja incorporação das entidades de rios e florestas, tem 

apenas no corpo do pajé a centralização da possessão. Já o caráter pessoal da divindade 

se associa com a crença de que cada pessoa tenha, velando por si, um Orixá. Contudo, 

“o privilégio de servir de instrumento (cavalo) à divindade está reservado a alguns, que 

precisam iniciar-se (assentar o santo) para recebê-la” (Carneiro, 1977, p. 25). 

 

20 Na telenovela Lado a lado (2012), havia a personagem Tia Jurema, que representava uma mãe de 
santo; também em Malhação: vidas brasileiras (2018), a personagem Valentina, iniciada no candomblé, 
fazia parte da trama; contudo, essas novelas não exploraram de modo tão profundo e didático tal religião 
como é observado em Renascer (2024). 



11 

 

 

 
O oráculo e o mensageiro, por sua vez, referem-se a Ifá e Exu, respectivamente. 

Ifá, aqui no Brasil, “chegou na „mais modesta‟ das suas formas: a interpretação de oito 

ou dezesseis búzios, dispostos em rosários ou soltos, atirados pelo adivinho”, enquanto 

Exu, “que tem sido comparado ao diabo cristão por observadores apressados, serve de 

correio entre os homens e as divindades, como elemento indispensável de ligação entre 

uns e outras” (Carneiro, 1977, p. 26-27). “Ifá nos ensina que Exu foi gerado da matéria 

primordial e divina e, em seguida, ele fez todos os orixás. Essa mesma matéria é a que 

daria forma a todas as existências, as divinas, a humanidade e todos os demais seres 

criados.” (Rufino, 2019, p. 157) 

A sintonia encontrada na natureza entre todas as divindades, o devir ôntico e o 

existencial dos seres criados é uma relação que constitui o diálogo de uma das cenas 

mais populares vividas por Inácia em Renascer (2024), em que ela dialoga com o Padre 

Santo, enquanto prepara um banho de ervas no seio da mata. Ao ser questionada sobre 

como os Orixás representam a força de cada elemento da natureza, na compreensão de 

que Deus na natureza está, ela responde: 

 
Oxalá é o ar; Iemanjá é o mar; os vento é de Iansã; e os rios são de 
Oxum. As mata, de Oxóssi; as folhas é de Ossanhe. O metal é de 
Ogum; e o fogo é de Xangô; o arco-íris é de Oxumaré. Arroboboi! 
Assim como a lama é de Nanã; e o tempo é de Iroko, o mais complexo 
dos Orixás. (Inácia, 2024) [sic]21 

 
São com esses atributos discursivos e comportamentais que denotam domínio de 

ciências ancestrais, experiência e consciência do seu lugar de fala (Ribeiro, 2019), que a 

personagem Inácia desenvolve uma imagem de fortaleza, liderança e de referência na 

desmistificação de religiões de matriz africana. Considerando a legitimação da produção 

desse tipo de conhecimento a partir de uma voz marginalizada, a importância aderente a 

esse desenho de personagem e narrativa se dá, sobretudo, porque 

 
O fato de essas religiões serem tratadas com respeito dentro da novela, 
longe de abordagens que as colocavam numa posição de serem 
sinistras e dignas de medo ou, em alguns casos, motivos de riso, ajuda 

 

 

21 Disponível em https://globoplay.globo.com/v/12449746. Acesso em 02 jul. 2025. 



12 

 

 

 
o público a ficar mais aberto para conhecer essas propostas de fé. 
(Castro, 2024)22 

 
A atuação de Edvana Carvalho – mulher negra, baiana e candomblecista –, 

representando Inácia em território sul baiano, confere ainda maior originalidade à 

personagem. Ao considerarmos que a Bahia contém a maior concentração de pessoas 

negras do país, com 80,8% da população autodeclarada preta ou parda23, e se constitui 

como um dos Estados brasileiros com maior número de terreiros24 (cerca de 2 mil 

somente na capital)25, concluímos que a construção do cenário e de um arquétipo real da 

personagem formaram, em Renascer (2024), um conjunto simbólico positivo de 

representação e representatividade da cultura local, dos vieses identitários das pessoas 

que habitam aquele território e, em especial, das matizes do candomblé. 

 
CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 
Valores, tradições, objetos, conhecimentos, práticas e símbolos diversos 

mantidos ao longo do tempo, por um grupo social, são alguns dos elementos que 

formam o conjunto das memórias coletivas que moldam a identidade e a cultura de um 

povo. Quando tais elementos são interrompidos, silenciados ou apagados histórica e 

cotidianamente, como acontece com os povos negros, temos uma violência simbólica 

instituída de modo naturalizado; por vezes implícito, noutras, escancarado – como 

costumeiramente acontece na representação de pessoas negras, não somente nas 

telenovelas, mas na maioria dos produtos audiovisuais massivos. 

A demonização das práticas religiosas de origem africana, em meio a sociedades 

de herança cultural predominantemente eurocêntrica, como a do Brasil, reduz as 

tradições desses povos a algo desqualificado, de menor valor sígnico intelectual, social 

 

22 CASTRO, Sabrina. Renascer: Inácia expõe sabedoria ancestral e desmistifica religiões africanas. 
Notícias da TV; UOL. 20/04/2024. Disponível em: https://abre.ai/nsiM. Acesso em 03 jul. 2025. 
23 Segundo o Censo do IBGE, 2022. 
24 Em 2010, de acordo com a Federação do Culto Afro, a estimativa era de cerca de 4 mil terreiros no 
Estado. Disponível em https://abre.ai/nsph. Acesso em 01 jul. 2025. 
25 ALOÍSIO, Daniel. Quase 2 igrejas e 5 terreiros por dia: Salvador completa 475 anos fincados na 
religiosidade. Disponível em: https://abre.ai/nvIV. Acesso em 01 jul. 2025. 



13 

 

 

 
e cultural. Os conhecimentos sobre literaturas, plantas medicinais, rituais e rezas, por 

exemplo, são relegados à condição de superstição, crendice e incivilização, numa 

promoção contínua do esvaziamento dessas sabedorias diante da ciência ocidental. 

Nesse caminho, praticantes de religiões de matriz africana, suas vestes, acessórios e 

territórios sagrados – os terreiros – são deslegitimados, subdimensionados a 

representações de algo exótico ou que deve ser extirpado da sociedade e dos espaços 

simbólicos de construção de uma “cultura nacional”, como a telenovela. 

Nesse artigo, pudemos demonstrar que a telenovela – esse mesmo espaço que 

constrói, há décadas, estigmas sobre a população negra brasileira –, pode trazer 

conteúdo de valorização cultural, reconhecimento intelectual, desconstrução de 

estereótipos e visibilidade dessa população. Em Renascer (2024), Inácia operou como 

guardiã de saberes ligados à natureza e à cura, à filosofia e à cultura dos seus 

antepassados, à resistência e à identidade, possibilitando a demonstração de uma visão 

de mundo descentralizada da lógica colonial. 

Entendemos que a descriminalização do candomblé e das suas práticas 

socialmente marginalizadas, promovida pela novela aqui estudada, representa um marco 

na teledramaturgia brasileira, ao trazer uma personagem feminina e negra que rompe o 

comportamento de submissão e silenciamento, e se apresenta como mulher autônoma, 

articuladora das tecnologias ancestrais e do sincretismo religioso. Trata-se de um 

reposicionamento narrativo que corrobora a discussão sobre as possibilidades de 

exposição de temas caros como o racismo e o candomblé, historicamente ocultados e/ou 

deturpados em produções televisivas de grande abrangência. 

Esperamos que esse marco não figure somente como uma possível 

excentricidade da dramaturgia, mas como um conteúdo que sirva como base referencial 

à criação de tantos outros, de modo a ampliar a discussão e a relevância da resistência 

política e cultural dos povos negros, naturalizando a imagem da sua ancestralidade 

como legado histórico essencial à formação da identidade brasileira. 



14 

 

 

 
REFERÊNCIAS 

 
BENTO, Cida. O pacto da branquitude. São Paulo: Companhia das Letras, 2022. 
 
CARNEIRO, Edison. Religiões negras: notas de etnographia religiosa. Bibliotheca de 
Divulgação Scientifica (Dir.: Prof. Dr. Arthur Ramos), v. VII. Civilização Brasileira: Rio de 
Janeiro, 1936. 

CARNEIRO, Edison. Candomblés da Bahia. 5ed. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 
1977. 

DEVULSKY, Alessandra. Colorismo. São Paulo: Jandaíra, 2021. 
 
FERNANDES, Danúbia de Andrade. A personagem negra na telenovela brasileira: 
representações da negritude em Duas caras. [Dissertação de Mestrado, Mestra em Comunicação 
Social] – Universidade Federal de Juiz de Fora, Juiz de Fora-MG, 2009. 
 
FERNANDES, Guilherme Moreira; BRANDÃO, Cristina. Identidade homoafetiva em 
telenovelas: percepção distinta entre a audiência massiva e a audiência folk. Revista GEMInIS, 
[S. l.], v. 1, n. 1, p. 99-125, 2010. Disponível em: https://abre.ai/ns6T. Acesso em: 02 jul. 2025. 
 
NASCIMENTO, Abdias. O genocídio do negro brasileiro: processo de um racismo 
mascarado. 3ed. São Paulo: Perpectivas, 2016. 
 
NASCIMENTO, Lucimara; MARTINS, Júnia. Uma iyalorixá em horário nobre: a 
representação da personagem Inácia na novela Renascer. In: 25º Congresso de Ciências da 
Comunicação da Região Nordeste, 2025, Fortaleza-CE. [no prelo] 

ORTIZ, Renato. Cultura brasileira e identidade nacional. 2.ed. São Paulo: Brasiliense, 1986. 
 
RIBEIRO, Djamila. Lugar de fala. Col. Feminismos plurais. Coord.: Djamila Ribeiro. São 
Paulo: Sueli Carneiro; Pólen, 2019. 

RUFINO, Luiz. Pedagogia das Encruzilhadas. Rio de Janeiro: Mórula Editorial, 2019. 


