
 

 
A TRADIÇÃO DOS URSOS CARNAVALESCOS EM MOSSORÓ-RN: 

Instrumento de Memória e Resistência1 

 
Lucimara Nascimento Torres2 

Júnia Mara Dias Martins3 

André Duarte da Silva4 

 

 

RESUMO 

Os Ursos Carnavalescos são uma tradição popular que já se perpetua há mais de 70 anos no 

município de Mossoró-RN, permanência possível especialmente por meio da transmissão de 

conhecimentos que alimentam a memória oral durante gerações. Neste artigo, com uso da 

pesquisa bibliográfica e entrevistas semiestruturadas com os pesquisadores Marcus Medeiros e 

Geraldo Maia, mostramos, suscintamente, como esse folguedo tem se mantido e se redesenhado 

ao longo do tempo em Mossoró. Além das entrevistas, textos de Marília Santos (2021), Marques 

de Melo (2008) e Camilo Aranha (2015) nos auxiliaram à conclusão de que, embora 

ressignificados, os Ursos permanecem construindo a história e a memória carnavalesca, 

fortalecendo o viés cultural do município. 

 

PALAVRAS-CHAVE 

Cultura Popular; La Ursa; Memória Oral; Folkcomunicação Cinética; Carnaval. 

 

 

INTRODUÇÃO 

 

Uma das principais características dos estudos folkcomunicacionais é a tessitura de 

reflexões acerca da memória e da resistência das tradições culturais, na intenção de compreender 

o potencial social das culturas populares, não somente na conservação dos significados, mas 

 

1 Trabalho apresentado para o GT Alfa: Mídias e Culturas Populares, integrante da programação da 22ª Conferência 

Brasileira de Folkcomunicação – Folkcom 2025, realizada de 29 a 31 de outubro de 2025. 

 
2 Graduada em Jornalismo pela Universidade do Estado do Rio Grande do Norte (UERN). Contato: 

lunasctpesquisa@gmail.com 
 
3 Docente do curso de Rádio, Tv e Internet da Universidade do Estado do Rio Grande do Norte (UERN); 

Doutoranda em Estudos da Mídia (PPgEM) na Universidade Federal do Rio Grande do Norte (UFRN); Diretora 

Regional Nordeste da Rede de Estudos e Pesquisa em Folkcomunicação (Rede Folkcom). Contato: 

juniamartins@uern.br 
 
4 Graduado em Publicidade e Propaganda pela Universidade do Estado do Rio Grande do Norte (UERN). Contato: 

andreduartte_@hotmail.com. 

mailto:lunasctpesquisa@gmail.com
mailto:juniamartins@uern.br
mailto:andreduartte_@hotmail.com


 

também na constante dinâmica das vivências e histórias de um povo. Ao considerarmos que “a 

escrita é ainda a forma, por excelência, de fixar o que a cultura dos povos representa através da 

fala, da voz, e até para legendar objetos e certas imagens artísticas” (Semedo, 2010, p. 28), 

pretendemos, neste trabalho, contribuir, por meio do registro escrito, com a manutenção da 

memória relacionada à manifestação dos Ursos Carnavalescos de Mossoró5, assim como tentar 

compreender como esse movimento resiste há mais de 70 anos. 

Os Ursos de Mossoró são uma tradição que ocorre, especialmente, no período de 

carnaval, entre os meses de janeiro e fevereiro. A brincadeira de foliões que passeia pelas ruas da 

cidade, sob batuques de instrumentos como caixas e tambores, conta com pelo menos uma 

pessoa trajada com a fantasia artesanal de retalhos e máscara de terror simbolizando a figura do 

Urso6. Acompanhados por outros brincantes, os Ursos costumam percorrer bairros periféricos 

mossoroenses, fazendo performances dançantes, em grupos de mais ou menos dez pessoas. 

Com os primeiros registros datados do decênio de 1930, essa manifestação conta com 

pouca bibliografia quando relacionada à sua presença em Mossoró; maior parte das narrativas, 

sobre personagens, figurinos, instrumentos musicais, cantigas e outros elementos identitários do 

folguedo provêm da memória das pessoas que o acompanharam, reproduziram e repassaram, por 

meio da oralidade, às gerações seguintes. É nesse sentido que a memória se estabelece como um 

“elemento essencial do que se costuma chamar identidade, individual ou coletiva”, fomentando 

uma resistência que se consuma não somente como uma conquista, mas também como um 

instrumento de poder (Le Goff, 2013, p. 435); maiormente sob o contexto da globalização, em 

que há uma incidência de padronização dos produtos culturais e/ou descaracterização das 

manifestações de cultura popular locais. 

A fim de cumprir o propósito de fortalecermos o corpo bibliográfico relacionado aos 

Ursos em Mossoró, entrevistamos os pesquisadores Geraldo Maia e Marcus Venicius Medeiros, 

para que nos auxiliassem a alcançar a resposta do nosso questionamento central – Como a 

memória oral contribui para a resistência da tradição dos Ursos Carnavalescos de Mossoró? 

 

5 Mossoró é um município situado em região semiárida do interior do Rio Grande do Norte, sendo o primeiro do 

Estado em área territorial, e o segundo em número de habitantes (cerca de 264.577, de acordo com o último 

recenseamento do IBGE, em 2022). 

 
6 Ao longo das décadas, as máscaras passaram a ser outras, nem sempre com imagem semelhante à face de um urso, 

porém, majoritariamente remetem à uma expressão de terror. 



 

Além das entrevistas semiestruturadas, utilizamos a pesquisa bibliográfica, com base qualitativa. 

A manifestação perscrutada é observada a partir da taxionomia trazida por José Marques de 

Melo, enquadrando-se, assim, no gênero Folkcomunicação Cinética, que abrange múltiplos 

canais, códigos gestuais e plasticidade; sob o formato de folguedo, que se constitui como 

“estratégia de difusão simbólica determinada pela combinação de intenções (emissor) e de 

motivações (receptor)” (Marques de Melo, 2008, p. 91). Tal tipologia da Folkcomunicação foi 

um trabalho iniciado pelo criador da Teoria, Luiz Beltrão, ampliado por Marques de Melo e, 

atualmente, atualizado por associados(as) da Rede Folkcom; em consonância com o movimento 

de transformações das culturas populares, que não são estanques, mas vivas, dotadas de 

adaptações e ressignificações no decorrer da sua existência. 

 

ORIGENS DO FOLGUEDO DOS URSOS CARNAVALESCOS 

 

Estudos apontam (Aranha, 2015; Macedo, 2020; Santos, 2021; Lima, 2024) que a prática 

da brincadeira dos Ursos Carnavalescos é baseada em uma manifestação conhecida como La 

Ursa, que remonta os tempos da Europa Medieval. Especialmente em países como Portugal, 

França e Espanha, era comum ver tropeiros e artistas ambulantes exibirem, nas ruas, ursos 

adestrados que “dançavam” aos sons de instrumentos musicais, atração que chamava a atenção 

dos transeuntes, os quais costumavam assistir ao espetáculo, dando em troca algumas moedas. 

Citada por Marília Santos (2021), a antropóloga norte-americana Katarina Real esclarece que 

 

 
documentos e desenhos dos séculos XI até XV apontam para a existência de 

ursos em feiras e vilas em festivais na Europa. O animal era utilizado como uma 

espécie de atração, sendo conduzido por menestréis e jongleurs. Normalmente 

estes, ou algum palhaço, lutavam contra os ursos. Muitas vezes os jongleurs e 

os palhaços preferiam enfrentar um outro homem vestido de urso em vez do 

animal de verdade. Também era comum existirem outros animais, como leões, 

camelos e macacos, mas o mais frequente era o urso. O domador também 

costumava colocar cachorros para irritar o urso e chamar a atenção das pessoas. 

(Santos, 2021, p. 6) 

 

 

A pesquisadora Mônica Judice, contudo, explica que, na Rússia e na Romênia, “alguns 

ciganos pegavam os ursos e treinavam para eles fazerem movimentos como se fosse uma 

dança”7; domesticados e treinados, os ursos eram levados para exibição nas feiras.



 

Descobriu-se, contudo, que o modo de domesticação desses animais era baseado em 

muito sofrimento – brasas eram colocadas no chão e eles eram obrigados a ficar em pé sobre 

elas. Nesse momento, em que o urso saltitava, por conta do contato das suas patas com a brasa, 

seu domesticador tocava uma música, de modo que o urso passava a associar os sons à brasa. 

Sempre que tocavam a música nas feiras, portanto, o urso imediatamente começava a “dançar”. 

Os maus tratos para a domesticação, todavia, fizeram com que esse tipo de apresentação fosse 

proibido na Europa; porém, a transmissão oral de suas memórias acabou construindo certa 

reelaboração e ressignificação do espetáculo enquanto folguedo popular. 

Tal reelaboração pode ser encontrada, por exemplo, em Portugal, vinculada a festejos do 

ciclo invernal e outros pré-carnavalescos, como as Festas dos Caretos de Podence8 e dos 

Rapazes9, e o carnaval de Lazarim10, festividades nas quais é possível ver o “homem-urso”, 

divertindo e assustando a população. 

No Brasil, a brincadeira pode ser observada especialmente no Nordeste, com 

características e ritmos próprios, acompanhada por zabumbas, gritos de guerra improvisados, 

tambores, caixas, pandeiros e muita arruaça. Em cada região, as fantasias de urso são 

confeccionadas a partir de diferentes materiais – estopa, TNT, pedaços de retalho, mas sempre 

carregando a memória ancestral da brincadeira. A mescla de instrumentos e vestimentas denota a 

miscigenação das culturas europeias, africanas e indígenas, resistente, especialmente, em bairros 

periféricos e cidades interioranas, fomentando a cultura carnavalesca popular. Nas últimas 

décadas, contudo: 

o interesse de brincar La Ursa foi sendo renovado, gerando várias 

transformações no brinquedo. Aos poucos as pessoas de diferentes classes 

sociais da cidade começaram a se identificar com a expressão. Apesar disso, o 

folguedo ainda se constitui como uma brincadeira de bairro e é composto por 

pessoas, em sua maior parte, de classes sociais mais baixas. (Santos, 2021, p. 

39) 
 

7 Vídeo com a pesquisadora Mônica Judice. Disponível em: https://www.instagram.com/reel/DL0v718y3aQ. Acesso 

em 10 jul. 2025. 

 
8 Disponível em https://news.un.org/pt/story/2019/12/1697801. Acesso em 09 jul. 2025. 

 
9 Disponível em https://www.mulherportuguesa.com/lazer/festas-tradicoes/a-festa-dos-rapazes. Acesso em 09 jul. 

2025. 

 
10 Disponível em https://bercodomundo.com/2021/01/carnaval-em-lazarim-caretos.html. Acesso em 09 jul. 2025. 

https://www.instagram.com/reel/DL0v718y3aQ
https://news.un.org/pt/story/2019/12/1697801
https://www.mulherportuguesa.com/lazer/festas-tradicoes/a-festa-dos-rapazes
https://bercodomundo.com/2021/01/carnaval-em-lazarim-caretos.html


 

 

Em 1961, Katarina Real, ao pesquisar as culturas populares recifenses, fez um dos 

primeiros registros dessa manifestação adaptada aos moldes brasileiros (Fig. 01). Na nota da 

fotografia, ela descreveu “Grupos de caçadores ou domadores apontando arma para o urso”11. 

 

 

Figura 01: Fotografia registrada por Katarina Real, no Recife, em 1961. 
 

Fonte: Site da Fundação Joaquim Nabuco, 2025. 

 

 

A imagem permite demonstrar que a transmissão oral trouxe, inicialmente, ao folguedo 

brasileiro, a ideia primitiva de violência destinada ao animal, vigente na Europa Medieval; ideia 

essa representada, na fotografia, pela performance dos “domadores” apontando armas para o urso 

– desta vez, contudo, o urso é apenas um homem trajado à fantasia. Uma fantasia que também foi 

remodelada com o passar do tempo, adquirindo cores, tecidos e máscaras distintas; vestindo 

corpos brincantes que dançam, assustam e prolongam a memória das festividades no decorrer 

dos séculos, trazendo alegria às ruas de muitas cidades brasileiras, como acontece em Mossoró. 

 

 

 

 

11 Imagem do acervo da Fundação Joaquim Nabuco (Fundaj), disponível no endereço 

http://digitalizacao.fundaj.gov.br/fundaj2/files/i/2220/2-KR_0531.jpg. Acesso em 10 jul. 2025. 

http://digitalizacao.fundaj.gov.br/fundaj2/files/i/2220/2-KR_0531.jpg


 

A MEMÓRIA ORAL E A EPISTEMOPOÉTICA 

 

A oralidade tem um papel fundamental na construção e reconstrução das memórias dos 

grupos sociais, pois permite, entre outras coisas, a transmissão de pensamentos, conhecimentos e 

interpretações pessoais em torno do que é visto e vivido a partir de um lugar de pertencimento. É 

nesse sentido que é possível encontrarmos, no Brasil, diversos saberes populares transmitidos 

oralmente através do tempo, tais quais as lendas permeadas por figuras folclóricas como o 

curupira, saci-pererê, caipora, lobisomem, boto cor-de-rosa, boitatá e mula sem cabeça, por 

exemplo. Quer seja para entreter ou para sedimentar valores morais e culturais, as lendas 

possuem um papel capital na preservação da identidade e história de um povo, realçando laços 

intergeracionais com o território e com as pessoas. 

A memória oral é, portanto, a guardiã das subjetividades. Materializada pela voz, ela é 

determinante para a busca de informações não escritas e revelação de personagens pouco 

conhecidos pela historiografia. Estreitamente ligada à manutenção das interações coletivas, vai 

de encontro à fragmentação das relações sociais, constituídas muitas vezes por indivíduos com 

olhares distraídos direcionados às telas, pouco atentos aos elementos formantes da 

microssociologia cotidiana mais proximal. A história transmitida oralmente tem, assim, um papel 

precípuo na criação de elos e conservação da cultura, trazendo a possibilidade do não 

esquecimento dos seus elementos. E foi na tentativa de alinhar a importância da memória oral e 

do conhecimento empírico aos métodos tradicionais de pesquisa, que Marcus Venicius Medeiros 

cunhou o termo epistemopoética, definindo-o como 

o caminho encontrado para desmistificar toda imposição do conhecimento 

eurocêntrico produzido com o intuito de higienizar os saberes, as falas, os 

discursos produzidos na oralidade por sujeitos simples, arraigadas de vivências 

e produções culturais significadas sem o rigor do conhecimento científico. 

(Medeiros, 2024, p.64) 

 

Entendemos, nesse sentido, que os Ursos Carnavalescos de Mossoró se enquadram como 

objeto do saber popular, como produção cultural sem dotação de rigor científico, mas com 

importante representatividade de ancestralidade e preservação de uma tradição. Uma tradição 

certamente modificada, organismo vivo que é, mas permanente. No decorrer da vida, Marcus 



 

Venicius vivenciou muitas fases de transformação dessa tradição, sobretudo durante a infância e 

adolescência no bairro Barrocas. Ele lembra, com clareza, das pessoas que se trajavam para levar 

a brincadeira às ruas mossoroenses, ainda na década de 1980: 

Nas Barrocas nos anos 80, eu brinquei muito correndo atrás dos Ursos. O Urso 

de Carlitos, que nós mais conhecíamos na época. A gente, quando criança, 

morria de medo, porque era uma estopa chamada, que se pregava tiras de tecido 

e se pregava nessa estopa, e essas tiras... essa estopa, ela ganhava vida, porque 

alguém vestia, mas pra gente era uma magia. (Medeiros, 2025).12 [sic] 

 

Ao relatar sobre o que presenciou quando criança e adolescente, Medeiros traz memórias 

que constituíram o imaginário da sua construção sociocultural. É preciso frisarmos, contudo, que 

a memória difere da história no que diz respeito ao vivido. Enquanto a história é documental e 

baseada em evidências, possuindo um viés recortado pelo historiador, “[...] a memória tem como 

característica fundante o processo reativo que a realidade provoca no sujeito.” (Montenegro, 

2003, p.19). 

Podemos, assim, compreender que, apesar dos significados distintos, a memória se funde 

à história a partir dos fatos, pois esses, ao se tornarem tradições escritas e/ou orais, se constituem 

como objeto que perpetua acontecimentos e saberes. Nesse sentido, Marcus versa sobre as 

alterações estéticas dos Ursos Carnavalescos, ressaltando vivências que são, a um só tempo, 

individuais e coletivas, pois integram a sua memória, ao passo em que também compõem 

importantes trechos da história dos Ursos que brincavam pela cidade, enquanto ele ainda era 

criança. O olhar dele sobre as alterações das dinâmicas, vestes e narrativas engendradas pelo 

folguedo é, portanto, memória e história, simultaneamente. Para ele, 

 
Os ursos hoje em dia não tem mais cara de urso. Se usa a máscara 

industrializada, que às vezes são máscaras de terror, como pode ser máscara de 

animais. Tudo é chamado de Urso, mas as máscaras são as mais diversas. Hoje 

em dia você não tem mais a tradição de amarrar o Urso pela cintura. E o caçador 

que colhia o dinheiro, trazia ele na corda, hoje em dia ele anda solto, ele anda 

livre. E o maior segredo antigamente era ninguém saber quem era o Urso. Era 

um mistério muito grande. E aquilo ali mexia com a gente! Hoje em dia não, ele 

 

12 Entrevista concedida por MEDEIROS, Marcus Venicius Filgueira de. Entrevista com Marcos Venicius 

Filgueira de Medeiros. [mar. 2025]. Entrevistadora: Lucimara Nascimento. Mossoró-RN, 2025. 1 arquivo .m4a 

(26’59’’). 



 

tira a máscara, ele veste a roupa na frente das pessoas... (Medeiros, 2025).13 

[sic] 

 

O depoimento de Marcus demonstra certo inconformismo com as transformações que os 

Ursos foram sofrendo em Mossoró; segundo ele, a brincadeira perdeu parte de características 

essenciais, como as relacionadas à confecção artesanal das máscaras, e a ausência da costumeira 

narrativa do anonimato do urso; o que evocava mistério e incitava a curiosidade das pessoas na 

revelação de quem estaria sob a vestimenta. 

O historiador mossoroense Geraldo Maia (2025), por sua vez, rememora a chegada dos 

Ursos Carnavalescos de Mossoró, trazida para o município por recifenses, sob influência da La 

Ursa, segundo ele. A brincadeira, inicialmente, consistia em um urso, cuja identidade não 

poderia ser identificada, amarrado ao caçador pela cintura. Ao passar pelas ruas, o caçador 

buscava a coleta de dinheiro para liberar o animal14. Nesta época, as fantasias eram feitas de tiras 

de tecido, ao invés dos distintos retalhos atuais; e os instrumentos utilizados também eram outros 

– sanfonas e pandeiros. O folguedo foi adaptado, mas permanece com algumas características 

similares às da sua chegada, como o emprego de peripécias para atrair o público, e cuias em 

mãos dos brincantes para arrecadação de dinheiro: 

 

O produto que o la ursa vende é o entretenimento seja ele por meio 

formal através de um contrato de prestação de serviços ou informal 

quando em contato direto com o transeunte. Para isso, o folguedo utiliza 

de artifícios provocativos e peripécias que desperte a atenção do público 

como, zombar, tripudiar, fazer graça, meter medo ou assustar, através de 

performance coreográfica, dança e brincadeiras, afim de envolver a 

participação da popular nessa diversão momentânea, e assim, adquirir 

alguns “trocados”. Um acessório característico desse personagem é uma 

cuia carregada em uma das mãos ou um outro objeto que faça a função da 

mesma, ou seja, proporcione ao público uma mensagem direta de pedido 

financeiro quando direcionada ao transeunte, emitindo o som e imagem 

do tilintar das moedas em seu interior sem derrubá-las. A função dessa é 

instigar o público alvo que encontra e aborda em seu trajeto a colaborar 

com doações em dinheiro com a brincadeira. (Aranha, 2015, p. 124) 

 

13 Entrevista concedida por MEDEIROS, Marcus Venicius Filgueira de. Entrevista com Marcos Venicius 

Filgueira de Medeiros. [mar. 2025]. Entrevistadora: Lucimara Nascimento. Mossoró-RN, 2025. 1 arquivo .m4a 

(26’59’’). 

 
14 Acredita-se que esse era um modo do folião arrecadar dinheiro para brincar o carnaval. 



 

 

No município de Mossoró, ainda existem cerca de 10 grupos desse tipo (Fig. 02), que são 

segmentados por bairros – entre eles, os Ursos do BH (Belo Horizonte), os da Baixinha e os do 

Paredões. No bairro Santo Antônio, o mais populoso da cidade, onde a tradição iniciou e se 

tornou mais forte nos dias atuais, se destacam os Ursos Sonhei que Era Assim, Meu Canarinho e 

Futurista de 2050, criados por Márcio Aquino, presidente do Ponto de Cultura Espaço das 

Artes15. Em áreas nobres da cidade, não é possível observar a existência desse tipo de folguedo, 

o que reforça a memória da cultura popular majoritariamente subsidiada por indivíduos e grupos 

socialmente marginalizados. 

 

 

Figura 02: Urso Carnavalesco em Mossoró. 
 

Fonte: Acervo de Marcus Medeiros, 2025. 

 

Atualmente a brincadeira é feita, predominantemente, por crianças e adolescentes 

interessados em manter viva a cultura transmitida por seus pais, tios e avós que outrora 

experimentaram a tradição. Geraldo Maia (2025) acredita que a única amostra de resistência que 

ainda se mantém, do carnaval de Mossoró, são os Ursos. Para ele, as características dos antigos 

 

 

15 Ponto de Cultura é uma ação do Governo Federal, executada pelo Ministério da Cultura (MinC), que reconhece e 

apoia financeiramente entidades e coletivos culturais na promoção de ações socioculturais nas comunidades em que 

se situam. Surgiu em 2004, com o Programa Cultura Viva, criado pelo historiador Celio Turino. 



 

carnavais desapareceram, ficando somente essa brincadeira como vestígio de um tempo áureo 

das folias de rua: 

Você não vê nada nessa cidade de grandioso no carnaval, mas você vê essa 

tradição, essa cultura resistente, se redesenhando, se reorganizando a cada ano, a 

cada época, a cada período da história. Da década de 50 pra cá, chegou como La 

Ursa, hoje em dia como urso, era feita de agave, depois de tecido, hoje em dia 

de tnt, entre outros materiais. E a coisa vai se perpetuando, vai existindo.” 

(Medeiros, 2025).16 [sic] 

 

 

Podemos assim, observar que boa parte das características estilísticas e dos mistérios que 

envolviam o folguedo, aguçando o burburinho nos bairros, foram modificados ao longo das 

décadas; ainda assim, a tradição não foi extinta. Nos últimos dias de janeiro de cada ano, é 

possível ouvir as primeiras batidas nas caixas e tambores sem acordes definidos, mas facilmente 

identificadas pela população: passam pelas ruas os Ursos Carnavalescos de Mossoró! A tradição 

continua, enchendo as ruas de colorido, algazarra, resistência e memória. 

 

CONCLUSÕES 

 

Apresentamos, nesta pesquisa, um folguedo típico do Nordeste brasileiro, produto 

cultural provavelmente originado da apresentação conhecida como La Ursa, presente em países 

europeus, ainda no período medieval, e reconfigurada em forma de brincadeira ao longo dos 

séculos. Sua chegada ao Brasil, reunindo elementos das culturas europeias, africanas e indígenas, 

foi incorporada em ciclos de carnaval de rua, sem uso de ursos reais, porém com brincantes 

fantasiados de. Tal folguedo resiste em Mossoró há mais de 70 anos, porém há escassez de 

textos científicos sobre o tema. Na tentativa de preencher parte dessa lacuna, utilizamos e 

registramos, portanto, relatos de dois pesquisadores locais, que reavivaram parte das memórias 

do costume, abordando alterações nos figurinos, narrativas e personagens dos Ursos 

mossoroenses no decorrer dos anos.  

Os trechos aqui expostos, dos relatos dos entrevistados, reforçam como a memória oral 

pode se constituir como meio de resguarda para a história dos Ursos Carnavalescos em Mossoró, 

 

16 Entrevista concedida por MEDEIROS, Marcus Venicius Filgueira de. Entrevista com Marcos Venicius 

Filgueira de Medeiros. [mar. 2025]. Entrevistadora: Lu Nascimento. Mossoró-RN, 2025. 1 arquivo .m4a (26’59’’). 



 

mas também denotam certo descontentamento vinculado às transformações que a brincadeira foi 

adquirindo na cidade com o passar das décadas. Esse olhar saudoso sobre manifestações 

passadas que constroem o mosaico de experiências de nossas vivências é comum e, muitas vezes, 

se associa à crítica da não manutenção de características ditas originais dessas manifestações. 

Ao longo desse trabalho, pudemos perceber, contudo, que as adaptações e alterações do 

folguedo foram ocorrendo de forma orgânica, ora se moldando ao fácil acesso a máscaras 

industrializadas, ora optando por retalhos mais baratos que o tecido para confecção das fantasias, 

por exemplo. A economia de tempo e dos custos para a confecção da fantasia é um fator 

essencial, visto que se trata de uma atividade integralmente custeada pelo brincante, 

normalmente. Por outro lado, pudemos notar que algumas máscaras hoje presentes, como as do 

cachorro, do leão e do macaco, remontam animais que figuravam as cenas medievais europeias, 

ainda quando os ursos eram domesticados sob maus tratos e exibidos nas feiras como animais 

dançantes. Tal circunstância pode demonstrar a preservação secular de características primitivas 

do antigo espetáculo que possivelmente influenciou a criação do folguedo. 

Notadamente, parte dos agentes culturais e folkcounicacionais que se empenham para não 

deixar morrer a tradição dos Ursos Carnavalescos de Mossoró é composta por pessoas de zonas 

socialmente periféricas, muitas vezes com pouco ou nenhum acesso a estudos científicos que as 

representem nesse aspecto, revelando sua importância sociocultural. A certificação da ausência 

de trabalhos científicos com abordagem no folguedo mossoroense foi um dos motivos primeiros 

que nos levaram a desenvolver este estudo, portanto, na tentativa de colaborar com o registro 

escrito dessa história, na exaltação da identidade local e no reforço à memória desta tradição. 

 

 

REFERÊNCIAS 

 
ARANHA, Camilo de Figueiredo. A brincadeira La Ursa, visualidades e peripécias. Revista Digital do 

LAV. Santa Maria, v. 8, n.4, p. 122-135, Jan./Abr. 2015. Disponível em 

https://www.redalyc.org/pdf/3370/337038443008.pdf. Acesso em 08 jul. 2025. 

https://www.redalyc.org/pdf/3370/337038443008.pdf


 

LE GOFF, J. História & Memória. Campinas: Editora Unicamp, 2013. 

 

MACEDO, Lívia Alves dos Santos. Viva o urso sem lenço, sem documento! Brincando de Ala Ursa no 

carnaval de João Pessoa. Orientadora: Luciana Chianca. 2020. 150 p. Dissertação (Mestra em 

Antropologia) - Universidade Federal da Paraíba, João Pessoa, 2020. 

MARQUES DE MELO, José. Mídia e cultura popular: história, taxionomia e metodologia da 

folkcomunicação. São Paulo: Paulus, 2008. 

 

MEDEIROS, MARCUS VENICIUS FILGUEIRA DE. Epistemopoética: o contador de história e a arte 

do encantamento. Orientador: Karlla Christine Araújo Souza. 2024. 146 p. Dissertação (Mestre em 

Ciências Sociais) - Universidade do Estado do Rio Grande do Norte, Mossoró, 2024. 

MONTENEGRO, Antonio Torres. História oral e memória: A cultura popular revisitada. 5. ed. São 

Paulo: História Contexto, 2003. 

 

RODRIGUES, Ana Clara de Lima. A Ursas e suas memórias: manifestação cultural e afetividade em 

Pernambuco. Orientadora: Camila Brito de Vasconcelos. 2024. 30 p. Monografia (Graduada em Design 

Gráfico) - Universidade Federal de Pernambuco, Recife, 2024. 

SANTOS, Marília. A La Ursa quer dinheiro, quem não dá é pirangueiro: transformações no carnaval das 

La Ursas em São Caitano (PE). Revista Orfeu, Florianópolis, v.6, n. 1, abril de 2021. Disponível em 

https://www.periodicos.udesc.br/index.php/orfeu/article/view/19489. Acesso em 08 jul. 2025. 

 

SEMEDO, Odete Costa. As Mandjuandadi. Cantigas de mulher na Guiné-Bissau: da tradição à 

literatura. Porto: Afrontamento, 2024. 

https://www.periodicos.udesc.br/index.php/orfeu/article/view/19489

