
1 

 

 

SAMBOGRAFIAS DO CORPO-MÍDIA: 1  
folkcomunicação, memória e reecantamento no desfile da Portela de 2024 

 
Virgilio Magalde de Azevedo2 

 

 
RESUMO 
Este artigo analisa o desfile da Portela de 2024 como prática de folkcomunicação em que 
o corpo atua como mídia viva, articulando saberes, memórias e formas populares de 
reencantar o mundo. A partir de uma abordagem teórico-reflexiva ancorada sobretudo 
nas performances das baianas, passistas e ritmistas, o trabalho interpreta o desfile como 
narrativa que recodifica a história oficial e afirma epistemologias negras e periféricas. A 
partir dos conceitos de corpo-mídia, escrevivência e sambografia, compreende-se o 
samba como linguagem sensível em que gesto, ritmo e canto comunicam histórias que a 
letra não deu conta. O desfile torna-se território simbólico de memória e afirmação de um 
Brasil negro, popular e criativo. 

 
PALAVRAS-CHAVE 
Folkcomunicação; samba; corpo-mídia; Portela; comunicação popular. 

 
 

INTRODUÇÃO 
 

O carnaval brasileiro, em especial o desfile das escolas de samba, constitui uma 

das expressões mais sofisticadas da cultura popular nacional. Como manifestação que 

articula religiosidade, arte, política e sociabilidade, o desfile configura-se também como 

prática de folkcomunicação no sentido beltraniano, ao ativar circuitos simbólicos 

populares que recodificam a história oficial e comunicam a partir das margens. As escolas 

de samba, sobretudo as de matriz negra e periférica, operam como sistemas culturais de 

produção de sentido, onde se entrecruzam oralidades, performances e memórias coletivas. 

Nesse processo, o corpo assume papel central. Corpos que dançam, cantam, 

desfilam e ritualizam tornam-se mídias vivas, suportes simbólicos que, por meio da 

presença, narram saberes e inscrevem histórias silenciadas. Compreender o corpo no 

samba como dispositivo comunicacional implica reconhecer formas não hegemônicas de 

 
 
 
 

1 Trabalho apresentado para o GT 2: Folkcomunicação e Culturas Populares, integrante da programação 
da 22ª Conferência Brasileira de Folkcomunicação – Folkcom 2025, realizado de 29 a 31 de outubro de 
2025. 
2 Universidade Estadual do Rio de Janeiro (UERJ); Doutorando pelo Programa de Pós-Graduação em 
Comunicação (PPGCOM/UERJ); magalde@gmail.com. 



2 

 

 

mediação e circulação de sentidos, ancoradas na estética, em saberes tradicionais e na 

resistência. 

Este artigo analisa o desfile da Portela em 2024 como exemplo de comunicação 

popular em que o corpo-mídia articula tradição, memória e reencantamento. A hipótese é 

que as práticas performáticas do desfile, especialmente nas baianas, passistas e ritmistas, 

constituem formas de escrevivência coletiva inscritas em uma epistemologia afro- 

brasileira do gesto. A abordagem é teórico-reflexiva, com base em uma interpretação 

situada, fundamentada em autores que pensam o corpo, a oralidade e o samba como 

tecnologias comunicacionais sensíveis. 

 
REFERENCIAL TEÓRICO 

 
Desde a Antiguidade, formas de mediação simbólica baseadas na oralidade e na 

performance moldaram experiências coletivas de sentido. Na Idade Média, jograis e 

trovadores percorriam castelos e feudos entoando cantigas que narravam feitos políticos 

e cotidianos, constituindo uma tradição comunicacional oralizada e sensível. Luiz Beltrão 

(1960) propôs a folkcomunicação como teoria voltada às práticas comunicacionais das 

camadas populares, reconhecendo nelas modos legítimos de produção de sentido. Ao 

incluir narrativas orais, rituais e sinais performáticos, ampliou o campo da comunicação 

para além dos sistemas hegemônicos e escritos. 

De forma análoga, muitos povos africanos pré-coloniais desenvolveram 

sofisticados sistemas comunicacionais baseados na inseparabilidade entre palavra, corpo 

e som. Com a diáspora forçada e a escravidão no Brasil, essas formas de comunicação 

foram tensionadas, mas também reinventadas em práticas de resistência. No contexto pós- 

abolicionista, as populações negras urbanas seguiram elaborando linguagens próprias de 

mediação simbólica, mesmo diante da exclusão dos espaços midiáticos formais. É nesse 

cenário que o samba e, mais tarde, as escolas de samba, emergem como sistemas 

comunicacionais de base popular e coletiva, capazes de articular saberes, narrativas e 

críticas por meio da corporeidade, do ritmo e da poesia. 

As escolas, portanto, não apenas representam uma expressão cultural, mas 

constituem tecnologias de comunicação enraizadas na ancestralidade e na atuação 

popular. Como destaca José Marques de Melo (2013), a folkcomunicação diz respeito à 



3 

 

 

produção de sentidos a partir das formas culturais populares, sendo o desfile um 

espetáculo e um potente canal de emissão simbólica oriundo das margens. Ao integrar 

dança, música e visualidade em uma plataforma de expressão coletiva, o desfile de escola 

de samba configura-se como uma forma complexa de mídia cultural encarnada. Os 

figurinos, os movimentos, a musicalidade, as artes plásticas e o enredo são elementos 

dessa engrenagem comunicacional, estruturando uma narrativa sensível e performática 

que se realiza coletivamente, como observam Dutra e Tietzmann (2023). 

Nesse sentido, o desfile da Portela em 2024 será interpretado aqui como prática 

exemplar de folkcomunicação, na qual o corpo em movimento é, simultaneamente, meio 

e mensagem. A dança, o canto e o toque de instrumentos ativam um sistema de 

comunicação popular que se ancora na expressividade do corpo como vetor de memória 

e identidade. O corpo não apenas executa movimentos, mas opera como mídia viva, 

incorporando saberes ancestrais, religiosidades e experiências históricas. 

É nesse ponto que se articula o conceito de corpomídia ou corpo-mídia, formulado 

por Katz e Greiner (2005), segundo o qual o corpo não é suporte da comunicação, mas 

mídia em si: produz e transforma sentidos por meio do movimento, da percepção e da 

experiência sensível. Essa ideia converge com Santos (2011), ao afirmar que todo saber 

é incorporado, emergindo do corpo em ação e da contaminação entre sujeito e ambiente. 

O corpo-mídia, nesse sentido, permite compreender fenômenos como a dança e a 

performance popular não como ilustrações de mensagens, mas como produção viva de 

sentido. Essa abordagem será mobilizada para interpretar os corpos das passistas, 

ritmistas e outros agentes do desfile como dispositivos comunicacionais ativos na cena 

carnavalesca. 

Essa ampliação epistemológica desloca o olhar da técnica para a corporeidade 

como locus produtor de sentido, especialmente nas tradições afro-brasileiras marcadas 

por oralidades, gestualidades e musicalidades. Nesse contexto, Muniz Sodré (1998) 

propõe uma “semiótica do corpo” que valoriza as inscrições sensíveis como formas 

originárias de comunicação. O corpo, nas culturas afro-diaspóricas, não apenas expressa, 

mas estrutura o sentido, territorializa o tempo e organiza pertencimentos. Como afirma 

Sodré (1998, p. 22), “a resposta dançada de um indivíduo a um estímulo musical não se 

esgota numa relação técnica ou estética, uma vez que pode ser também um meio de 

comunicação com o grupo (..)”. Assim, a dança das baianas e a coreografia cerimonial do 



4 

 

 

casal de mestre-sala e porta-bandeira constituem, neste artigo, campos de observação da 

folkcomunicação encarnada. 

Essa compreensão do corpo como meio de inscrição simbólica e comunicacional 

encontra ressonância nos estudos de Leda Maria Martins (2011) sobre as expressões 

performáticas de matriz afro-diaspórica. A autora apresenta o conceito de oralituras, que 

se refere a formas de expressão que rompem a tradicional separação e hierarquização 

entre oralidade e escrita. Martins valoriza as performances culturais como práticas 

textuais que inscrevem saberes, histórias e experiências coletivas, onde o corpo, a voz e 

o gesto tornam-se suportes de memórias e conhecimentos ancestrais. Essas narrativas 

vivas manifestam-se por meio da fala, da música, da dança e de outras expressões 

corporais, transformando o corpo em meio de preservação e transmissão de saberes, 

ressignificando o tempo e a história. 

Em uma fala pública, Martins (2012, vídeo) sintetiza esse entendimento: 

Onde está o sujeito da cultura Negra? Está na possibilidade do canto, do canto 
falado, da fala cantada. Os tambores, o ritmo dos tambores, é produzido pelas 
mãos, encorpa o corpo, vibra na coreografia do torço dos pés, empresta voz da 
linguagem, a sua dicção. Fazendo ecoar no corpo substantivamente e por uma 
sintaxe de complementaridade a música, o vento, a voz e a dança. O corpo que 
dança produz, transfere e trans-cria saberes. (Martins, 2012, vídeo) 

Dessa forma, dançar é comunicar histórias, emoções e identidades, funcionando 

como uma linguagem corporal que inscreve e transmite saberes ancestrais, celebra a 

existência e resiste às opressões históricas. Essa escrita em movimento será aqui 

compreendida como uma dimensão da folkcomunicação negra e periférica, que desafia a 

supremacia da escrita alfabética e amplia as formas de expressão e conhecimento ativadas 

no desfile da Portela. 

 
PERCURSO METODOLÓGICO 

 
Este artigo adota uma abordagem teórico-reflexiva de natureza qualitativa, 

articulando os campos da folkcomunicação, dos estudos da corporeidade, das 

epistemologias negras e das poéticas da cultura popular brasileira. A análise parte de um 

caso empírico específico: o desfile da Portela no carnaval de 2024, compreendido como 

experiência simbólica e comunicacional. O estudo se apoia na leitura do Abre-Alas 

Portela 2024 (LIESA, 2024) e na interpretação da performance realizada na Marquês de 



5 

 

 

Sapucaí, considerada como corpus vivo e expressivo da folkcomunicação afro-brasileira 

contemporânea. A investigação não se pauta por técnicas de observação sistemática ou 

entrevistas, mas opera por meio de uma metodologia ensaística que mobiliza categorias 

teóricas e repertórios simbólicos para interpretar3 as performances corporais e 

comunicacionais presentes no desfile como formas de mediação popular. 

A escolha por esse percurso metodológico se justifica pela própria natureza do 

objeto, que exige uma leitura sensível às dimensões estéticas, políticas e afetivas das 

manifestações culturais afro-brasileiras. Opta-se por uma epistemologia que reconhece os 

saberes inscritos nas experiências vividas, nas oralidades e nas tradições periféricas como 

formas legítimas de produção de conhecimento, em diálogo com perspectivas decoloniais 

e afrocentradas. 

O referencial teórico mobilizado se organiza em três eixos principais. O primeiro 

é a folkcomunicação, com ênfase nas contribuições de Luiz Beltrão (1960) e José 

Marques de Melo (2013), que fundamentam a compreensão das escolas de samba como 

sistemas populares de comunicação. O segundo eixo parte da concepção de corpo como 

mídia, presente em Katz e Greiner (2005) e em Muniz Sodré (1998), que pensam o corpo 

sambista como suporte performativo e político. O terceiro está nas ideias de oralitura e 

corpo-tela de Leda Maria Martins (2021), além da escrevivência de Conceição Evaristo 

(2020). 

Embora o estudo não seja empírico no sentido tradicional, o desfile da Portela é 

mobilizado como corpus interpretativo, a partir da análise de suas performances, alas e 

personagens. Esses elementos não são descritos exaustivamente, mas ativados como 

dispositivos exemplares que ilustram e tensionam os argumentos desenvolvidos ao longo 

do texto. 

 
ORALITURAS, SAMBOGRAFIAS E ESCREVIVÊNCIAS CORPORAIS 

 
Leda Maria Martins, em suas poéticas do corpo-tela, propõe a noção de oralitura 

como prática estética, política e epistemológica que rompe a dicotomia entre oralidade e 

 

3 Apoia-se também em análise cultural e observação participante não sistemática, realizada a partir da 
vivência do autor no desfile da Portela em 2024. Essa presença permitiu acessar significados encarnados 
nas performances, articulando conhecimento acadêmico e saberes sensíveis do carnaval. 



6 

 

 

escrita (Martins, 2012; 2021). Ao reconhecer as performances negras como textos vivos 

que se inscrevem no corpo, na voz e no gesto, ela desloca o eixo da produção de 

conhecimento para os territórios do vivido e do ancestral. O corpo, nesse registro, é 

arquivo e veículo; é memória que se move e saber que se dança. Na oralitura, a palavra 

não se fixa: ela vibra com o tambor, ressoa na ginga, se projeta na coreografia dos pés. A 

fala vira canto, o canto vira movimento, e o movimento vira escrita que não cabe no papel. 

Com base nessa chave de leitura, o samba pode ser compreendido como forma de 

oralitura expandida. Não apenas se canta ou dança um enredo: vive-se nele. O corpo que 

samba é um texto em movimento, que narra com suingue, técnica, improviso, alegria e 

dor. A oralitura, ou sambalitura, é, assim, o modo como os saberes, cosmovisões e afetos 

das comunidades negras se inscrevem através da materialidade sonora e coreográfica do 

samba-enredo, convertendo a avenida em território de transmissão cosmológica. Não se 

trata apenas de cantar ou dançar, mas de fazer viver, no gesto e na voz, as tramas que 

sustentam a vida. Cada subida do tamborim, cada marcação do surdo, cada fricção da 

cuíca, cada suingue do chocalho, cada giro do corpo inscreve esse saber em camadas de 

som, movimento e presença. 

O corpo do sambista, por sua vez, é agente e suporte dessa escrita viva. É a mídia 

que se realiza a sambografia: a inscrição corporal de uma história que entrelaça o eu com 

o coletivo, o presente com a ancestralidade. A sambografia se constitui como um 

vocabulário gestual específico do samba, em que cada passo, gesto ou expressão carrega 

densidades históricas, espirituais e políticas. Ao desfilar, o sambista não apenas 

representa: ele reinscreve experiências e afetos, corporifica memórias e torna-se arquivo 

em movimento. Não dança por ornamento ou distração, mas porque seu corpo precisa 

narrar, precisa lembrar, precisa resistir. Seu corpo vibra para não esquecer, gira para 

transformar o vivido em futuro, toca o chão como quem escreve um manifesto de vida. 

O tempo que sustenta essa escrita não é linear. É espiralar. Conforme Martins 

(2021), trata-se de um tempo ancestral que pulsa no agora e projeta futuros em cada batida 

da bateria. Nesse tempo, a noção de escrevivência, cunhada por Conceição Evaristo 

(2020), ganha dimensão encarnada. A escrevivência corporal é a autobiografia do corpo 

comum, não do indivíduo isolado. Cada sambista carrega multidões: mães, avós, 

professores, mestres, referências, ausentes, orixás. Sambar é falar por muitos. É fazer 



7 

 

 

viver os que já partiram. A escrevivência não é memória narcisista, mas escrita 

compartilhada feita de cicatrizes, afetos e dignidade. 

No desfile, a escola inteira se torna texto polifônico. Cada ala é um parágrafo 

coreografado. Cada fantasia é signo. Cada gesto é grito ou silêncio. A avenida, por curto 

um período, se converte em página viva onde a história do Brasil é contada por corpos 

que nunca tiveram vez nos livros. Ali, dança-se como quem escreve o mundo com os pés. 

E o que se escreve não é apenas alegoria, é vivência. O desfile é um ritual de escrevivência 

coletiva em tempo real, onde o samba encarna o verbo outra vez. E o verbo, nesse caso, 

é a presença dos que vieram antes, uma travessia e reexistência. 

Essa tríade conceitual de oralitura, sambografia e escrevivência corporal permite 

ler o desfile como uma potente mídia popular. A oralitura articula voz, gesto e ritmo como 

formas sensíveis de inscrição. A sambografia traduz o corpo como caligrafia viva da 

história negra. E a escrevivência corporal faz da dança uma narrativa partilhada de luta e 

reinvenção. Juntas, essas linguagens desafiam as epistemologias eurocêntricas e 

reinscrevem a comunicação como festa, rito e política. 

 
CORPO-MÍDIA NO DESFILE 

 
Se a oralitura, a sambografia e a escrevivência corporal nos oferecem as chaves 

para decodificar o corpo como mídia viva, é no desfile da Portela em 2024 que essa teoria 

se encarna em carne, ritmo e gesto com o enredo “Um defeito de cor”, inspirado no 

romance homônimo de Ana Maria Gonçalves. A obra, de mais de 900 páginas, reconstitui 

a história de Kehinde, uma mulher africana sequestrada ainda criança e trazida ao Brasil 

como escravizada, que mais tarde reconquista sua liberdade, luta pelo fim da escravidão 

e parte em busca do filho perdido. 

A escola, sob a assinatura dos carnavalescos André Rodrigues e Antônio Gonzaga, 

propôs uma leitura da obra a partir de uma carta-resposta de Luiz Gama (referenciado no 

livro como filho da protagonista), convertendo a passarela do samba em uma narrativa 

afrodiaspórica de resistência e travessia. Kehinde foi apresentada como figura simbólica 

da luta e da dignidade negra. Fragmentada e múltipla, sua presença se desdobrou nos 

corpos das alas, nas alegorias e nas coreografias. Cada setor do desfile reencenou uma 



8 

 

 

parte de sua trajetória, desde o sequestro na África até sua afirmação como mulher livre, 

articulando espiritualidade, violência colonial, maternidade, ancestralidade e liberdade. 

O que se escreve na avenida não está apenas nos carros alegóricos ou na letra do 

samba-enredo. A escrita principal se realiza no corpo dos componentes. O passo vira 

palavra, o canto vira parágrafo, a fantasia se transforma em signo em movimento. O 

desfile é uma forma de escrita sem papel. Uma caligrafia dançada em que cada gesto 

comunica uma trajetória, uma dor, uma esperança. O corpo funciona como arquivo vivo, 

instrumento de partilha e repositório de saberes que se atualizam no instante da 

performance. 

Entretanto, essa potência não é neutra. O corpo-mídia desfila entre tensões, ora 

como prática de reexistência e afirmação, ora como produto fetichizado pelo mercado. 

Esse campo de disputas se acentua nas transmissões ao vivo, como as da TV Globo, que 

transformam o tempo do rito em tempo de grade. A câmera fecha no detalhe e perde a 

totalidade; edita o gesto coletivo e privilegia uma narrativa estética simplificada. A 

oralitura dançada, os signos das fantasias e o fluxo coreográfico tornam-se em grande 

parte invisíveis diante de uma linguagem audiovisual que não reconhece essas práticas 

como produção legítima de sentido. 

Ainda assim, a escola de samba constrói uma linguagem própria, que escapa às 

gramáticas hegemônicas. O desfile se torna um laboratório vivo de comunicação popular, 

onde o corpo opera como mídia, memória e método. Podemos acompanhar esse fenômeno 

nos seguintes componentes nucleares do desfile. 

 
Baianas 

Em 2024, as baianas da Portela abriram alas com saias azuis translúcidas que 

evocavam as águas e os véus da memória. Era Iemanjá na avenida e também Kehinde, 

girando entre a lembrança do primeiro mar avistado e a experiência do oceano da 

travessia. A dança das baianas é uma expressão de oralitura visual: comunica saberes e 

afetos por meio do gesto, da circularidade e do rito. Ligada às matriarcas do samba e às 

mães de santo dos terreiros, constitui uma coreografia sagrada, sambografia litúrgica, em 

que o corpo atua como mediação entre mundos. A dança mobiliza uma ancestralidade 

encarnada. Os giros amplos, sempre iniciados no sentido anti-horário, repetem o 

movimento das rodas de candomblé e evocam divindades como a própria Rainha do Mar. 



9 

 

 

Em cada giro, inscreve-se a memória de quem transformou dor em reexistência, 

apagamento em liturgia. 

O corpo da baiana é um território simbólico e pedagógico. A vestimenta também 

comunica no corpo-mídia. Seu traje, composto por turbante, bata, colares e saias, não é 

apenas alegoria, mas extensão de sua corporeidade litúrgica. Como mediação entre o 

sagrado e o popular, sua presença na avenida opera como campo de força espiritual e 

político. Mais do que encantar o público ou cumprir uma função estética, a baiana 

abençoa a escola, sustenta os passos do cortejo e consagra o desfile como ritual de força 

dos antepassados. 

Como aponta Lopes e Simas (2015), os corpos que hoje giram com solenidade 

foram, no passado, corpos marcados pela violência. No presente, performam liberdade, 

transformando a dor em estética e a opressão em celebração. Cada baiana, portanto, é 

guardiã de uma sabedoria dos mais velhos que resistiu ao apagamento, portando no corpo 

a história das mulheres negras que sustentaram o samba nos terreiros e quintais da 

Pequena África. Sua dança é uma escrevivência coletiva, onde o corpo faz lembrar, faz 

viver e faz reexistir. Desfilar como baiana é um gesto político, que afirma modos de vida 

comunitários, femininos e negros, inscritos no chão da cidade e celebrados na festa. 

 
Passistas 

No desfile de 2024 da Portela, os passistas encarnaram a linhagem de Agontimé, 

rainha do culto Jeje-Mina, representada na fantasia como pantera preta. Suas danças 

evocavam os rituais do Benin e da Casa das Minas, enquanto a rainha de bateria Bianca 

Monteiro, corpo de Oxum, conduzia o cortejo com força, beleza e axé. Ser passista é ser 

aquele que “diz no pé”4 tanto os enredos coletivos quanto suas narrativas pessoais 

(escrevivências), corporificando afetos, memórias e reivindicações em cada passo, giro, 

ginga ou parada. 

Conforme evoca o mestre dos passistas Valci Pelé (PortelaWeb, 2012, online), 

“(...) a nossa arte é riscar o chão de poesia”. Ao utilizar o corpo como caneta e o asfalto 

como papel, produz-se uma caligrafia dançante (sambografia). Ao “quebrar tudo”, o 

 
 

 

4 “Diz no pé” é uma expressão típica do universo do samba que remete à capacidade dos passistas de 
expressarem, por meio da dança, mensagens, sentimentos e histórias. 



10 

 

 

passista rompe com a normatividade dos gestos e das representações, instaurando uma 

linguagem própria do samba para falar de si e de suas questões. 

Os passistas masculinos, com sua ginga vigorosa, pés ágeis e corpo solto, 

expressam uma corporeidade que dialoga com a malandragem, a persistência e a 

criatividade das ruas. Já as passistas representam uma corporeidade urbana e erotizada, 

cuja dança é marcada pela agilidade, improviso e sensualidade. Como mostra SPDRJ 

(2021), o samba no pé das passistas é uma síntese de liberdade expressiva, domínio 

técnico e perseverança cultural. Seus movimentos valorizam o quadril, o pé ligeiro, o 

rebolado e a expressão facial intensa, compondo uma performance onde o corpo é ao 

mesmo tempo mensagem e mensageiro. O que se comunica pela passista ultrapassa o 

verbal ou narrativo: é linguagem pura, feita de ritmo, cadência e afetividade. 

No entanto, essa sensualidade é política, pois as passistas reapropriam-se de uma 

feminilidade negra historicamente estigmatizada pelo racismo e pela hipersexualização. 

Rompem com a lógica que restringe a mulher negra à força e lhe nega a delicadeza. Ao 

dançarem no centro do desfile, afirmam-se como sujeitos e não como objetos, desafiando 

o olhar hegemônico. O samba no pé, nesse contexto, configura-se como uma oralitura 

encarnada: o corpo torna-se página e coreografia, e a dança, narrativa autobiográfica 

coletiva. Cada passo da passista comunica sua história, sua luta, seus desejos e sua 

dignidade, constituindo-se como um texto não escrito, mas dançado, sentido e partilhado. 

Sambar, aqui, é uma composição viva de pertencimentos que transforma o corpo em 

território de memória comum e resistência sensível. 

 
Mestre-sala e Porta-bandeira 

No desfile de 2024, o primeiro casal da Portela, Squel Jorgea e Marlon Lamar, 

encarnou a “Saudação à Terra”, representando Nanã Buruku e Sapatá, orixás ancestrais 

do panteão Jeje-Mina. Essa escolha temática conferiu à apresentação um caráter 

ritualístico explícito, em que cada gesto, giro e deslocamento se tornou expressão 

simbólica da antiguidade, da sabedoria e da fertilidade da terra. O casal de mestre-sala e 

porta-bandeira ocupa um lugar cerimonial no desfile, corporificando uma diplomacia 

afro-brasileira que articula realeza, respeito e raízes históricas. A dança é marcada por 

códigos específicos como o giro da porta-bandeira e a reverência do mestre-sala, 

formando uma coreografia de apresentação, defesa e celebração do pavilhão, o símbolo 

sagrado da escola. Segundo Lourenço (2009), esses movimentos coreográficos derivam 



11 

 

 

de tradições populares brasileiras, como o jongo e a capoeira, e de formas eruditas como 

o minueto, reinventadas em oralitura própria na cena carnavalesca. 

A bandeira que conduzem não é mero estandarte, mas a alma da escola em forma 

de tecido. Cada passo desse ritual é também uma escrevivência: uma escrita encarnada 

que consagra a dignidade negra em cena pública. No corpo de Squel, vibrava a sabedoria 

de Nanã, a orixá mais velha, moldadora da vida com barro e silêncio. Marlon, com sua 

dança de cortejo e proteção, encarnava Sapatá, vodum da lama, da palha e do tempo 

fecundo da terra. Cada movimento executado evocava um ciclo ancestral, em que o casal 

não apenas dançava, mas consagrava. Ao performar esse ritual na Marquês de Sapucaí, 

fundaram uma coreopolítica do respeito aos mais velhos, afirmando que o samba também 

se curva com beleza e solenidade diante das forças fundadoras da existência. 

 
Ritmistas 

Em 2024, os ritmistas da Tabajara do Samba, sob a condução do mestre Nilo 

Sérgio, representaram o "Ouro de Oxum", incorporando em seus corpos e instrumentos a 

força simbólica da fertilidade, da riqueza e da liberdade ancestral. Com figurinos em tons 

de dourado e espelhos, inspirados no abebé, o espelho sagrado de Oxum, a bateria tornou- 

se um corpo litúrgico em marcha, em que o som e a imagem se entrelaçavam em louvação. 

A presença de Nilo, representando Luiz Gama, ativava não apenas o enredo, mas uma 

memória de insurgência e sabedoria negra diante da opressão, lembrando que foi com a 

estátua de Oxum que Kehinde comprou sua liberdade (LIESA, 2024). 

Esses músicos sagrados são os arquitetos sonoros da escola de samba. Tocam 

instrumentos de percussão com precisão quase coreográfica, organizando o tempo e o 

andamento do desfile. Mais do que músicos, são condutores de uma experiência coletiva 

de transe, comunicação e memória. A batida da bateria não é apenas musical; ela é 

simbólica, pois cada toque reverbera uma cosmovisão afro-brasileira em que som, corpo 

e espiritualidade são indissociáveis. Como analisam Lopes e Simas (2015), a percussão 

carnavalesca conecta os ritmistas ao plano do sagrado, muitas vezes associando-se a 

orixás específicos. O aguerê de Oxóssi, por exemplo, presente na bateria da Portela, 

remete à caçada, à floresta e também àquele que a “batiza” e protege. 

Nesse sentido, a bateria constitui um terreiro sonoro em movimento. Cada 

instrumento, como caixas, repiques, tamborins, surdos e cuícas, atua como uma voz 

dentro de um grande coral percussivo. Os ritmistas dançam com seus corpos enquanto 



12 

 

 

tocam, e seus gestos, seus pés e seus quadris respondem ao que os tambores enunciam, 

compondo uma coreografia coletiva de força e coordenação. Tornam-se mídia viva de 

uma oralitura percussiva. A cadência da bateria rege todo o desfile, influenciando o 

gingado dos componentes, o tempo dos passistas e o ritmo do enredo. Conforme Simas e 

Rufino (2018), o tambor é mais que instrumento: é livro vivo e o aguidavi (a vareta), sua 

caneta sagrada. A bateria, nesse sentido, escreve histórias com som, educando e 

afirmando vida com ritmo. Ela não apenas marca o ritmo, mas inscreve saberes ancestrais 

no presente, como uma verdadeira escrevivência coletiva. 

 
Comissão de Frente 

A comissão de frente marca o limiar simbólico do desfile. É ali que a escola 

projeta sua tese estética e política por meio de uma linguagem coreográfica condensada. 

Em 2024, a Portela transformou esse espaço em um templo vivo do sagrado feminino 

afro-diaspórico, por meio da performance de quinze mulheres negras que encenaram o 

drama de Kehinde, mãe escravizada que busca reencontrar seu filho Omotunde, Luiz 

Gama (LIESA, 2024). Mas a comissão não apenas narrou uma história individual. Ela 

coreografou uma episteme coletiva do cuidado, da resistência e da transmissão entre 

mulheres negras. Os corpos formavam círculos, trançavam movimentos, enraizavam 

afetos. 

A escultura alegórica inspirada no Círculo da Vida não era mero adereço 

cenográfico, mas artefato simbólico de uma cosmologia matriarcal. Cada gesto ritmado 

evocava o elo entre espiritualidade, genealogia e afeto, tornando a comissão um espaço- 

tempo de oralitura. O corpo em cena não era ilustrativo, mas arquivo. Era mídia viva de 

uma herança interditada, capaz de reinscrever no presente os traumas e as potências da 

diáspora. Aquelas jovens mulheres negras não apenas representavam Kehinde: ao encenar 

o reencontro entre mãe e filho, encenavam também seus próprios reencontros simbólicos 

com suas histórias, com suas mães e com as travessias de suas ancestrais. O desfile não 

apenas acontecia: reverberava nelas, e por elas. Ao abrir o cortejo, a comissão abriu 

também uma fresta de cura. O reencontro entre mãe e filho ressoou como ritual de justiça 

simbólica, em que dançar era refazer a travessia, reconstituir o vínculo, reencantar a 

história. 

 
Alas coreografadas e tradicionais 



13 

 

 

No desfile de 2024, as 24 alas coreografadas e tradicionais da Portela compuseram 

uma narrativa encarnada, onde os corpos performaram saberes ancestrais e memórias 

coletivas. As encenações evocavam gestos cotidianos de trabalho, cuidado e 

espiritualidade, atualizando oralituras da diáspora africana em linguagem coreográfica. 

Enquanto as alas coreografadas dramatizavam o enredo com precisão, as tradicionais 

sustentavam a vibração espontânea do samba como fala coletiva. 

No carro final, mães negras que perderam seus filhos para a violência do Estado 

desfilaram com objetos de memória e corpo ereto, convertendo o luto em gesto, a ausência 

em presença. Entre elas, Marinete Silva, mãe de Marielle Franco, e Jaqueline Lopes, a 

mãe de Kathlen Romeu, jovem grávida assassinada por um tiro de fuzil em 2021, 

inscreveram no desfile a dor de uma luta não encerrada. Ali, a dor se fez linguagem, e a 

travessia tornou-se escrevivência corporal: memória viva inscrita na avenida como justiça 

sensível. O desfile era também terreiro e livro: uma sambografia em que o saber popular 

se move, canta e dança como narrativa de resistência. 

Dessa forma, o desfile como dança é um movimento do corpo gravado no tempo, 

uma oralitura que emerge de três instâncias entrelaçadas: a ancestralidade, o enredo e a 

assinatura histórico-pessoal. Cada gesto é expressão de um corpo-mídia que não apenas 

transmite, mas transforma sentidos por meio do movimento, da escuta e da experiência 

sensível. Os ritmistas organizam um tratado de biofísica com ombros, punhos e mãos 

acoplados aos instrumentos. Cada naipe rememora seus inventores, seus primeiros 

mestres, em uma continuidade viva que se prolonga no toque atual. Invocam orixás, 

ritmos, ciclos da vida. Toca-se para o rito, para a dor, para o enredo. Toca-se como quem 

declama sua poesia ao mundo. 

O mestre-sala e a porta-bandeira falam com o corpo: evocam a capoeira, o balé, a 

luta pelo pavilhão e o amor entre eles. Cada passo narra uma sambografia — a inscrição 

de uma trajetória única. A passista traduz a primeira relação entre corpo e tambor, invoca 

as mulheres do samba de roda, dos ranchos, das ruas e do palco. Diz de si: sua força, 

vontade, seus obstáculos. Já as baianas narram, em seus giros e vestes monumentais, o 

matriarcado afro-brasileiro, as quituteiras e mães de santo da Bahia e do Rio. Seus corpos 

sustentam o mundo com fé, trabalho e memória. Sambar é mais que preservar: é fazer 

viver os que já se foram. Como lembram Simas e Rufino (2018), o contrário da vida não 

é a morte, mas o esquecimento. Sambar é, portanto, um ato de permanecer. 



14 

 

 

 

 
CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 
O desfile da Portela em 2024 revela o carnaval como prática de folkcomunicação 

em que o corpo é tecnologia de saber. Baianas, passistas, mestre-sala, porta-bandeira, 

comissão de frente e ritmistas protagonizam uma escrita encarnada da memória coletiva, 

na qual gesto, canto e ritmo atualizam a oralitura como linguagem sensível que articula 

estética, política e religiosidade. 

A noção de corpo-mídia permite compreender essas performances não como 

ilustrações cênicas, mas como modos vivos de produção de sentido. Cada passo, toque e 

giro se inscreve como escrevivência, atualizando saberes que atravessam o tempo, ativam 

ancestralidades e projetam mundos possíveis. A sambografia, nesse contexto, não é 

apenas estilo ou coreografia, mas narrativa sensível de existência e reinvenção. O corpo 

sambista comunica porque vive, e vive porque comunica. 

Afirmar o desfile como linguagem é reconhecer o carnaval como prática de 

mundo: um sistema comunicacional que escapa às lógicas hegemônicas e reencanta a 

experiência coletiva a partir das margens. Na Portela, em 2024, o samba foi mais do que 

festa; foi campo de disputa simbólica e celebração de outras formas de presença. Assim, 

a escola de samba torna-se mídia do povo, onde o corpo não apenas desfila, mas inscreve, 

educa, resiste e narra o Brasil com os próprios pés. Sambar é, enfim, comunicar a vida 

como legado, direito e poesia. 

 
REFERÊNCIAS 

 
BELTRÃO, Luiz. Folkcomunicação: teoria e prática. São Paulo: Cortez, 1960. 

DUTRA, Édson Luís; TIETZMANN, Roberto. A Comunicação nos Figurinos da Escola de 
Samba Estado Maior da Restinga para o carnaval 2023 de Porto Alegre. Revista Internacional 
de Folkcomunicação, v. 21, n. 47, p. 13-31, 2023 

 
EVARISTO, Conceição. A escrevivência e seus subtextos. In: DUARTE, Constância Lima; 
NUNES, Isabella Rosado (org.). Escrevivência: a escrita de nós. Reflexões sobre a obra de 
Conceição Evaristo. Rio de Janeiro: Mina Comunicação e Arte, 2020. p. 26-46. 

 
KATZ, Helena; GREINER, Christine. Por uma teoria do corpo mídia. In: GREINER, 
Christine (Org.). O corpo: pistas para estudos interdisciplinares. São Paulo: 
Annablume, 2005. p. 125-133. 



15 

 

 

 
LIESA. Abre-Alas – Carnaval 2024 Segunda-feira. Rio de Janeiro: LIESA, 2024. Disponível em: 
https://liesa.org.br/downloads/memoria/outros-carnavais/2024/abre-alas/abre-alas-portela- 
2024.pdf. Acesso em: 15 jul. 2025. 

 
LOPES, Nei; SIMAS, Luiz Antonio. Dicionário da história social do samba. Editora José 
Olympio, 2015. 

LOURENÇO, Ricardo. Bandeira, Porta Bandeira e Mestre-Sala: Elementos de Diversas Culturas 
Numa Tríade Soberana nas Escolas de Samba Cariocas. Textos Escolhidos de Cultura e Arte 
Populares, v. 6, 2009. 

 
MARQUES DE MELO, José. Sistema de Comunicação no Brasil. In: MARQUES DE MELO, 
José; FERNANDES, Guilherme Moreira. (Orgs.). Metamorfose da Folkcomunicação: 
Antologia Brasileira. São Paulo: Editora Cultural, 2013. 

 
MARTINS, Leda Maria, Corpo e Oralidade. Brasil: Casa Sueli Careiro, 2012, vídeo (52 min), 
Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=jC6F9_ReW7E Acesso: 12 set. 2024. 

 
MARTINS, Leda Maria. Performances do tempo espiralar, poéticas do corpo-tela. Rio de 
Janeiro: Cobogó, 2021. (Coleção Encruzilhada). 

 
PORTELAWEB. Valci Pelé. 2012. Disponível em: https://portelaweb.org/valci-pele/. Acesso 
em: 19 jul. 2025. 

 
SANTOS, Carlos Alberto Pereira. Corpomídia e mídia: duo necessário. DO CORPO: ciências e 
artes, v. 1, n. 1, 2011. 

SIMAS, Luiz Antonio. O corpo encantado das ruas. Editora José Olympio, 2019. 

SIMAS, Luiz Antonio; RUFINO, Luiz. Fogo no mato: a ciência encantada das macumbas. 1. ed. 
Rio de Janeiro: Mórula, 2018. 

 
SPDRJ. Apostila de conteúdo e referências: para a prova teórica da dança de passistas das 
escolas de samba do carnaval carioca. Rio de Janeiro: Sindicato dos Profissionais de Dança do 
Estado do Rio de Janeiro, 2021. Disponível em: https://devspdrj.spdrj.com.br/wp- 
content/uploads/2021/07/APOSTILA-DE-DANC%CC%A7AS-DO-CARNAVAL- 
PASSISTAS.pdf. Acesso em: 19 jul. 2025. 

 
SODRÉ, Muniz. Samba, o dono do corpo. Mauad Editora Ltda, 1998. 


