
 
 

1 

O FANDANGO CAIÇARA NA FESTA DA TAINHA:1  

Apontamentos Folkcomunicacionais 
 

 

Thífani Postali2 

Rodrigo Borges Pereira da Fonseca3 

 

 

 
 

RESUMO 

A partir de uma leitura folkcomunicacional, o trabalho tem como objetivo analisar a 

apresentação do Fandango Caiçara ocorrida na Festa da Tainha, Vila do Marujá, litoral 

sul de São Paulo. Para tanto, faz uso da metodologia etnográfica, com aplicação das 

técnicas de pesquisa observacional, conversas informais, produção de diário de campo e 

registros de imagens visuais e audiovisuais, além do levantamento bibliográfico para a 

leitura dos dados. Como achados, apresenta que tanto a Festa da Tainha como a 

apresentação do Fandango Caiçara são práticas socioculturais populares fundamentais 

para a socialização e memória da população da região de Cananéia. A Festa da Tainha é 

o evento que promove a apresentação, divulgação e celebração da cultura fandangueira. 

 

PALAVRAS-CHAVE 

Folkcomunicação; Festa da Tainha; Fandango Caiçara. 

 

 

CORPO DO TEXTO 

 

 O presente trabalho parte da premissa de que a comunicação é “o conjunto 

específico de procedimentos, modalidades e meios de intercâmbio de informações, 

experiências, ideias e sentimentos essenciais à convivência e aperfeiçoamento das 

pessoas e instituições que compõem a sociedade” (Beltrão, 1977, p. 57). Nesse sentido, 

os estudos sobre a comunicação envolvem as interações que estão além dos meios de 

comunicação massivos, o que inclui os conteúdos comunicacionais elaborados pelos 

grupos populares. Luiz Beltrão, pioneiro nos estudos de comunicação brasileiros, 

 
1 Trabalho apresentado para o GT 3: Folkmídia e Processos Midiáticos, integrante da programação da 22ª 

Conferência Brasileira de Folkcomunicação – Folkcom 2025, realizado de 29 a 31 de outubro de 2025. 

 
2 Professora titular no Programa de Pós-Graduação em Comunicação e Cultura da Universidade de 

Sorocaba – São Paulo, Brasil. Doutora em Multimeios pela Unicamp. Diretora Científica da Rede de 

Estudos e Pesquisa em Folkcomunicação E-mail: thifanipostali@gmail.com.  

 
3 Mestrando no Programa de Pós-Graduação em Comunicação e Cultura da Universidade de Sorocaba, 

Bolsista CAPES. Membro do Grupo de Pesquisas em Comunicação Urbana e Práticas Decoloniais 

(CNPq/Uniso) e da Rede de Estudos e Pesquisa em Folkcomunicação. E-mail: rodrigocataia@yahoo.com 

mailto:thifanipostali@gmail.com
mailto:rodrigocataia@yahoo.com


 
 

2 

denominou Folkcomunicação a teoria que estuda a comunicação popular. Segundo o 

autor, nas produções populares “as mensagens são elaboradas, codificadas e transmitidas 

em   linguagens   e   canais   familiares   à   audiência, por   sua   vez, conhecida psicológica 

e vivencialmente pelo comunicador, ainda que dispersa” (Beltrão, 1980, p.  28). Assim, 

o autor apresenta a Folkcomunicação como o “conjunto de procedimentos de 

intercâmbios de informações, ideias, opiniões e atitudes dos públicos marginalizados 

urbanos e rurais, através de agentes e meios direta ou indiretamente ligados ao folclore” 

(Beltrão, 1980, p. 24). 

 Ao considerar as formas de comunicação popular, Beltrão (1980) apresenta os 

canais folk que, posteriormente, foram organizados por Marques de Melo (2008) a partir 

dos chamados “gêneros folkcomunicacionais”. Segundo o autor, os canais se dividem em 

quatro categorias sendo a folkcomunicação oral, escrita, icônica e cinética. A 

folkcomunicação cinética é a categoria que será abordada neste trabalho, uma vez que 

pode abranger os demais canais, além de códigos gestual, plástico, tátil entre outros. De 

acordo com Marques de Melo (2008), nessa categoria, é possível encontrar também 

formatos de agremiação, celebração, distração, manifestação, folguedo, festejo, dança e 

rito de passagem.  

 Posto assim, este trabalho faz uma leitura sobre a apresentação do Fandango 

Caiçara ocorrida na Festa da Tainha, realizada na Vila do Marujá, Ilha do Cardoso, 

localizada no município de Cananeia, litoral sul do estado de São Paulo, no dia 05 de 

julho de 2024. Para tanto, faz uso da metodologia etnográfica. De acordo com Geertz 

(1978, p. 15), “[...] praticar a etnografia é estabelecer relações, selecionar informantes, 

transcrever textos, levantar genealogias, mapear campos, manter um diário e assim por 

diante”. Entretanto, o autor chama a atenção para o fato de que não são as técnicas e os 

processos determinados que definem a pesquisa, mas a “descrição densa” proposta por 

Gilbert Ryle. Para além das coletas de dados realizadas por meio de variadas técnicas 

autorizadas, esclarece que a etnografia exige um esforço intelectual, como tentar ler um 

manuscrito estranho em que o pesquisador enfrenta “[...] uma multiplicidade de estruturas 

conceptuais complexas, muitas delas sobrepostas ou amarradas umas às outras, que são 

simultaneamente estranhas, irregulares e inexplícitas, e que ele tem que, de alguma forma, 

primeiro apreender e depois apresentar” (Geertz, 1978, p. 20).  



 
 

3 

 Para o levantamento dos dados realizado na Festa da Tainha no dia 05 de julho de 

2024, realizou-se a aplicação das técnicas de pesquisa de campo observacional, conversas 

informais com participantes, produção de diário de campo e registros de imagens visuais 

e audiovisuais, além do levantamento bibliográfico acerca da folkcomunicação, para a 

leitura dos dados.  

 De acordo com Borges (2024), o Fandango Caiçara é um festejo que se deriva do 

Fandango português e espanhol que foram trazidos para as américas no período da 

colonização. Em terras brasileiras, o autor relata que os festejos foram adaptados pelos 

indígenas e povos africanos em um processo de sincretização cultural que levou séculos 

para se configurar como o fandango contemporâneo. Segundo Borges (2024) o termo 

“Fandango” tem origem incerta e é associado a bailes dançantes populares e a momentos 

festivos comunitários. É comumente conhecido como uma grande variedade de músicas, 

ritmos, danças, poesias, costumes e intencionalidades, indiferentemente ao estilo.  

 No que se refere a prática do Fandango no estado de São Paulo, Borges (2024) 

ressalta que as festividades tomaram diferentes formas e nomes como Fandango Gaúcho, 

Tropeiro, de Tamanco, Quilombola, Marujada, Chegança, Ciranda, Xiba, Chula, Catira, 

Cachucha, entre outras. Já o termo "caá-içara", oriundo do Tupi-Guarani, originalmente 

designava cercados de galhos cravados na água para capturar peixes, mas passou a 

denominar os "povos do mar" ou "habitantes da costa". Hoje, o termo caiçara se refere a 

um grupo cultural e étnico do litoral brasileiro, resultante da síntese de influências 

indígenas, africanas e portuguesas (Borges, 2024). Como mencionado anteriormente, este 

trabalho aborda o Fandango Caiçara praticado na região de Cananeia, litoral sul do estado 

de São Paulo.   

 A Vila do Marujá é uma comunidade caiçara com cerca de 200 habitantes. Seu 

acesso é exclusivamente por via marítima, um percurso de, aproximadamente, duas horas 

em barco desde o centro urbano de Cananeia. Na vila, não circulam veículos motorizados, 

não há ruas asfaltadas, e os deslocamentos são realizados por barco, a pé ou de bicicleta, 

o que revela um ritmo de vida pautado por outras temporalidades e dinâmicas 

socioespaciais.  No dia 05 de julho de 2024 a Festa da Tainha ocorreu no centro 

comunitário localizado próximo ao campo de futebol da vila, em um terreno de areia e 

grama com um salão de festas. Cerca de cinco barracas de comida e bebida ofereceram 

produtos locais típicos como o lanche de tainha, salgados e a famosa cachaça de cataia.  



 
 

4 

 A apresentação do Fandango Caiçara ocorreu no salão de festas, caracterizado 

pelo desgaste do tempo: pintura e chão de cimento queimado antigos e um pequeno palco. 

A decoração do espaço incluiu pequenos guarda-chuvas coloridos, chapéus de palha e 

pinturas de peixes. Do lado de fora, mesas plásticas recebiam os convidados. A energia 

da vila, ausente da rede pública, era suprida por gerador a diesel, o que conferia ao 

ambiente um clima de rusticidade e resistência. Observa-se, com a decoração, que a festa 

incorpora outros elementos culturais que estão para além do popular.  

 Com o início da apresentação musical, o salão foi rapidamente preenchido. Muitos 

casais se formaram e, de sandálias e chinelos nos pés, dançavam animadamente. A música 

que preenchia o espaço era de grupos de Fandango Caiçara, manifestação profundamente 

enraizada nos modos de vida da região. Entre os instrumentos do Fandango estavam os 

tradicionais confeccionados de forma artesanal, tais como a Rabeca Caiçara, a Viola 

Branca e o Machete. A Rabeca que é um instrumento de três cordas, com som agudo e 

marcante. A Rabeca é essencial nos floreios melódicos em contraponto à melodia vocal. 

A Viola Branca (ou viola caiçara) conta com cinco cordas e é responsável pela harmonia 

e pelo ritmo da música. Dentre elas existe a “corda cantadeira”, que é afinada no tom do 

cantor. Segundo relato de um dos músicos, “é ela que dá a afinação para os outros 

instrumentos”. Já o Machete é um instrumento de quatro cordas, semelhante ao 

cavaquinho. Além dos instrumentos, o grupo conta, geralmente, com dois cantores sendo 

a voz principal e a segunda voz, também conhecida, em algumas regiões, como “baixão”. 

As letras das músicas evocavam temas cotidianos, afetos, relações com a pesca, a natureza 

e as tradições que são relatos dos modos de vida da comunidade, sendo que muitos não 

resistiram ao tempo e às transformações sociais, como é o caso dos mutirões que eram 

celebrados com o Fandango. 

 A apresentação foi marcada por uma variedade de formas musicais e coreográficas 

chamadas marcas, que se dividem em dois grandes grupos: os batidos (dança com batida 

do pé, mais rítmica) e os bailados (dança de casais, mais fluída). Os batidos ocorreram 

em menor número, pois, segundo me confidenciou um dos músicos, “hoje em dia são 

poucos os que sabem dançar batido, é mais o bailado mesmo que o povo conhece”. 

Importa ressaltar que o salão se encheu não só de moradores, mas também por turistas, 

pois a festa já se tornou roteiro turístico da região. Alguns turistas já conheciam os passos 

da dança e a festa seguiu animada das 18h às 4h do dia 6 de julho de 2025. 



 
 

5 

 A partir do levantamento dos dados, observa-se que a Festa da Tainha, bem como 

a apresentação do Fandango Caiçara, mantém seus elementos e manifestações 

tradicionais, ainda que incorpore alguns externos comuns, especialmente, aos turistas, 

como é o caso dos guarda-chuvas coloridos. O uso dos guarda-chuvas coloridos se tornou 

moda em diferentes países e ambientes, que não só populares. Essa incorporação revela 

que a cultura popular também se apropria de elementos globais e massivos, como coloca 

Beltrão (1980). 

 No que se refere a folkcomunicação (Beltrão, 1980), a festa e a apresentação 

musical são compreendidas a partir do gênero folkcomunicação cinética, pois envolvem 

diferentes canais além de outros códigos comunicacionais que, juntos, entregam 

experiências sonoras, visuais, gestuais, táteis etc. Ainda, considerando as colocações de 

Marques de Melo (2008), torna-se possível fazer a leitura da apresentação do Fandango 

Caiçara como uma celebração da cultura regional, por meio do festejo. Trata-se de uma 

forma de ressaltar as experiências, ideias, informações e sentimentos que são essenciais 

à convivência das pessoas que habitam a região de Cananéia.  

 As experiências e sentimentos são evidentes nas práticas da música e da dança, 

bem como na participação do público presente que canta e dança junto ao grupo. As 

ideias, as informações e também as experiências do povo, especialmente as que 

rememoram as práticas socioculturais não mais presentes na região, são transmitidas por 

meio da oralidade dos participantes e letras das músicas do fandango. Os instrumentos, 

ainda produzidos de forma artesanal, e os demais elementos apresentados, indicam que o 

Fandango Caiçara, apesar dos inúmeros atravessamentos correspondentes à interferência 

global, continua a se adaptar e resistir no tempo e espaço.   

 Posto assim, a leitura proposta neste trabalho chega ao resultado de que as 

apresentações de Fandango Caiçara são práticas socioculturais populares fundamentais 

para a socialização e memória da população da região de Cananéia. A Festa da Tainha, 

por sua vez, é o evento que promove a apresentação, divulgação e celebração da cultura 

fandangueira.  

 

REFERÊNCIAS 
 

BELTRÃO, Luiz. Folkcomunicação: a comunicação dos marginalizados. São Paulo: Cortez 

Editora, 1980. 



 
 

6 

 

BELTRÃO, Luiz. Teoria geral da comunicação. Brasília: Thesaurus, 1977. 

 

BORGES, Fabricio. Os caminhos do Fandango Caiçara. In: FONSECA, Rodrigo Borges Pereira 

da. et. al. O Fandango Paulista: Apontamentos de Viagem. Veranópolis: Diálogo Freiriano, 

2024. 

 

GEERTZ, Clifford. A interpretação das Culturas. Rio de Janeiro: Zahar Editores, 1978. 

 

MELO, José Marques de. Mídia e cultura popular: história, taxionomia e metodologia da 

Folkcomunicação. São Paulo: Paulus, 2008. 

 

 


