
1 

 

 

A POLÍTICA COMO CATALISADORA DA CULTURA 

Elementos Folkcomunicacionais na Historicidade do Festribal de Juruti/PA 

(1983 a 2024)1 

 
Giselle Moreira do Vale2 

 

 
RESUMO 

Objetivando analisar a historicidade do Festribal, no período de 1983 a 2024, na 

perspectiva folkcomunicacional, o estudo busca contribuir com a epistemologia 

amazônica a partir de suas festas. Identificou-se a política como catalisadora da cultura e 

nela dois elementos fundamentais para a folkcomunicação: a temática indígena e da 

preservação ambiental como drama social do espetáculo e a ascensão de pessoas ligadas à 

Munduruku e Muirapinima à gestão municipal. Dessa maneira, o Festribal encena a luta pela 

Amazônia e pelas pessoas que nela vivem. 

PALAVRAS-CHAVE 

Festribal; Juruti; Folkcomunicação; política; cultura 

 

 

INTRODUÇÃO 

 

Proponho com este estudo atravessarmos o rio Amazonas e adentrarmos na “cidade 

das tribos”, na “terra de encantos e magia”, duas alcunhas populares que se referem ao 

município de Juruti, estado do Pará, que está distante aproximadamente 850 km da capital 

Belém e apenas três horas de barco da cidade de Parintins/AM, com quem tem fortes 

relações culturais. 

Tal proposta busca trazer para a discussão os locais que protagonizam o seus 

conhecimentos e suas diferentes formas comunicacionais através da festa popular chamada 

Festribal, como comumente é chamado o Festival Folclórico dos Povos Indígenas de 

Juruti3, e por isso seu diálogo com a Folkcomunicação, que traz a oralidade como principal 

forma de criar, comunicar e denunciar. “O Folclore como manifestação 

 

1 Trabalho apresentado para o GT 4 - Futuros Ancestrais, integrante da programação da 22ª Conferência 

Brasileira de Folkcomunicação – Folkcom 2025, realizado de 29 a 31 de outubro de 2025.  

 
2 Doutoranda do Programa de Pós-Graduação em Comunicação, Cultura e Amazônia, da Universidade 

Federal do Pará. Mestra em Ciências da Sociedade. Contato: giselle.lima@ufopa.edu.br 
 
3Até 2023, era denominado Festival Folclórico das Tribos de Juruti, e seus grupos eram chamados de Tribo 

Munduruku e Tribo Muirapinima. O termo tribo deixou de ser usado em 2024 bem como todos os itens 

avaliados que remetem à tribo ou índio. 

mailto:giselle.lima@ufopa.edu.br


2 

 

 

de comunicação” (Benjamin, 2011, p. 283). A festa de Juruti ocorre anualmente no último 

final de semana do mês de julho, com a disputa entre Munduruku e Muirapinima, numa 

arena chamada Tribódromo. Esse formato de disputa entre dois grupos folclóricos 

indígenas é datado desde 1995. 

Festas populares como o Festribal surgem como instrumentos de visibilidade e de 

representação de culturas, memórias e até mesmo de críticas a toda a história regional de 

conflitos, de extermínio, de aculturação forçada, de perdas territoriais e de devastação 

ambiental. Também emergem como marca identitária e são utilizadas como ações políticas 

tanto para fins econômicos quanto para a reflexão e desconstrução do imaginário de que a 

Amazônia é apenas um espaço geográfico desabitado de gente. 

Coincidentemente, Juruti também é um lugar marcado pela exploração vinda da 

mineração, cujo processo de implantação, iniciado em 2005, gerou diversos conflitos 

territoriais com as comunidades tradicionais da região de Juruti Velho. A Alcoa, empresa 

responsável pela exploração, não reconhecia a legitimidade dos comunitários como donos 

do lugar, tensionando ainda mais o conflito, como é de práxis na Amazônia. 

O Festribal, nesse sentido, torna-se um instrumento de denúncia e de debate sobre 

os impactos socioambientais decorrentes das violências que sofrem os grupos sociais 

historicamente marginalizados com a colonização europeia e hoje, dos grandes projetos 

desenvolvimentistas para a região amazônica, como os indígenas, ribeirinnhos, 

quilombolas, pequenos agricultores e pescadores, como é o caso de Juruti. “Daí a 

oportunidade histórica da contralinguagem progressivamente criada pelas novas 

estratégias ativistas […] um contradiscurso que combina participação social com 

interatividade midiática” (Sodré, 2003, p.39 e 40), já que o Festribal é um espetáculo 

cultural amazônico, que na sua organização e midiatização focaliza o interesse econômico, 

porém, possui traços de resistência na sua forma de apresentação e encenação da vida 

cotidiana dos povos indígenas, cuja referência está na presença histórica dos indígenas na 

formação social de Juruti. Como o Festribal dialoga com a Folkcomunicação? 

Objetivando analisar a historicidade do Festribal, no período de 1983 a 2024, na 

perspectiva folkcomunicacional, o estudo busca contribuir com a epistemologia 

amazônica a partir de uma festa folclórica. Para traçar a historicidade do Festribal de 

Juruti, foram realizadas entrevistas semiestruturadas e em profundidade com três 

ex-prefeitos e a atual prefeita, dois ex-secretários municipais de cultura e o atual secretário 

da pasta, e recorremos a histórias orais, valorizando a perspectiva dos sujeitos envolvidos 



3 

 

 

com a festa desde sua origem até o momento. Essas histórias vieram de artistas e de 

pessoas que também participaram do surgimento dos grupos folclóricos Munduruku e 

Muirapinima, atualmente chamados de Povo Indígena Munduruku e Povo Indígena 

Muirapinima, respectivamente. 

O trabalho com histórias orais permite acessar “uma representação que é 

compartilhada por certos atores sociais e que produz, portanto, seus próprios efeitos de 

realidade. Declaração de rupturas, anunciando ‘novas eras’ ou ‘novos momentos’ de 

práticas sociais que tendem a produzir novos olhares sobre o passado destas” (Cavalcanti, 

2009, p. 199-200). “A História Oral, como metodologia de pesquisa para os trabalhos na 

perspectiva folkcomunicacional, pode apontar novas interpretações para aspectos 

históricos, sistemas simbólicos, práticas socioculturais (Menezes; Lopes; e Rodrigues, 

2018. p.186). 

 

A HISTORICIDADE DO FESTRIBAL DE JURUTI/PA 

No recorte cronológico definido, 1983 a 2024, foi possível identificar os principais 

processos que foram determinantes para que o Festribal ocupasse o lugar de protagonista 

da cultura local, destacando Juruti no cenário cultural do estado do Pará, como um 

espetáculo cultural amazônico, voltado para o turismo. 

 
Esse turismo, no entanto, ultrapassa a noção do turismo tradicional, para 

se por como uma experiência que busca viver a do outro, em especial, 

esse outro amazônico como lugar e diferença, ainda preso à estereotipia 

da Amazônia como um lugar encantado, como as florestas e seus 

mistérios, como o povo exótico que a habita. (Amaral Filho; Alves, 2018 

p. 48) 

 

Identificar esses processos históricos ajuda compreender como o Festribal de Juruti 

se tornou o que ele é atualmente: reconhecido como uma das mais importantes 

manifestações culturais do estado do Pará e da região do Baixo Amazonas; uma referência 

na forma de luta política pelos direitos dos povos indígenas; um entretenimento; um 

movimento artístico; uma produção de saberes locais; objeto de estudo científico. 

Foram identificados três superfícies de emergência1 (Foucault, 2008), que gera mudanças 

significativas no cenário cultural de Juruti: o cenário fértil, o surgimento e a consolidação 

 

1 É um conceito tratado por Michal Foucault em “Arqueologia do Saber” como condições e práticas que 

tornaram possíveis a visibilidade de um determinado fenômeno e não outro fenômeno. 



4 

 

 

e a espetacularização. 

 

O CENÁRIO FÉRTIL 
 

Apesar da origem do Festribal datar 1995, é importante compreender o contexto 

em que foi possível essa “origem”. O cenário fértil corresponde ao período de 1983 a 1992, 

período que antecede o surgimento das danças folclóricas Munduruku e Muirapinima, que 

hoje são associações folclóricas e misturam coreografias e teatralizações voltadas à 

temática indígena. 

Em 1982, última eleição realizada sob o regime militar no Brasil, foi eleito em 

Juruti o prefeito mais jovem da história, Madson Auzier Pinheiro (MDB – 1983 a 1988), 

com apenas 26 anos. Filho de Nilçon Pinheiro (in memorian), que foi três vezes deputado 

estadual do Pará e duas vezes prefeito de Juruti, desde novo, Madson foi preparado para a 

vida política. Com a ajuda de sua esposa, Régia Pinheiro (in memorian), que assumiu a 

Secretaria Municipal de Administração e Finanças em 1984, iniciaram um plano de ação 

voltado para a cultura. “Começamos o movimento de juntar os grupos folclóricos que já 

existiam, inclusive das comunidades rurais e trazer para a cidade para que se 

apresentassem nas festas juninas” (Madson Pinheiro, em entrevista cedida em julho de 2023). 

Nesse período, já havia premiação para a melhor apresentação e tinha um intenso 

envolvimento comunitário para prestigiar essas apresentações, inclusive de pessoas de 

municípios próximos, como Parintins (AM) e Óbidos (PA). Juruti já começava a se 

destacar entre os municípios vizinhos pela cultura, ou seja, o Festribal surgiu num campo 

fértil e efervescente que já se desenvolvia no município, com os concursos de quadrilhas 

juninas, na década de 1980, propiciado pelo incentivo da gestão municipal, e com a criação 

de um Festival Folclórico de Juruti, em 1986, como forma de valorizar e ampliar ainda 

mais a diversidade artística. Isso resultou com que outros grupos folclóricos se 

organizassem para fazer parte dessa programação, como a Dança do Tucano, que passou 

a se apresentar junto com as quadrilhas juninas, o grupo de dança Ou Vai ou Racha, 

Dança do Cangaço, Boi do Nino, Boi do Miri, entre outros, e posteriormente as danças 

indígenas Munduruku e Muirapinima. 

Até 1992, a gestão municipal, incluindo o primeiro mandato de Isaías Batista Filho 

(in memorian), teve suas ações voltadas às melhorias dos locais de apresentação, o que 

demonstrava o fortalecimento da cultura em Juruti e sugeria que tais ações incidiam na 

continuidade do Festival Folclórico. Foi um período importante para que os jovens 



5 

 

 

jurutienses pudessem se descobrir como artistas, coreógrafos, compositores, historiadores, 

apoiados principalmente pelas suas famílias. Havia o envolvimento comunitário com a 

festa. Mesmo com a participação da Prefeitura de Juruti, o protagonismo nesse período era 

da comunidade local, à medida que a comunidade intensificava seu papel de criadora. 

 

O SURGIMENTO E A CONSOLIDAÇÃO DO FESTRIBAL DE JURUTI 

 

Todo esse movimento cultural que começou a se expandir a partir de uma iniciativa 

política propiciou a emergência dos grupos de dança Munduruku e Muirapinima, e 

consequentemente, a consolidação da disputa entre elas, no formato denominado Festribal. 

Em 1993, um grupo formado por jovens jurutienses que viviam o contexto do Festival de 

Parintins resolveu trazer para o Festival Folclórico de Juruti o formato dos bois bumbás 

amazonenses, fazendo apenas referência aos povos indígenas, com o intuito de 

homenagear os primeiros habitantes da história de formação do município paraense. Sob 

liderança de jovens do bairro Centro e com o apoio de Carmem Barroso (in memorian) e 

de Aldecias Batista, foi criado o grupo de dança folclórica Tribo Munduruku. 

Hoje, o Povo Indígena Munduruku tem como cores principais vermelha e amarela; 

é chamada de tribo verdadeira; sua torcida organizada é chamada de Raça Munduruku; o 

local de ensaios é o Universo Mundurukus; e seu grupo de dançarinos é denominado de 

Companhia de Dança Guerreiro Jullys, em homenagem ao ex-dançarino Jullys Viana que 

faleceu em 2020. 

Em 1995, por meio da disciplina “Redação e Expressão”, as professoras Aurecília 

Andrade e Sebastiana Picanço (in memorian), deram início, juntamente com alunos da 

Escola Estadual Américo Pereira Lima, a uma pesquisa sobre a região de Juruti Velho. A 

pesquisa descobriu que vivia na região em questão um povo indígena desmembrado do 

povo mundurucu, autoidentificado como povo muirapinima por ter essa espécie de árvore 

no local onde eles se instalaram e passaram a viver. Dessa pesquisa surgiu a Dança do 

Fogo, que se  apresentou na tradicional festa junina da escola, realizada para angariar 

fundos para a lajota das salas de aula, dança que constituiu a a dança indígena Tribo 

Muirapinima para o Festival Folclórico de Juruti. 

A primeira apresentação da Tribo Muirapinima no Festival Folclórico de Juruti foi 

com o tema “Tradição e Cultura”, marcando oficialmente, em 1995, a primeira disputa 

entre tribos e o início do Festribal. O Povo Indígena Muirapinima tem como cores 

principais vermelha e azul; é chamada de tribo do povão; sua torcida organizada é 



6 

 

 

chamada de Fúria Azul e Vermelha; o local de ensaio é a Aldeia Muirapinima; e seu grupo 

de dançarinos é denominado de Grupo de Dança Estrela Juba, em homenagem ao ex-

brincante da tribo, mais conhecido como Juba, que faleceu em 2005. 

Até 1995, os grupos de danças se apresentavam numa quadra, construída na gestão 

de Isaías Batista Filho, onde hoje é o Parque Infantil. Em 1996, o Festival Folclórico de 

Juruti passou a ser realizado no Centro Cultural e Desportivo Hudson Rebelo, inaugurado 

em 1996, na gestão de Ariosvaldo Pereira Rebelo (1993 a 1996), popularmente conhecido 

como Parazinho. Esse foi o local oficial das apresentações até 1999. Ressalta-se que até 

1999, os espaços não se destinavam a grupos específicos, mas ao Festival como um todo. 

Entretanto, isso mudou no final do segundo mandato de Isaías Batista Filho. 

O Tribódromo, construído em 2000 pela Prefeitura de Juruti em parceria com o 

Governo do Estado, passou a ser o local oficial das apresentações dos grupos folclóricos 

e das tribos Munduruku e Muirapinima, assim denominadas na época. A mudança de local 

das apresentações compreende um importante processo que evidencia o protagonismo das 

tribos. O Tribódromo já traz no nome a marca tribal, foi construído para a disputa entre as 

tribos e pensado para uma grande quantidade de público, já que a sua capacidade é de 10 

mil pessoas e 300 brincantes. 

A construção de um espaço exclusivo para as tribos folclóricas sinaliza a 

eliminação da ideia de várias manifestações culturais de Juruti, significando que o 

Festribal começa a se desenhar como um produto cuidadosamente elaborado de uma 

política cultural e de desenvolvimento, e não apenas como um entretenimento local. As 

demais danças folclóricas deixaram de se apresentar em 2005, ficando apenas Munduruku 

e Muirapinima como únicos grupos no Festival Folclórico de Juruti. 

 

A ESPETACULARIZAÇÃO 

 

O simbolismo do Tribódromo também reforça o significado que o espaço assume 

no processo de “vender o Festribal” para torná-lo um produto turístico, pois é onde há a 

maior concentração do público que prestigia a festa. É também no Tribódromo que os 

veículos de comunicação registram e transmitem a festa, atingindo um público muito 

maior. Precisa estar bem apresentado para ser “vendido”. Considera-se que o Tribódromo 

é o marco temporal para a intensificação do processo de espetacularização da festa de 

Juruti. “A materialização do imaginário em espetáculo se realiza por meio de recursos 

humanos e técnicos especializados. Ironicamente, forças da razão e das encantarias míticas 



7 

 

 

se juntam para tecer o espetáculo em favor do lúdico e do mercado” (Nogueira, 2013, 

p.148). Esse período de espetacularização corresponde de 2005 a 2024. 

Em 2005, no primeiro mandato de Henrique Costa (PT – 2005 a 2008), foi criada 

a Secretaria Municipal de Cultura, Desporto e Turismo (Secdet) que passou a ser 

responsável pela organização do Festribal, anteriormente gerido pela Secretaria Municipal 

de Educação. Com essa mudança, também o formato da festa foi mudado, deixando de ser 

apenas um dia de apresentação de Munduruku e Muirapinima, e sim três dias de festa: 

Festa dos Visitantes, Apresentação dos grupos mirins e a disputa oficial de Munduruku e 

Muirapinima. Dessa forma, o nome do evento deixa de ser Festival Folclórico de Juruti e 

passa a se chamar Festival Folclórico das Tribos Indígenas de Juruti, o Festribal. 

Em 2008, o Festribal foi reconhecido como patrimônio cultural do estado do Pará 

(Lei 7.112/2008), pela então governadora Ana Júlia Carepa (PT), que em 2009, segundo 

mandato de Henrique (PT – 2009 a 2012), foi a primeira chefe de estado a participar 

presencialmente do Festribal de Juruti, junto ao Secretário de Cultura, Edilson Moura, e 

outros políticos paraenses. A declaração do Festribal como patrimônio cultural, 

idealmente, indica que o poder público, por meio de suas políticas culturais, tem como 

dever preservá-lo e fomentá-lo. Desde então, a parceria com o governo estadual se mantém 

até hoje. 

A fase de midiatização do evento foi iniciada também em 2009, com a primeira 

transmissão ao vivo do Festribal, pela Amazon Sat, canal amazonense, e em 2010, pela 

TV Cultura do Pará, que transmite até os dias de hoje. Esse período também foi marcado 

pela produção do primeiro DVD do Festribal com o intuito de ser um instrumento de 

captação de recursos e de divulgação. O produto foi resultado de um projeto da Secretaria 

de Cultura, no governo de Henrique Costa, que recebeu o apoio de R$ 28 mil reais do 

Instituto Juruti Sustentável (Ijus), para a sua produção em 2017. 

O município de Juruti entrou no Mapa do Turismo em 2016, na gestão de Marco 

Aurélio Dolzane do Couto (PSD – 2013 a 2016), após cumprir todos os requisitos 

estabelecidos pelo Ministério do Turismo. Essa inserção ocorre em meio a um movimento 

emergente no Brasil, especialmente na Amazônia, que está promovendo o turismo como 

uma atividade econômica, e que tem ganhado cada vez mais espaço dentro das estratégias 

governamentais com a proposta de desenvolver econômica e socialmente a região. A 

inserção de Juruti no Mapa do Turismo foi importante para que a Secretaria de Cultura de 

Juruti começasse a construir o Festribal como política cultural e de turismo. Produziu-se 



8 

 

 

o primeiro inventário turístico de Juruti, em 2014. 

Apesar de períodos e processos diferentes, existe algo em comum nas três 

mudanças: a presença da política como categoria determinante em todos esses processos. 

É justamente a partir da política que foram identificados alguns elementos 

folkcomunicacionais importantes. 

 

ELEMENTOS FOLKCOMUNICACIONAIS 

Os movimentos culturais, por exemplo, surgem como forma de desconstruir a 

marca do atraso, da inferioridade e da homogeneização que por séculos moldam o 

imaginário sobre a região amazônica, pois a arte é um universo simbólico que serve como 

instrumento de conhecimento e de construção do mundo dos objetos (Bourdieu, 1989). É 

uma forma de reescrever a história, de expor o descompromisso social da política 

econômica do extrativismo de commodities e que tem impactado negativamente nos 

territórios explorados e nas populações de fronteiras, ou seja, aquelas que são diretamente 

atingidas pelas atividades predatórias, como os povos indígenas: grupo social que mais 

está presente nessas zonas de conflito (Martínez-Alier, 2015). José Marques de Melo 

(2008) conceitua que “a folkcomunicação caracteriza-se pela utilização de mecanismos 

artesanais de difusão simbólica, para expressar, em linguagem popular, mensagens 

previamente veiculadas pela indústria cultural” (p.17). No Festribal, artes cênicas, 

musicalidade, rituais e a oralidade são acionadas como mecanismo artesanal para a 

expressão popular sobre a realidade local. 

Surge, então, a temática indígena e da preservação ambiental como drama social 

do espetáculo, e como primeiro elemento folkcomunicacional. Contextos esses 

exaustivamente discutidos e que têm gerado mobilização mundial de enfrentamento a 

essa realidade, cuja retórica está presente nas encenações e na musicalidade do Festribal, 

e que ganha muito mais força à medida que o evento é midiatizado, como o trecho de 

Canto de Liberdade, do Povo Indígena Muirapinima, encenado em 2022, composta por 

Alisson Lima / Andréa Alves / Daniel Costa: “Meu canto é? Liberdade de crença! 

Liberdade território! Liberdade do meu chão!”. A música Não silenciarás nosso canto 

ancestral, composta por Sebastião Júnior, foi destaque nas apresentações de Munduruku, 

nos anos 2019 e 2022: “Vi minha terra queimar. Vi meu rio sucumbir. Vi o chefe da tribo 

chorar. A natureza agonizar” também sinaliza a preocupação dos fazedores de cultura de 

Juruti com a questão do território e da presença indígena na região. 



9 

 

 

Quando se analisam os atos performáticos das apresentações e a musicalidade que 

se posiciona politicamente, vê-se que é a partir dessa perspectiva que o discurso identitário 

contribui para um espetáculo cultural que utiliza estrategicamente espaços simbólicos para 

se posicionar frente a um projeto de dominação social e econômica. Da Matta (1979) 

coloca que as festas também pautam um comportamento e uma identidade. Nesse sentido, 

“há no espaço amazônico um tumulto, uma vivacidade, um conflito explosivo, talvez 

provocado – e povoado – pelas múltiplas contradições entre as formas discursivas, as 

representações e as figurações que disputam a sua identidade” (Castro, 2018, p.13). Torna-

se, portanto, um espaço de resistência simbólica ao projeto de desenvolvimento 

insustentável na Amazônia. “Todo fenômeno social de largo alcance gera uma prática 

discursiva pela qual se montam e se difundem as significações necessárias à aceitação 

generalizada do fenômeno” (Sodré, 2003, p. 21). 

Vê-se com isso que não é apenas o mercado, o capital cultural que se ganha, mas 

também a própria comunidade local se apropria desses elementos teatralizados com 

personagens no papel do colonizador e do colonizado, simbolizando o drama social, em 

que os atores são sujeitos da ação, que verbalizam, refletem, condenam, interagem, mudam 

o curso das interações sociais (Cavalcanti, 2007). Constrói-se uma narrativa baseada na 

emoção e no sentimento de dor e sofrimento causado pela política econômica que prioriza 

o capital em detrimento das condições dignas de vivências das pessoas, como mostra a 

Figura 1. É a memória como registro do passado e o presente midiatizada. 



10 

 

 

 

Figura 1 - Apresentação Tribo Munduruku no Festribal 2019 
 

Fonte: Cultura Rede de Comunicação/Youtube 

 

 

Outro elemento folkcomunicacional que podemos apontar é a ascensão de pessoas 

ligadas à Munduruku e Muirapinima a gestão municipal, organizadora e principal 

financiadora do Festribal de Juruti. A política sempre esteve presente em todo o processo 

histórico do Festribal, pois ele já nasceu de uma vontade política na década de 80 quando 

a ideia de reunir grupos folclóricos para se apresentar nasceu da gestão municipal. E isso 

foi se ampliando e se intensificando com o passar dos anos e das gestões. Cada prefeito 

em sua época dando sua contribuição. Para além de contribuição, a história do Festribal 

também é marcada pela ocupação dos espaços políticos como Prefeitura e Câmara 

Municipal por representantes da cultura, especial do Festribal. 

Começando pelo ex-prefeito Henrique Costa, que começou a se inserir na cultura 

jurutiense ainda como presidente do grupo de dança “Ou Vai ou Racha”, na década de 

1990. Ao assumir a Prefeitura em 2005, teve como primeiro secretário de Cultura do 

município o folclorista e um dos fundadores de Munduruku, Edvander Batista, que 

permaneceu no cargo até 2012. A secretária de Finanças, Sandra Andrade, a secretária de 

Educação, Heriana Santos, e a secretária de Saúde, Ana Márcia Cunha, também tinham 

forte envolvimento no Festribal, pois eram do grupo Muirapinima. O vice-prefeito, Marco 

Aurélio Dolzane, em seu segundo mandato, viu sua filha se tornar Porta Estandarte 

Muirapinima. Hoje, Nayme Lopes é secretária municipal de Meio Ambiente na gestão de 

Lucídia Batista. 

Marco Aurélio, popularmente chamado de Marquinho, assumiu a Prefeitura no 



11 

 

 

período de 2013 a 2016, e continuou a política de modelar o Festribal como produto 

turístico. Andréa Alves, coreógrafa da Tribo Muirapinima e uma das fundadoras do grupo 

Ou Vai Ou Racha, foi secretária municipal de Infraesturutura, e hoje teve três mandatos 

como vereadora. Teve também como secretário municipal de Produção, Alex Guedes, 

atualmente presidente do Povo Indígena Munduruku. 

Em 2017, no terceiro mandato de Henrique Costa, assumiu a secretaria municipal 

de Cultura uma das fundadoras do Povo Indígena Muirapinima, Ariadne Elizabeth Lima. 

Já em 2021, no mandato de Lucídia Benitah, o secretário de Cultura é Sebastião Júnior, 

levantador de toadas do Boi Garantido desde 2010, que começou seu trabalho como cantor 

e compositor no Festribal de Juruti. Alex Guedes hoje secretário especial de Governo. 

Esses exemplos ilustram a importância de ocupar espaços e cargos políticos, pois 

são eles que direcionam políticas públicas, que criam oportunidades e fortalecem os 

grupos que representam. No caso de Juruti, o poder de exercer influência política dos 

grupos folclóricos, contribuíram para o fortalecimento do Festribal. São elas que sugerem, 

dialogam, buscam parceria. De fato, não existe mais a possibilidade de fazer política sem 

pensar em Munduruku e Muirapinima, sem chamá-las ao diálogo. Além de ocuparem 

espaços políticos ao longo da história do Festribal, juntos, Munduruku e Muirapinima 

conseguiram obter apoio de empresas privadas, mídias, instituições públicas estaduais e 

federais; implementaram um conjunto de ações que transformaram o sentido da festa, de 

puramente entretenimento local para se tornar reconhecida, por outros grupos e em outras 

regiões, como uma das manifestações culturais mais importantes do Baixo Amazonas e do 

estado do Pará. 

A atuação dos atores locais, historicamente marginalizados, inclusive pela própria 

mineração que hoje exerce atividade em Juruti, na política é uma forma comunicacional 

de mobilização para o espetáculo e pela a denúncia, que se utiliza de um espaço midiático 

hegemônico para colocar em cena a voz contra-hegemônica como parte do espetáculo. 

Ninguém dá voz a eles, eles mesmos falam por si porque eles estão nos espaços de decisão 

e de articulação de estratégias. Os processos encaminhados até os dias atuais foram 

traçados por eles, tornado-se, portanto, agentes de informação e de expressão de ideias, 

como prima a teoria da Folkcomunicação de Luiz Beltrão (2014). 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 



12 

 

 

Pretendeu-se neste trabalho, aproximar o Festribal de Juruti, considerado uma das 

maiores manifestações culturais da região do Baixo Amazonas, região paraense que 

abrange 13 municípios, e protagonizado pelos grupos folclóricos Povo Indígena 

Munduruku e Povo Indígena Muirapinima, com a Folkcomunicação. Identificando no 

Festribal elementos que os aproxima. A festa popular se propõe a valorizar as questões 

indígenas e amazônicas, colocando em pauta, também, temas como a defesa dos direitos 

dos povos indígenas, a territorialidade desses povos, a memória e o desenvolvimento 

sustentável. Tudo isso é teatralizado em cores, danças, músicas e alegorias, em forma de 

disputa numa arena chamada Tribódromo. 

No plano local, os sujeitos que são hoje o estado, estão diretamente ligados aos 

grupos e ao Festribal, significando que quem conduz as políticas culturais no município 

de Juruti é a própria comunidade de Juruti envolvida com a cultura local, porque são eles 

que estão dialogando e decidindo juntamente com as outras esferas. De modo consensual, 

o poder público local e os grupos folclóricos agenciam e enunciam o Festribal de Juruti 

para torná-lo um produto turístico na Amazônia. 

A própria política se tornou espaço de valorização da cultural local, pois seus 

representantes passaram de proponentes e idealizadores para gestores e aplicadores de leis 

e regras de políticas culturais. Isso fez e faz toda a diferença. E mesmo que a mídia e a 

cultura estejam voltadas ao mercado de bens simbólicos, o Festribal ainda se mantém 

como resistência ao sistema de exploração da Amazônia, como se depreende das músicas 

de Munduruku e Muirapinima. As temáticas mais usadas pelos compositores são as de 

proteção dos povos indígenas e da biodiversidade. Dessa maneira, o Festribal encena a 

luta pela Amazônia e pelas pessoas que nela vivem, e portanto, criam e definem estratégias 

próprias de comunicação a partir da sua festa. 

 

REFERÊNCIAS 

AMARAL FILHO, Otacílio e ALVES, Regina. Os espetáculos culturais na Amazônia: do Boi 

de Parintins ao Círio de Nazaré. In CASTRO, Fábio Fonseca, et.al. Comunicação e cultura na 

Amazônia. Belém, Mega Mestre, 2018. 

 

BELTRÃO, Luiz. Folkcomunicação: um estudo dos agentes e dos meios populares de 

informação de fatos e expressão de ideias. Porto Alegre: Edipucrs. 2014. 

 

BENJAMIN, R. Folkcomunicação: da proposta de Luiz Beltrão à contemporaneidade. Revista 

Latinoamericana de Ciencias de la Comunicación, [S. l.], n. 8-9, 2011. 



13 

 

 

BOURDIEU, Pierre. O Poder Simbólico. Lisboa: Difel, 1989. 

 

CASTRO, Fábio Fonseca de. As identificações amazônicas. Belém: NAEA, 2018. 

 

CAVALCANTI, Maria Laura Viveiros de Castro. Drama social: notas sobre um tema de Victor 

Turner. Cadernos de campo, São Paulo, n. 16, p. 1-304, 2007 

 

CAVALCANTI, Mariana. Sobre alguns usos emergentes da história oral nos Estados Unidos: o 

caso do furacão Katrina. Estudos históricos, Rio de Janeiro , vol. 22, nº 43, janeiro-junho de 2009, 

p. 196-217. 

 

DA MATTA, Roberto. Carnavais, malandros e herois: para uma sociologia do dilema 

brasileiro. 6ª ed. Rio de Janeiro: Rocco, 1997. Disponível em 

https://comunicacaoeesporte.files.wordpress.com/2010/10/28211389-roberto-damatta carnavais- 

malandros-e-herois.pdf Acesso: 23 de maio de 2025. 

 

FOUCAULT, Michel. A arqueologia do saber. 7ª ed. Rio de Janeiro: Forense Universitária, 2008. 

 

MARTÍNEZ ALIER, Joan. Ecología política del extractivismo y justicia socio-ambiental. 

Interdisciplina, v. 3, n. 7, 2015, P. 57-73 

 

MELO, José Marque de. Mídia e cultura popular. São Paulo: Editora Paulus, 2008 

MENEZES, Gleilson Medins de; LOPES, Rafael de Figueiredo; RODRIGUES, Allan Soljenítsin 

Barreto. A História Oral como metodologia de pesquisa em Folkcomunicação. In: Revista 

Internacional de Folkcomunicação, Volume 16, Número 36, p.183-198, 2018. 

 

NOGUEIRA, Wilson de Souza A espetacularização do imaginário amazônico no boi bumbá 

de Parintins. 2013. 244 f. Tese (Doutorado em Sociedade e Cultura na Amazônia) - Universidade 

Federal do Amazonas, 2013. 

 

PARÁ. Lei 7.112, de 24 de março de 2008. Declara o Festival Folclórico das Tribos Indígenas de 

Juruti como patrimônio cultural do Estado do Pará. Diário Oficial Estado do Pará: Belém, PA, 

ano CXVI, n.31.113, p.1-56, 24 de março de 2008. Disponível em 

https://www.ioepa.com.br/pages/2008/2008.03.24.DOE.pdf Acesso: 20 de janeiro de 2023. 

 

SODRÉ, Muniz. O Globalismo como neobarbárie. In: Por uma outra comunicação: mídia, 

mundialização cultural e poder. Denis de Moraes (org). Rio de Janeiro: Record, 2003. 

http://www.ioepa.com.br/pages/2008/2008.03.24.DOE.pdf

