
 
 

1 

O SANTO DA MARGINALIDADE1:  
Orações a San La Muerte como expressão da religiosidade popular 

 
 
 

Sofía Villagra2 
 

 
RESUMO 

O presente artigo analisa orações dirigidas a San La Muerte que circulam na internet, 
entendidas como expressões da cultura popular argentina. Com base na teoria da 
folkcomunicação, o estudo interpreta essas preces como formas de resistência simbólica 
de grupos socialmente marginalizados. A análise revela uma figura ambígua, protetora e 
vingativa, com origens que se se remontam a crenças católicas, indígenas e 
afrodescendentes. As redes sociais ampliam a visibilidade do culto e permitem uma 
vivência coletiva da fé 
 
PALAVRAS-CHAVE 
San La Muerte; folkcomunicação; religiosidade popular; orações; redes sociais. 
 
 
INTRODUÇÃO 
 

Este artigo pretende analisar as orações dirigidas a San La Muerte que circulam 

na Internet, com foco em sua apropriação na cultura popular argentina contemporânea3 . 

Essas manifestações são compreendidas como “portadoras de folclore” (Delbem, 2007), 

entendendo ao último, como “o conjunto das criações culturais de uma comunidade, 

baseado nas suas tradições expressas individualmente ou coletivamente, representativo 

de sua identidade social” (Delbem, 2007, p. 23). 

Ao estudar essas orações, buscamos entender como a figura do santo é 

configurada no imaginário local, que tipos de demandas e necessidades são expressas por 

 
1 Trabalho apresentado para o GT 2 – Folkcomunicação e Culturas Populares, integrante da programação 
da 22ª Conferência Brasileira de Folkcomunicação – Folkcom 2025, realizado de 29 a 31 de outubro de 
2025. 
2 Universidade Estadual de Ponta Grossa (UEPG). Mestranda em Jornalismo. Contato: 
240400100025@uepg.br 
 
3 Essa devoção está presente em várias culturas, como a cultura mexicana, onde a Santa Muerte é venerada. 
De acordo com Reyes Ruiz (2011), "esse culto existe há mais de três mil anos na região histórico-geográfica 
conhecida como Mesoamérica". É importante situá-lo em um contexto sócio-histórico específico, pois suas 
representações passaram por transformações significativas ao longo do tempo. Em relação a esse processo 
no México e no Caribe, o autor destaca que, mesmo nos tempos pré-hispânicos, "a morte era adorada como 
uma interpretação de um ciclo natural da vida" (Reyes Ruiz, 2011). 

mailto:240400100025@uepg.br


 
 

2 

meio de seu culto e que representações sociais emergem no ato de rezar para ele. Nesse 

sentido, este estudo propõe direcionar o olhar, com base em Amphilo (2011), para o “que 

é dito”. Essa abordagem se insere na sistematização elaborada pela autora sobre os 

estudos de folkcomunicação a partir do paradigma de Lasswell, especialmente no eixo 

que contempla “os estudos da mensagem, estudos de significação e do intervalo 

semântico” (Amphilo, 2011, p. 9). 

Alejandro Frigerio (2017) aponta que a origem dessa devoção é atribuída a várias 

fontes, como a “hibridização entre o catolicismo transmitido pelas missões jesuíticas e as 

crenças ou práticas dos povos guaranis que habitavam parte dessas províncias” (Frigerio, 

2017, p. 254). Mas há também uma terceira raiz possível, que, de acordo com Frigerio 

(2017), é frequentemente esquecida, mas merece destaque: a influência das práticas 

religiosas dos africanos escravizados. 

A figura de San La Muerte é apresentada sob vários nomes que refletem tanto sua 

sacralidade quanto sua proximidade afetiva com os fiéis. Entre os nomes mais frequentes 

estão San La Muerte, Señor de la Buena Muerte, Señor de la Muerte, San Justo e, em 

registros mais informais, apelidos como "mi Flaco" (‘meu magrinho’, em português), que 

revelam uma relação íntima e personalizada com a entidade (Frigerio, 2017). Com relação 

às representações visuais do santo, pode-se dizer que ele aparece como um esqueleto ereto 

com uma foice, ou em uma postura reclinada, sentado ou agachado, com os cotovelos nos 

joelhos e a cabeça nas mãos (Frigerio, 2017). 

Além de isso, sua imagem está associada à de outro santo que o supera em 

popularidade: o Gauchito Gil. O culto a essa figura teve origem em Corrientes, mas se 

espalhou por todos os cantos do país, a ponto de sua imagem poder ser encontrada em 

algum ponto de todas as estradas da Argentina. 

 
As histórias que circulam sobre sua vida - que estão se tornando cada 
vez mais coincidentes com as circunstâncias de sua morte - indicam que 
o gauchito estava voltando de uma festa de San Baltazar - outro santo 
popular de Corrientes - quando foi capturado pela polícia. Como ele era 
devoto de San La Muerte e o tinha "incrustado", tiveram que pendurá-
lo em uma árvore e sangrá-lo até a morte. (Frigerio, 2017, p. 258) 
 

A primeira abordagem ao corpus deste artigo ocorreu em Pago de los Deseos, uma 

cidade rural no noroeste da província de Corrientes, no departamento de Saladas. Durante 

uma visita a um altar doméstico dedicado a San La Muerte, foi recebido um caderno com 



 
 

3 

várias orações, que constituem o ponto de partida do presente estudo. Entretanto, essas 

orações não circulam apenas em espaços rituais, mas também em ambientes digitais, 

como blogs e grupos do Facebook dedicados à devoção desse santo profano. 

A pesquisa começou com a análise de quatro orações publicadas no site 

milagrosdelsenorsanlamuerte.blogspot.com, que ofereceu uma primeira visão geral das 

representações digitais do santo. No entanto, mais tarde, percebeu-se que orações com 

elementos que ampliavam significativamente as possibilidades interpretativas estavam 

circulando em diferentes grupos do Facebook. Por exemplo, certos elementos, como o 

desejo de vingança, foram formulados de forma mais explícita do que nos textos do blog, 

onde estão presentes de forma mais geral ou indireta. Como observa Maciel (2018), “o 

universo das redes sociais multiplicou de forma exponencial as produções culturais pelos 

mais diversos grupos” (Maciel, 2018, p. 98), como se pode notar entre os devotos de San 

La Muerte. Frequentemente alvo de preconceito, muitos recorrem à prática de sua 

espiritualidade por meio de pequenos altares escondidos em quartos da sua casa. No 

entanto, nas redes sociais, esses fiéis conseguem expressar coletivamente e à luz pública 

sua religiosidade. 

Por esse motivo, decidiu-se estender a análise para incluir orações do grupo 

“Debotos San La Muerte Corrientes”, selecionado por estar localizado em uma das 

províncias com maior concentração de fiéis. Cabe destacar que, neste contexto, o conceito 

de região é compreendido como: 

 
Geograficamente como uma área territorial de condições ambientais 
particulares: solo, clima, regime hidro e orográfico, vegetação, fauna. 
Uma região se define antrossociologicamente pelos seus habitantes e 
sua estrutura social: população, raça, língua, crenças, costumes e 
tradições, organização familiar e política, economia (Beltrão, 1976, p. 
57) 

 
Além disso, a escolha dessa geolocalização se justifica pelo fato de a autora deste 

artigo ter nascido e sido criada nessa região, o que implica um maior grau de domínio do 

“ecossistema simbólico local”, aspecto que, segundo Amphilo (2011), representa um 

desafio no campo da folkcomunicação, já que “indivíduos de outro grupo ou comunidade, 

que não dominem as representações simbólicas daquele fenômeno expresso pelo grupo, 

não compreenderão a mensagem, ou discurso” (Amphilo, 2011, p. 11). Nesse mesmo 



 
 

4 

sentido, Beltrão (1976) afirmou: “Conhecer uma região é pré-requisito ao diálogo que se 

deseja manter com os seus habitantes” (Beltrão, 1976, p. 57). 

Para analisar as nove orações que fazem parte do corpus, foi aplicada a técnica de 

análise de conteúdo, com o objetivo de identificar os significados, os vínculos e as 

emoções presentes nas mensagens dos fiéis dirigidas a San La Muerte. Cada uma dessas 

frases foi registrada em uma planilha de análise, em formato Excel, que possibilitou a 

organização e a comparação das informações. As categorias que se pensou observar 

foram: poderes atribuídos ao santo, a forma como ele é representado ou nomeado, tipo de 

vínculo expresso com o devoto, identificação da emoção, pedidos feitos, problemas 

mencionados e a existência de promessas ou pactos em troca do favor concedido.  

O corpus selecionado revela elementos centrais da construção simbólica de San 

La Muerte no contexto de sua apropriação na cultura popular argentina. A partir das 

categorias estabelecidas na análise, foi possível identificar títulos atribuídos ao santo, 

como "Senhor da justiça", "Senhor da paciência", "protetor", "guia" e "porta-voz da 

verdade". A ele são conferidos poderes extraordinários: a capacidade de interceder junto 

a Deus, proteger contra o mal e punir inimigos por meio dos "feitiços mais sombrios". 

Em uma das orações, por exemplo, solicita-se que "faça-o sentir o poder de sua foice", o 

que pode ser interpretado como um pedido metafórico de punição com a morte. 

Algumas revelam também um forte sincretismo religioso, como quando se 

atribuem a ele milagres tradicionalmente relacionados a Jesus Cristo: "tu que fizeste o 

paralítico andar e o moribundo viver". Além disso, surgem fragmentos com formulações 

inspiradas nas escrituras católicas, mas dirigidas diretamente a San La Muerte. 

A representação do santo nas orações é variada. Ele é descrito como "carinhoso e 

amoroso", "meu Senhor Morte" e "mestre dos mistérios da escuridão". Em alguns casos, 

é feminilizado e invocado como "Dama Branca", "Dama Negra" ou "rainha do universo", 

o que pode resultar da circulação de orações dirigidas à Santa Muerte mexicana, conforme 

apontado na introdução. Em vez de ser nomeado no masculino, como é mais comum no 

contexto argentino, aparece em uma oração como "mãe e senhora rainha do universo, 

você é nossa rainha e soberana", representando uma figura feminina poderosa e 

misericordiosa. Também se registra o uso do nome “Señor San La Muerte Añanga”, 

referência à figura de Añanga ou Añá, espírito maligno central na mitologia guarani 

(Equipo NAyA, n.d.). 



 
 

5 

A relação entre os devotos e San La Muerte é marcada por uma proximidade 

emocional combinada com uma posição de autoridade. Ele é chamado de "senhor", "juiz", 

"patrono", "advogado", "protetor" e, com frequência, de "confidente", como na oração 

que afirma: "você que vê minha angústia e minhas lágrimas". Uma das relações mais 

recorrentes é aquela que o apresenta como vingador, aquele que punirá os inimigos do 

fiel. 

As orações expressam sentimentos como medo, tristeza, ressentimento e 

desespero. Um dos desejos mais frequentes é o de vingança por desamor, como se vê na 

frase: "que o traga de volta para mim. Como um cachorro humilhado e amarrado aos meus 

pés". Também são comuns os pedidos por ajuda espiritual "esperança", "fé", "paz 

interior", "clareza", "equilíbrio", "tolerância", "paciência", "proteção", "intercessão", 

"justiça" e material, como "um bom emprego", "abundância", "saúde", "bem-estar" e a 

remoção da "má sorte". Há ainda orações que pedem para tornar-se invisível aos inimigos: 

"que eles não me vejam", "que eles não me toquem", "que eles não me alcancem", o que 

pode estar associado a rituais vinculados a atividades criminosas. Nesse sentido, Calzato 

(2008) documenta “práticas devocionais extremas” entre pessoas privadas de liberdade, 

como a confecção de figuras do santo a partir de ossos humanos e a inserção de sua 

imagem no corpo como parte de um pacto. Segundo o autor, “essa prática tem o objetivo 

de invocar proteção contra balas e facas e conseguir uma ‘boa morte’, ou seja, evitar uma 

morte violenta” (Calzato, 2008, p. 30). Em sintonia com esse universo, outras orações 

incluem apelos como “não permita que meu sangue se derrame”. 

Além da violência, há também medo da pobreza: “não permita que eu passe 

fome” ou “não permita que eu viva em desgraça”. Os fiéis expressam ainda o temor de 

sofrer ataques surpresa, como se vê em: “não deixe que eles me surpreendam por trás”. 

Um último elemento observado foi a baixa presença de promessas explícitas. Em 

apenas duas orações aparecem compromissos firmados pelos devotos. Em uma delas, 

promete-se: “rezar pelo descanso eterno das almas pelos quais o senhor zela”. Em outra, 

afirma-se: “eu o compartilharei com grande afeição e orgulho. Por 9 dias”. 

Com relação a esse eixo, Calzato (2008) explica que, em sua análise das 

entrevistas, constatou que “o conceito de castigo e violência é atribuído ao santo em seu 

círculo devocional”, pois “o devoto que não cumpre suas promessas é castigado pelo 



 
 

6 

santo de forma muito severa: ele pode tirar-lhe um parente, algum bem ou enviar-lhe uma 

doença” (Calzato, 2008, p. 32).  

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 
A limitação deste trabalho é semelhante àquela apontada por Beltrão (1967) ao 

tratar da “comunicação coletiva”, de massa (categoria que abrange as redes sociais 

digitais) , em que “a reação tem de ser inferida: há que captá-la, analisá-la e submetê-la a 

confronto com outros fatos e circunstâncias sociais” (Beltrão,1967, p. 29). Nesse sentido, 

a análise do conteúdo das orações constitui somente uma breve incursão por um universo 

complexo, do qual foi possível acessar apenas uma parte: a dos fiéis que, ao desejarem 

cumprir sua promessa com o santo, compartilham com outros devotos aquilo que chamam 

de “suas orações”. 

Esses grupos no Facebook, enquanto meios digitais de expressão da fé popular, 

configuram espaços de circulação de “manifestações genuínas” que expressam “o limite 

da resistência possível de comunidades empobrecidas, cuja meta é a superação da 

marginalidade social” (Gramsci apud Melo, 2018, p. 35). O conteúdo encontrado nesses 

ambientes vai além das preces: há pedidos de oração de pessoas em prisão que clamam 

por sua liberdade, bem como publicações com rituais associados à chamada nos grupos 

como “magia negra” ou “magia branca”, todos coexistindo em um mesmo ecossistema 

virtual. 

Justamente, o termo Folkcomunicação, criado por Beltrão delimita o “conjunto de 

procedimentos de intercâmbio de informações, ideias, opiniões e atitudes dos públicos 

marginalizados urbanos e rurais, através de agentes e meios direta ou indiretamente 

ligados ao folclore” (Rabaça e Barbosa, 1987, apud Melo, 2018, p. 31). Nesse marco, as 

redes sociais aparecem como meios atualizados pelos quais esses públicos reelaboram 

suas crenças, produzem sentidos e afirmam sua presença como grupo no espectro da 

comunicação virtual. 

 
REFERÊNCIAS 
AMPHILO, Maria Isabel. Folkcomunicação: por uma teoria da comunicação cultural. Revista 
Internacional de Folkcomunicação, [S.l.], v. 9, n. 17, 2011. Disponível em: 
https://revistas.uepg.br/index.php/folkcom/article/view/18818. Acesso em: 8 ago. 2025. 
 

https://revistas.uepg.br/index.php/folkcom/article/view/18818
https://revistas.uepg.br/index.php/folkcom/article/view/18818
https://revistas.uepg.br/index.php/folkcom/article/view/18818


 
 

7 

BELTRÃO, Luiz. Folkcomunicação: um estudo dos agentes e dos meios populares de 
informação de fatos e expressão de ideias. 1967. Tese (Doutorado) – Universidade de Brasília, 
Brasília, 1967. 
______. Comunicação popular e região no Brasil. In: BELTRÃO, Luiz. Folkcomunicação: teoria 
e metodologia. São Bernardo do Campo: Universidade Metodista de São Paulo, 2004. 
 
CALZATO, Walter Alberto. San La Muerte (Argentina): devoção e existência. Entre deuses e 
abandono. LiminaR, San Cristóbal de las Casas, v. 6, n. 1, p. 116–128, jun. 2008. Disponível em: 
https://www.redalyc.org/pdf/745/74511188003.pdf. Acesso em: 12 jul. 2025. 
 
DELBEM, Danielle Conte. Folclore, identidade e cultura. Brasília: Ministério da Cultura, 
Secretaria da Identidade e da Diversidade Cultural, 2007. 
 
EQUIPE NAyA. Añanga. Dictionary of Myths and Legends. [S.l.]: Cuco. Disponível em: 
http://www.cuco.com.ar/. Acesso em: 12 jul. 2025. 
 
FRIGERIO, Alejandro. O culto a San La Muerte na Argentina: territorialidades religiosas e 
estratégias de visibilidade. In: HERNÁNDEZ HERNÁNDEZ, Alberto (Org.). La Santa Muerte: 
espacios, cultos y devociones. [S.l.: s.n.], [s.d.]. Disponível em: 
https://ri.conicet.gov.ar/bitstream/handle/11336/110865/CONICET_Digital_Nro.1d64de21-
97b5-402f-ae3b-8f2cefc7095f_A.pdf?sequence=2. Acesso em: 12 jul. 2025. 
 
MACIEL, B. Folkcomunicação no panorama da ciência decolonial: culturas populares e 
cibercultura. In: PORTO, C.; OLIVEIRA, K. E.; ROSA, F. (org.). Produção e difusão de ciência 
na cibercultura: narrativas em múltiplos olhares. Ilhéus: Editus, 2018. p. 97-106. Disponível em: 
https://doi.org/10.7476/9788574555249.0008  . Acesso em: 20 jul. 2025. 
 
MELO, José Marques de. Diálogo com Beltrão. Revista Internacional de Folkcomunicação, 
Ponta Grossa, v. 16, n. 37, p. 11–76, jul. 2018. Disponível em: 
https://doi.org/10.5212/RIF.v.16.i37.0001. Acesso em: 20 jul. 2025. 
 
REYES RUIZ, Claudia. Historia y actualidad del culto a la Santa Muerte. El Cotidiano, Cidade 
do México, n. 169, p. 51–57, set./out. 2011. Universidad Autónoma Metropolitana, Unidad 
Azcapotzalco. Disponível em: http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=32519776006. Acesso em: 
12 jul. 2025. 

https://www.redalyc.org/pdf/745/74511188003.pdf
https://www.redalyc.org/pdf/745/74511188003.pdf
https://www.redalyc.org/pdf/745/74511188003.pdf
http://www.cuco.com.ar/
http://www.cuco.com.ar/
http://www.cuco.com.ar/
https://ri.conicet.gov.ar/bitstream/handle/11336/110865/CONICET_Digital_Nro.1d64de21-97b5-402f-ae3b-8f2cefc7095f_A.pdf?sequence=2
https://ri.conicet.gov.ar/bitstream/handle/11336/110865/CONICET_Digital_Nro.1d64de21-97b5-402f-ae3b-8f2cefc7095f_A.pdf?sequence=2
https://ri.conicet.gov.ar/bitstream/handle/11336/110865/CONICET_Digital_Nro.1d64de21-97b5-402f-ae3b-8f2cefc7095f_A.pdf?sequence=2
https://ri.conicet.gov.ar/bitstream/handle/11336/110865/CONICET_Digital_Nro.1d64de21-97b5-402f-ae3b-8f2cefc7095f_A.pdf?sequence=2
https://doi.org/10.7476/9788574555249.0008
https://doi.org/10.5212/RIF.v.16.i37.0001
https://doi.org/10.5212/RIF.v.16.i37.0001
https://doi.org/10.5212/RIF.v.16.i37.0001
http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=32519776006
http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=32519776006

	RESUMO
	INTRODUÇÃO
	CONSIDERAÇÕES FINAIS

